Verbum et Ecclesia

ISSN: (Online) 2074-7705, (Print) 1609-9982

e AOSIS

Page 1 of 9 . Original Research

Christene wat Joodse gebruike opneem: Die Hebrew
Roots-leerstellings, beoordeel vanuit Handelinge
10:9-29, Handelinge 15:1-35 en Galasiérs 2
en pentekostalistiese hermeneutiek

Authors:
Leonie Meyfarth* ®
Marius Nel* ®

Affiliations:

tUnit for Reformational
Theology and the
Development of the South
African Society, Faculty of
Theology, North-West
University, Potchefstroom,
South Africa

Corresponding author:
Marius Nel,
marius.nel@nwu.ac.za

Dates:

Received: 25 Aug. 2023
Accepted: 14 Nov. 2023
Published: 15 Feb. 2024

How to cite this article:
Meyfarth, L. & Nel, M., 2024,
‘Christene wat Joodse
gebruike opneem: Die
Hebrew Roots-leerstellings,
beoordeel vanuit Handelinge
10:9-29, Handelinge 15:1-35
en Galasiérs 2 en
pentekostalistiese
hermeneutiek’, Verbum et
Ecclesia 45(1), a2976.
https://doi.org/10.4102/
ve.v45i1.2976

Copyright:

© 2024. The Authors.
Licensee: AOSIS. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Read online:
E E Scan this QR
i

code with your
smart phone or
mobile device
to read online.

CrossMark

Christians taking up Jewish Customs: The Hebrew Roots doctrines evaluated from Acts 10:9-
29, Acts 15:1-35, Galatians 2, and Pentecostalist hermeneutics. Numerous Pentecostal and
Christian adherents are encountering Hebrew Roots teachings, with a significant global presence,
notably in the USA, Israel, Europe, South America, and South Africa. In 2012, the South had a
substantial number of adherents. A prominent ministry, 119 ministries, offers an interactive map
listing Hebrew Roots ministries worldwide. In South Africa, over 120 such ministries are listed,
primarily in Gauteng and the Western Cape. Hebrew Roots proponents claim authenticity by
reverting to Jewish and Mosaic roots, advocating adherence to Old Testament precepts, including
rituals and customs. This article critically assesses these claims, focusing on key texts such as
Acts 10:9-29, Acts 15:1-35, and Galatians 2, in the context of the Mosaic-Hebrew roots movement.
This movement argues that non-Jewish Christians should observe the Mosaic laws integral to
God’s covenant with Israel. Employing a comparative literature analysis and grammatical-
historical exegesis, the study contrasts Pentecostal beliefs with those of the Hebrew Roots
movement concerning non-Jewish Christians’ ethical responsibilities regarding the Mosaic laws.
The article first outlines the historical evolution of the Hebrew Roots movement, emphasizing
its theological foundations. Subsequent sections systematically analyse the scriptural passages,
examining their influence on these movements” doctrines through a Pentecostal hermeneutical
lens. One central concern highlighted is the potential for Hebrew Roots teachings to challenge
the exclusive role of Christ in salvation by emphasizing adherence to the Old Testament’s legal
framework, raising questions about Christ’s divinity.

Intradisciplinary/intradisciplinary implications: This research seeks to prompt a critical
examination within the field of Dogmatics, specifically with regard to the precise delineation of a
Christian’s obligations concerning the Mosaic Law, particularly in the context of the Decalogue.

Keywords: Hebrew Roots Movement; Torah observant Christians; Messianic Christians;
Jewish roots; Hellenistic influences; Mosaic law.

Ontstaan en verspreiding van Hebrew Roots-beweging

Dit is moeilik om die geskiedenis en oorsprong van die Hebrew Roots-beweging te beskryf, omdat
dit nie sentraal georganiseerd is of selfs sentraal ontstaan het nie. Eers teen die middel van die
1980’s ontwikkel die Hebrew Roots Movement (nie-Joodse Christene wat Joodse godsdienstige
gebruike aanneem) tot ‘n duidelik onderskeie eiesoortige beweging met 'n eie identiteit, wat
afsonderlik bestaan van Messiaanse Judaisme ('n beweging wat bestaan uit Jode wat Jesus as
Messias aanneem) (Dunning, 2014).

Die Messiaanse Joodse beweging het in die 1960’s groei begin toon. Die Joodse jeug was deel van
die beweging wat Jesus as held aangeneem en die Israeli-Arabiese Sesdaagse oorlog as geleentheid
aangegryp het om die kenmerke van die Messiaanse Joodse beweging te verander. Die jong
beweging het probeer om 'n opwindende vorm van Christenskap te skep wat tradisies wat
vreemd was vir Jode uit die weg te ruim.

Evangeliese Christene se houding het ook in die tyd verander om meer verdraagsaam met
gebruike en tradisies van nie-Westerse Christene te word. Na die Sesdaagse oorlog het Evangeliese
Christene die Jode en hulle rol in die geskiedenis en eskatologie ook in 'n ander lig begin beskou
en nie Jode wat Jesus as Messias aangeneem het verder onder druk geplaas het om die nalatenskap
van hul Joodse godsdiens af te skaf of daarvan af te sien nie.

http://www.ve.org.za . Open Access


http://www.ve.org.za�
https://orcid.org/0000-0002-2309-3612
https://orcid.org/0000-0003-0304-5805
mailto:marius.nel@nwu.ac.za
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.2976
https://doi.org/10.4102/ve.v45i1.2976
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.4102/ve.v45i1.2976=pdf&date_stamp=2024-02-15

Messiaanse Joodse beweging het ook Joodse identiteit,
kulturele gebruike en simbole bevorder wat by baie nie-
Joodse Christene aanklank gevind het. Navorsing toon dat
nie-Joodse Christene 'n baie groot persentasie van die
lidmaatskap uit maak; in sommige gevalle is hulle ook die
meerderheid (Ariel, 2012:323). Die meerderheid wat
gemeentes in dié groepering besoek is nie-Jode op soek na 'n
“egte” geloofservaring waarin Joodse godsdienstige gebruike
n prominente rol speel (Kaell, 2015:43).

Die Hebrew Roots-begewing het geen oorkoepelende geloofsleer
of leerstellinge nie en bestaan die beweging uit verskillende
benaminge en definisies van wat die beweging behels en
watter gebruike aangehang moet word.

Die naam Hebrew Roots is in 1994 deur Dean en Susan
Wheelock as 'n handelsmerk geregistreer. Hulle het ook 'n
tydskrif getiteld Hebrew Roots Magazine geloods en beskikbaar
gemaak waardeur inligting aangaande die beweging versprei
is. Simpatieke leraars kon programme op kanale soos God’s
Learning Channel aanbied naas verskeie radioprogramme.
Die internet is sonder twyfel die medium wat in die laaste
twee dekades die meeste benut is om inligting en materiaal te
versprei (Dunning, 2014:1). Menachem Kaiser noem in
Tabletmag (2014) dat daar na raming tussen 200 000 en 300 000
Hebrew Roots-volgelinge wéreldwyd was, waarvan die
meerderheid tussen die jaar 2000 en 2014 aangesluit het.

Die Hebrew Roots-beweging bestaan uit nie-Joodse Christene
wat na die historiese, sosiale en kulturele konteks waarin die
Bybel geskryf was, vra. Hulle ontwikkel 'n alternatiewe vorm
van Christenskap gebaseer op hul vermeende “beter insig”
in die Joodse gebruike waaruit Christenskap sou ontwikkel
het en wat die essensie van die Christelike geloof sou
verteenwoordig, met die doel om daarna terug te keer
(Hauer, 2011).

Wet van Moses: vroeé
Christenbeweging standpunt

Die vroeé Christen kerk was divers met faksies rakende die
vraag of Ou-Testamentiese wetgewing steeds r vir Christene
relevant is. Die konflik was gesetel in die vraag of gelowiges
die Wet van Moses moes onderhou (Horrel, 2000:4).

Die teologiese konflik was in die etniese identiteit van
twee breé groepering, wetsonderhoudende Joodse en nie-
wetsonderhoudende (meestal) nie-Joodse Christengelowiges
gewortel.

Die woord heiden (goy[im]) kom gereeld in die Ou Testament
voor en word gewoonlik as heiden of nasie vertaal
(Timberlake, 2016:16). Die eerste gebruik kom in Genesis 10:5
voor wat na die nageslag van Noag se seuns verwys (‘Uit
hulle het die mense [goyim] wat nou die kusstreke bewoon,
daarnatoe versprei, volgens hulle stamme en nasies [goyim],
elkeen met sy eie taal’). In Genesis 12:2 belowe die Here aan
Abraham dat sy nageslag 'n groot nasie sal word en in
Genesis 17:4 word die woord, wat gebruik word om die

Page 2 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

omvang van Abraham se nageslag te beskryf, ook hieruit
afgelei. Al was Abraham 'n heiden [goy], is dit sy geloof wat
die basis van geregtigheid vir die Joodse godsdiens vorm
(Timberlake, 2016:16). Die woord “heiden” word dus gebruik
om na nasies buite die volk van Israel te verwys.

Die Christelike kerk het etniese lyne oorskry sodat dit nie met
n bepaalde etniese identiteit ooreenstem (soos in Judaisme)
om die geloof te kan uitleef of bely nie (Bennema, 2013:755).
Filippus se evangelieverkondiging aan die Samaritane en die
ontmande Ethiopiér (Hand. 8) het die eerste sade van die
inklusiwiteit in die ontluikende karakter van die kerk gesaai.
Volgende was Petrus se ervaring met die nie-Joodse
godvresende Cornelius (Hand. 10). Met verloop van tyd het
die kerk van Antiochié 'n groot aantal nie-Joodse gelowiges
gehad wat daar aanbid het, hoofsaaklik as gevolg van die
Grieks-magtige Jode se evangelisasie werk (Hand. 8:1; 4;
11:19-26). Paulus se werk onder die nie-Joodse gemeenskappe
in die Romeinse Ryk het die etniese grense van die ontluikende
Christenskap heeltemal verplaas (Bennema, 2013:755).

In sy briewe aan die Nuwe Testamentiese kerke het Paulus
die toestand van diegene wat nie in Christus glo en derhalwe
nie deel aan Christus het nie dikwels bespreek. Volgens
Romeine 3:9-20 is daar vir sodaniges geen geregtigheid,
genade en verlossing nie. Al hoe enigiemand gered kan
word, is deur Jesus as Saligmaker en Redder aan te
neem (Rom. 10:13). Alvorens iemand tot bekering kan kom,
moet hulle glo en iemand kan net glo as hulle die
verlossingsboodskap gehoor en aanvaar het (Rom. 10:14-15).
Dit is die boodskap oor Jesus se verlossingsdood wat
verlossing openbaar, en geloof in die boodskap lei tot
verlossing — aan die Jood eerste maar aan nie-Jode of heidene
ook (Rom. 1:16-17). In Romeine 3:25 maak Paulus dit duidelik
dat verlossing slegs deur geloof in Jesus se verlossingswerk
bestaan. In vers 28-30 redeneer hy dat vir beide vroeé
gelowige Jode en nie-Jode slegs een manier is om verlossing
te ontvang: deur geloof (Erickson, 2013:938).

Tradisioneel het die Jode slegs nie-Jode aanvaar wanneer
hulle die Joodse etniese identiteit aanneem (deur besny te
word en die wet te onderhou). Paulus het aangevoer dat
Jesus se verlossingswerk hierdie voorwaarde afskaf (1 Kor
7:20) en dat 'n nie-Jood juis hul nie-Joodse identiteit moet
behou eerder as om 'm Joodse proseliet te word. Dit
het aanleiding tot verskeie teologiese vrae in die kerk
rakende die etniese identiteit van Joodse en nie-Joodse
Christengelowiges gegee.

Die vraag wat beantwoord moes word, is hoe die verhouding
en gedragsbepalings van die groep wat uit beide Joodse en
nie-Joodse gelowiges bestaan, behoort te lyk? Behoort daar
enigsins ‘'n onderskeid te wees? Volgens die Hebrew Roots-
beweging het alle gelowiges (beide Jode en nie-Jode) 'n
verpligting om die wet van Moses in volle omvang te
onderhou (Hauer, 2011; Liebenberg, 2007a:7). Verskeie Nuwe
Testamentiese teksgedeeltes, onder andere Handelinge 10 en
15 en Galasiérs 2, weerspieél die konflik.



http://www.ve.org.za�

Kaell (2015:43) beweer meer as sewentig persent van mense
wat Messiaanse Joodse dienste in die VSA bywoon uit die
geledere van weergebore Christene is. Die meerderheid van
die besoekers kom oorspronklik uit pentekostalistiese of
evangeliese kerke wat glo dat verlossing slegs deur geloof in
Christus moontlik is, dat die Bybel die hoogste gesag dra en
die noodsaaklikheid van wedergeboorte voorhou. In die
lig van die groot getal pentekostalistiese gelowiges wat
aanklank by Hebrew Roots-lerings vind, is dit belangrik om
die bediening se lering rakende sekere primére leerstellings
aan die hand van sleuteltekste te ontleed.

Wet van Moses: die Hebrew Roots-
beweging se gebruik

Die Bybelse term “wet” hou 'n wye reeks van betekenisse in.
Alhoewel Hebrew Roots-bewegings se lerings aangaande
verskeie aspekte van wetsonderhouding divers is, kan 'n
bespreking en definiéring van die term 'n bondige oorsig
daaroor bied.

Oorsig van Hebrew Roots-lering aangaande die
‘wet’

Die oorsig aan die hand van die Hebraic Roots Teaching
Institute (HRTI) se dokument Daar is net “Een” verbond, en
Christene het dit grootliks gemis (Liebenberg, 2007a) toon dat
die term ‘wet’ drievoudig gedefinieer kan word as die:

e Torah wat uit die eerste vyf boeke van die Bybel bestaan
en 613 instruksies vir die korrigering, beskerming en
leiding van die gelowige bevat. Die werke van die wet
kan niemand se saligheid bewerkstellig nie maar word
vrywillig gedoen omdat die gelowige vir YHWH (God
die Vader) en Y’shua (Jesus) lief is (Liebenberg, 2007a:7).

e Tien Gebooie wat in die Hebreeuse Bybel twee maal
herhaal word en as Asereth ha-D’bharim of Asereth ha-
Dibroth (“tien woorde”) bekend is. Dit dat daar nooit daar
na die tien gebooie as Torah verwys word nie. Die Tien
Gebooie dien slegs as ‘n deel en opsomming van die Torah
(Liebenberg, 2007a:7)

e Twee gebooie, soos weergegee in Lukas 10:27, ‘Jy moet
die Here jou God liefhé met jou hele hart en met jou hele
siel en met al jou krag en met jou hele verstand, en jou
naaste soos jouself’ nie die 613 gebooie van die Torah
vervang nie. Die twee gebooie is wel die pilare van die
Torah; sou iemand die twee pilare onderhou, moet so
iemand ook die ‘Noagiede” wette onderhou. Die
‘Noagiede” wette word as die manier hoe nie-Jode kan
voldoen aan die minimale vereistes van ‘beskawing’ en
die Goddelike wet (Torah) beskou. Die Tien Gebooie
(volgens Liebenberg, die opsomming van die 613
opdragte) geld vir almal wat ‘aan die burgerskap van
Israel” wil deelneem (Liebenberg, 2007a:9) terwyl die 613
opdragte aan die verbond en deelname daaraan verbind
word. Gehoorsaamheid aan die Torah lei tot gesondheid
en volkomenheid in die verbondsgemeenskap met God
(Liebenberg 2007a):

Om die instruksies van die Torah te volg, is die resultaat van
verlossing en lei tot oorvloedige seéninge seéninge. (p. 10)

Page 3 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

Volgens HRTI-materiaal mag niemand die inhoud van die
Torah se 613 wette verander nie. Sou iemand daaraan
verander, moet daardie persoon volgens Deuteronomium
13:1-5 gestenig word. Verder is daar volgens Liebenberg
(2007a:17) geen aanduiding dat die nuwe verbond (soos in
Jer 31:33: “Ditis die verbond wat Ek in die toekoms met Israel
sal sluit, sé die Here: Ek sal my woord op hulle harte skryf en
dit in hulle gedagte vaslé. Ek sal hulle God wees en hulle sal
my volk wees”) 'n einde aan die Torah sou bring nie. Volgens
die bediening, impliseer die interpretasie van Jeremia 31:33
dat die Nuwe Verbond die wet insluit.

Vanuit die HRTI-materiaal kan daar geillustreer word dat die
Hebrew Roots-bediening geen onderskeid tussen seremoniéle,
rituele en morele wette tref nie maar dat dat alle gelowiges
verplig is om die volledige wet te onderhou. Liebenbeg
(2007a:21) meen leiers en leraars mislei gelowiges as hulle
leer dat die 613 opdragte van die Mosaiese wet (Torah) nie op
dissipels van Christus van toepassing is nie. Hulle is deur
Satan mislei om oorgeérfde leuens en menslike tradisies,
eerder as God se geopenbaarde Torah, te volg.

Die Hebrew Roots-beweging het nie 'n gestandaardiseerde
belydenis van geloof nie, maar stem saam dat ‘Wet’ na
die Pentateug se 613 voorskrifte verwys. Terselfdertyd
kom in Hebrew Roots-literatuur verskeie variante van die
wetsonderhoudinglering voor wat dit moeilik maak om die
ideologiese en teologiese raamwerk vir die breé Hebrew
Roots-beweging te peil.

Daar is 'n spektrum van wat verwag word van nie-Joodse
gelowiges in terme van wetsonderhouding, en 'n paar
voorbeelde daarvan is:

e Die Torah handel oor Jesus. As daar dus geloof in Moses
se woorde is, sal daar geloof in Jesus se woord ook wees.
Sou die woorde van Moses verwerp word, word Jesus se
woorde in 'n sin ook verwerp (Wilber, s.a.).

¢ Die webblad van Jews for Jesus (Hamman, 2020) maak die
stelling dat nie-Joodse gelowiges nie die Joodse
godsdienstige wette hoef te onderhou nie, maar dat dit
vir Christene voordelig is om meer te leer van en ruimte
te maak in hul lewens vir die Joodse Sabbat en feeste. Om
dit nie te doen nie word vergelyk met iemand wat na 'n
vreemde land immigreer en nooit die tyd neem om die
taal te leer en die kultuur te verstaan nie.

¢ HRTI se standpunt is dat daar slegs een “Wet” is, en dit is
die Torah. As iemand 'n deelnemer van die Nuwe
Verbond wil wees, moet die Torah op so iemand se hart
geskryf staan en die Gees van God sal hulle leer hoe om
dit te onderhou (Liebenberg, 2007a:31).

Dit wil voorkom asof die ideologies-teologiese perspektiewe
van meeste van die Hebrew Roots-beweging die voorskrifte en
opdragte van die Torah letterlik en bindend op alle gelowiges
beskou. Hul hermeneutiese proses benader relevante
teksgedeeltes vanuit die vooraf-ingenome standpunt dat dit
letterlik vir alle mense van alle tye geld en dat die letterlike
betekenis op die lewens van hedendaagse gelowiges toegepas



http://www.ve.org.za�

moet word. Voorbeelde van stellings waarvan die ideologiese
perspektief van die beweging afgelei kan word, is:

e Die letterlike betekenis van Yahweh se Woord moet
onderskei word, en moenie vergeestelik word nie (Prock,
2020:69).

¢ Om regtig die ware betekenis van die Torah te verstaan,
moet die inhoud daarvan letterlik toegepas en uitgeleef
word (Ratzlaff, 2023).

¢ Die poging om terug te keer na die Joodse oorsprong van
die Christelike geloof is 'n poging om te onderskei tussen
die Skriftuurlike waarheid soos in die Torah vervat, en
die menslike tradisies en interpretasies daarvan (Garr,
2006:10).

Daar bestaan ook nie wye konsensus by die verskeie Hebrew
Roots-bedieninge te wees nie maar eerder 'n wye spektrum
van wat die letterlike betekenis van God se woord is en hoe
dit toegepas behoort te word in die lewens van gelowiges.
Vervolgens word na die gebruik van etlike tekste in die
Hebrew Roots-beweging gekyk met die doel om dit
Pentekostalisties-hermeneuties te evalueer.

Petrus se visioen: Handelinge
10:13-16

Die Hebrew Roots-bedieninge leer dat nie-Jode die wet moet
onderhou. Die stelling word begrond op die feit dat wanneer
heidene by die geledere van Israel wou aansluit, moes sulkes
ook die wette onderhou. Die bedieninge gebruik onder
andere Petrus se visioen in Handelinge 10:13-16 om die lering
te staaf.

Volgens sommige van die Hebrew Roots-bedieninge toon
Petrus se visioen in Handelinge 10 nie aan dat die
voedselwette afgeskaf is nie omdat dit nie alle kossoorte
rein verklaar nie (119ministries, 2014). Die lering stel dat
die visioen aantoon dat nie-Joodse Christene nie langer as
“heidense” Christene geklassifiseer moet word nie maar
as gelykstaande aan Israel beskou word. Dit impliseer dat
dieselfde verpligting om die voedselwette te onderhou
vir beide Joodse en nie-Joodse gelowiges, geld (Wahl,
2003a:2; Liebenberg, 2007b:28; Woods, 2012:172, Coetzee,
s.a.:116).

Lukas verwys na die uitdaging van die integrasie van nie-
Joodse en Joodse dissipels van Jesus in Handelinge. Hierdie
saak, sowel as die wyse waarop die konflik hanteer is, is
temas wat deurlopend in Handelinge na vore tree (Hand. 10;
15; 16:3; 18:18; 21:17-26; Keener, 2012:437-438).

Handelinge 10 is belangrik omdat dit na die
verlossingsgeskiedenis van nie-Jode verwys. Aangesien
Koning Agrippa 1 reeds sy troepe in 41-44 n.C. in Palestina
gehad het, moes Cornelius voor 41 n.C. deel van sy regiment in
die area uitgemaak het. Hieruit kan afgelei word dat die
gebeure omtrent tien jaar na die uitstorting van die Heilige
Gees (Hand. 2) afspeel (Keener, 1993). Die Goeie Nuus is eers
aan Jode, daarna aan Samaritane en uiteindelik aan ander nie-

Page 4 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

Jode verkondig (Wiersbe, 1989:444). Schnabel (2012) verwys
na Handelinge 10 as die spesifieke deel wat ter sprake is, i.e.
Petrus se visioen van die onrein en rein kosse en die stem wat
vir hom sé dat wat God rein verklaar, hy nie as onrein mag ag
nie (vv 9-16). Die apostel sien 'n visioen van 'n doek met onrein
diere wat neerdaal (vv 11-12). 'n Stem beveel hom om die diere
te slag en te eet (v 13), maar hy weier omdat hy nog nooit
voorheen onrein kos geéet het nie (v 14). Die opdrag word
herhaal (v 15) en wéér weier hy. Die opdrag word 'n derde
keer herhaal voor die visioen eindig (v 16). (Schnabel, 2012).

Petrus se visioen in Handelinge 10:9-16 is een van die sentrale
gebeurtenisse wat die vroeé kerk gehelp het om die nuwe
bedeling te verstaan. Dit behels dat God hom beveel om kos
wat onder die wet van Moses as onrein beskou word, te eet.
Hy weier aanvanklik maar die stem verduidelik dat wat God
as rein verklaar het, geen mens onrein mag noem nie. Die
tekstuele konteks is die versoek van die Romeinse amptenaar
dat Petrus hom besoek nadat 'n engel van God kom die
opdrag gee om Petrus te laat haal en na sy boodskap te
luister.

Volgens Du Toit (2016a:89) het die visioen betrekking op die
Joodse voedselwette wat vir Christene afgeskaf word. Dit
impliseer dat as alle diere rein en alle mense heilig en rein
verklaar word, gelowiges nie meer die voedselwette of enige
ander godsdienstige reinigings- en heiligingsprosedures
hoef te gehoorsaam nie omdat iemand se verhouding met
God nie meer op wette, voorskrifte en prosedures gegrond is
nie.

Die voedselwette waaraan Jode onderwerp was, kan slegs
verstaan word vanuit die Ou-Testamentiese konsep van
heiligheid, 'n essensiéle faset van God se aard. Mense en
objekte bestaan in een van vier moontlike toestande: heilig of
onheilig, en rein of onrein (Schnabel, 2012). Mense is in drie
afdelings ingedeel: heilig (priesters), rein (Israel) en heidens
(die res van die mensdom). Diere is ook in dieselfde drie
afdelings ingedeel: offerandediere (slegs rein diere kon aan
God geoffer word), rein diere (Israel mag slegs rein diere slag
en eet) en onrein diere (nie-Jode het geen onderskeid getref
tussen watter diere heilig of onheilig in die Joodse sin is nie).
Diere is as rein of onrein geklassifiseer terwyl nie-Jode as
goddeloos of heidens, en nie as rein of onrein beskou is nie.

Op grond van die bogenoemde kwalifisering word nie-Jode
word as moreel afvallig (goddeloos) eerder as “ritueel
onrein”, beskou. Dierede daarvoor was dat die reinheidswette
slegs op Jode van toepassing was en nie op nie-Jode nie
(Klawans, 2000:44). Nie-Jode was heidene (as die antitese van
heilig) maar nie onrein nie omdat daar nie van hulle verwag
was om die rituele of morele reinheidswette te onderhou
nie. Rituele onreinheid verwys na Levitiese voorskrifte
met betrekking tot reinheid (Lev. 11-15 en 19), en die tipe
onreinheid is meestal onvermydelik. Morele onreinheid
verwys na gedrag (seksueel en kulties) wat lei tot ontreiniging
(Harrington, 2006:682). Die wet het duidelik uitgestippel
watter diere as rein beskou word en deur Jode geéet kon



http://www.ve.org.za�

word. Telkens wanneer Jode kos gekoop of voorberei het, is
hulle hierdeur herinner dat hulle hulself van heidennasies
moet afsonder (Schnabel, 2012). Rein en onrein dien in
Levitikus 11 en Deuteronomium 14 om aan te dui wat die
volk van God mag en nie mag eet nie (Larkin, 2006:471).

Teen dié agtergrond weier Petrus om die diere te slag en te
eet. Die engel vermaan hom om nie dit wat God rein verklaar,
onrein te noem nie. Die implikasie hiervan is dat die visioen
wat oor die onderskeid tussen rein en onrein handel toon dat
voedsel nie meer as rein en onrein beskou word omdat dit
onreinheid kan veroorsaak nie. Die visioen het te make het
met die toestand van voedsel en gelowiges (Hand. 10:28 “...
geen mens mag as onheilig of onrein beskou word nie”).

Normaalweg sou “rein diere” onrein word indien hulle
kontak met onrein diere het wat impliseer dat rein Jode se
kontak met heidense of “onheilige” nie-Jode hulle ook onrein
sou maak (Keener, 2012:1772). Petrus hoor dat God heidene
ook deur Christus rein en heilig maak. Die werkwoord wat as
‘gereinig’ [ekatharisen] vertaal word, word in die LXX
(Septuagint, Latynse vertaling van die Bybel) gebruik om na
priesters te verwys wat mense wat onrein was en die nodige
reiniging ondergaan het, rein te verklaar (Lev. 13:6). Volgens
Handelinge 10 verklaar God dus mense wat onrein was, as
gereinig. By Hom is geen onderskeid meer tussen rein en
onrein, heilig en onheilig nie; die voedselwette wat die
skeiding tussen rein en onrein gemaak het, is nou in Christus
vervul in Hom is daar nie meer onderskeid nie (Schnabel,
2012).

As alle mense wat in Christus glo nou rein verklaar word,
mag Joodse Christengelowiges nie weier om wat voorheen
onrein kosse was, te eet nie. Wat Joodse gelowiges verhinder
het om met nie-Joodse gelowiges genootskap te hé of te eet
(Keener, 2012:1769), verval dus nou ook. Petrus se verklaring
van die visioen se betekenis, is dat alle kosse (Hand. 10:15) en
alle mense (Hand 10:28) rein verklaar is. Op grond van
daarvan is dit moontlik vir Jode en nie-Jode om interaksie te
kan hé.

Paulus maak die stelling in Romeine 14:14 dat hy oortuig is
dat niks opsigself onrein is nie. Dit lei tot die vraag: as beide
Jood en nie-Jood rein verklaar word deur die soenoffer van
Christus, hoe is dit moontlik dat rein of onrein kosse so
iemand onrein kan maak? Romeine 14:3 (‘Die een wat alles
eet, moet die ander wat net groente eet, nie verag nie; en die
een wat net groente eet, moet die ander wat alles eet, nie
veroordeel nie, want God het hom aangeneem’) argumenteer
dat liefde en eenheid in die gemeenskap van gelowiges
tussen Joodse en nie-Joodse bekeerlinge nou krities nodig is
(Osborne, 2004:355). Paulus berispe die gemeente omdat
daar konflik tussen faksies is oor watter kosse vir gelowiges
aanvaarbaar is om te eet (14:1-9).

Die gevolgtrekking is dat gelowiges nie mekaar op grond
van die gebruik van kos nie, beoordeel nie. Elkeen sal oor
homself rekenskap gee (14:10-12) (Osborne, 2004:356).

Page 5 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

Enigeen wat rein verklaar is deur geloof in Christus, kan nie
meer deur kossoorte weer onrein gemaak word nie. Dit is
eerder iets wat iemand nie uit 'n volle geloofsoortuiging leef
nie wat sondig is (Rom. 14:23).

Jode het van nie-Jode wat die Joodse geloof aangeneem het,
verwag om hulle voedselwette en feesdae streng te onderhou.
Dit blyk dat sommige vroeé Joodse gelowiges dieselfde van
vroeé nie-Joodse gelowiges verwag het. Een van die funksies
van die Joodse voedselwette was om verwydering tussen
Jood en nie-Jood te bewerkstellig. Vir Christene was dit nie
toelaatbaar nie omdat dit juis kameraadskap tussen Joodse
en nie-Joodse gelowiges aanmoedig (Keener, 2009).

Reeds in Romeine 13 maak Paulus die verklaring dat wanneer
iemand in liefde met hul naaste lewe hulle die hele wet
gehoorsaam word. Gebruike en voorkeure mag nie gelowiges
onderlinge verhoudinge belemmer nie. In Christus het die
Levitiese wette wat onderskeid gemaak het tussen rein en
onrein, heilig en onheilig, verval (Bruce, 1988:206).

Die verwysing na mense wat swak in die geloof is, verwys na
diegene wat die wet streng probeer onderhou het. Hulle
verstaan nog nie dat geloof in Christus vryheid van die
wettiese verpligtinge bewerkstellig het nie (Osborne,
2004:357).

Wanneer Petrus dan hoor van die visioen wat Cornelius
gesien het (Hand. 10:3-6), besef hy dat die Here van Jode
verwag om anders teenoor nie-Joodse nasies op te tree. Nie-
Jode het nie die wet gehad om te gehoorsaam nie, en dit is die
rede waarom hulle nie rein en aanvaarbaar voor die heilige
God kon wees nie. Wanneer Joodse feeste, onderhoud van
die Sabbat, die besnydenis en rituele reinheidswette die
eenheid van die geloofsgemeenskap bedreig (Harrington,
2006:688), moet Petrus leer dat diere, kos en mense rein is
(Keener, 2012:1773).

Die Hebrew Roots-argument is dat die visioen nie die
voedselwette afgeskaf het nie, en daarom is gelowiges steeds
verplig om die wet van Moses te onderhou. Ook die
apostoliese beraad in Handelinge 15 stel die leser in staat om
die vroeé kerk se standpunt ten opsigte van gelowiges se
verpligting teenoor die wet te bepaal.

Apostoliese beraad: Handelinge
15:1-35

Die Hebrew Roots-beweging leer dat die apostoliese beraad in
Handelinge 15 tot die slotsom gekom het dat nuwe
bekeerlinge aanvanklik net geleer moet word om vier sake
wat in Handelinge 15:18-20 genoem word, te onderhou, maar
dat Handelinge 15:21 verder gaan. Alhoewel nuwe
bekeerlinge op die vier voorskrifte moet fokus, sou hulle
weeklikse blootstelling aan die wet van Moses tydens hulle
besoeke aan die sinagoges hulle leer om die volle wet te
onderhou 119 ministries, 2017:7-8; Liebenberg, 2007a:30;
Bugg, 2014).



http://www.ve.org.za�

Die konteks van die apostoliese beraad is Lukas se siening
dat die werk wat deur Jesus Christus begin is deur die
Apostels voortgesit is (Gervais, 2017:8). Lukas poog so om
die teologiese perspektiewe van Paulus te regverdig.
Handelinge 15 vervul 'n sentrale rol hierin. Joodse teenstand
teen die apostels se werk is die primére bedreiging vir
die suksesvolle verkondiging van die Goeie Nuus,
waarop Paulus se suksesvolle sendingwerk onder nie-Jode
beklemtoon word (Gervais, 2017:9).

Christene uit Judea wat leer dat nie-Jode alle Joodse gebruike
en voorskrifte moet nakom en ook dat hulle moet ook besny
word voor hulle gered kan word, het tot die Apostoliese
beraad aanleiding gegee. Paulus en Barnabas verskil met die
lering, wat tot 'n heftige meningsverskil lei. Die gevolg is dat
Paulus en Barnabas saam met nog verteenwoordigers deur
die kerk in Antiochié afgevaardig word om by die ouderlinge
en apostels in Jerusalem uitsluitsel hieroor te kry.

Die beraad in Jerusalem poog om die konflik en onmin wat uit
die meningsverskil gespruit het, op te los. Paulus en Barnabas
stel die saak van nie-Joodse bekeerlinge en argumenteer dat
die waarheid van die evangelie niemand verplig om te leef
asof hulle 'n Jood is nie. Christus verwag nie van mense wat
nooit Jode was nie om nou te lewe asof hulle Jode is nie.

Petrus en Jakobus (wat as pilare van die kerk beskou was
[Gal. 2:9]) lewer insette en Petrus stel voor dat geloof die
enigste vereiste tot redding is. Volgens hom kon nog hulle
nog hulle voorvaders die juk van die wet suksesvol dra;
waarom dit nou op die nek van die gelowige nie-Jode plaas
(Hand. 15:9-10)? Twee aspekte is belangrik, dat daar geen
verskil is in die manier hoe Jode of nie-Jode die Heilige Gees
ontvang en hulle harte deur geloof gereinig word nie en dat
die wet nie verlossing kan bring nie, maar dat dit net genade
is wat beide Jood en nie-Jood red. Die twee stellings kom
ooreen met Petrus se woorde aan Kornelius dat God almal
wat Jesus as saligmaker aanbid, aanvaar (Hand. 10:34-35).

Jakobus, leier van die vroeé kerk in Jerusalem, stem saam met
Petrus dat nie-Jode nie Joodse gebruike hoef aan te neem om
gered te word nie. Alhoewel hulle kwytgeskeld is van die
onderhouding van die besnydenisritueel, die onderhouding
van die Torah en veral die voedselwette (Walton, 2006:259), is
dit wel volgens hom noodsaaklik dat hulle die volgende
onderhou:

e Om nie vlees te eet wat aan 'n afgod geoffer was nie.

¢ Om onsedelikheid te vermy:.

e Om nie 'n dier wat verwurg is, te eet nie.

¢ Om nie die bloed van 'n dier te eet of drink nie (Hand.
15:18-21).

Jakobus kwalifiseer die uitspraak deur te sé dat die voorskrifte
van Moses immers van ouds af in elke stad aan die mense
voorgehou word en aan almal welbekend is (Toussaint,
1983:354), insluitend nie-Jode. Met die uitspraak het die Jode
ingestem dat nie-Jode nie verplig is om besny te word nie, en
die nie-Jode het ingestem om hulle dieet dienooreenkomstig
aan te pas (Wiersbe, 1989:464).

Page 6 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

Die apostoliese beraad besluit om nie 'n las, behalwe die
vier sake, op nie-Joodse gelowige te plaas nie. Die verwysing
na die wet van Moses wat in die sinagoges gelees is,
impliseer nie dat hulle verwag het dat die nie-Jode later die
volle las van die wet sou aanvaar en op hulself sou neem
nie. Die wet van Moses wat vir baie jare elke Sabbatdag
voorgelees word, beteken dat Jode ten diepste geaffronteerd
sou wees as nie-Joodse bekeerlinge nie die beperkings
daarvan gehoorsaam nie (Newman & Nida, 1972:298,
Keener, 2014:2279). Nou besluit die apostoliese beraad om
dit moontlik te maak vir Joodse en nie-Joodse gelowiges om
in gemeenskap met mekaar verkeer sonder dat heidense
Christene die besonderhede van die wet moet onderhou
(Keener, 2015:2287-2289).

Lukas se verslag oor die beraad verduidelik nie hoe Paulus
hierop gereageer het nie maar daar is geen rede om te
vermoed dat hy nie saamgestem het nie. Vanuit die
uitspraak is dit duidelik wat van nie-Jode verwag word.
Wat egter nie so duidelik is nie, is wat van die Jode wat tot
geloof in Christus kom, verwag word. Moet hulle steeds die
wet onderhou? Volgens Bock (2007:493) bied Paulus se
voorbeeld twee maniere om die saak te benader. Eerstens
kan die wet deur 'n Joodse wetsgehoorsame tot die letter
gevolg word met die doel om Jode wat Jesus as Messias
verwerp effektief met die evangelie te bereik. Tweedens
kan 'n Jood tot geloof in Christus kom nie die wet streng
onderhou nie met doel om nie-Jode effektief met die
evangelie te bereik (1 Kor. 9:19-22; Rom. 14-15). Paulus sou
dus die uitspraak kon aanvaar om sodoende diegene met 'n
“swak gewete” (1 Kor. 8:10 — wie se gewete hulle aankla
omdat daar kos geéet word wat aan 'n afgod geoffer was)
tegemoet te kom (Du Toit, 2016b:4).

Die vraag kan gevra word of dit eerder 'n geval was dat
die Jode tegemoet gekom is omdat hulle geloof nie sterk
genoeg was nie en hulle nie die wettiese gebruike kon
aflé nie? Dit blyk dat vroeé gelowige Jode se onvermoeé
om te berus in die feit dat hulle alleen deur geloof
geregtigheid kon beérwe, die knelpunt te was (Du Toit,
2016a:90).

Galasiérs 2

Daar bestaan verdeeldheid in verband met die datering van
Galasiérs 2. Sommige meen die gebeure in Galasiérs 2 gaan
die apostoliese beraad vooraf omdat Paulus nie na die
besluite van die beraad verwys nie, terwyl ander meen dat
daar 'n sterk argument is om Galasiérs na die gebeure in
Handelinge 15 te plaas op grond daarvan dat die probleme
wat die beraad aangespreek het, nog nie die Galasiérs bereik
het nie (Keener & Walton, 2016:2042).

Handelinge noem dat Paulus Jerusalem vyf maal na sy
bekering besoek het. Hy besoek Jerusalem die eerste keer
nadat hy Damaskus verlaat het (Hand. 9:26-30; Gal. 1:18-
20), tweedens tydens 'n hongersnood (Hand. 11:27-30),
derdens om die apostoliese beraad by te woon (Hand. 15:1-



http://www.ve.org.za�

30), vierdens tydens sy tweede sendingsreis (Hand. 18:22)
en sy laaste besoek ten tye van sy inhegtenisname (Hand.
21:15-23:35).

Dit is moontlik dat Galasiérs na die besoek ten tye van die
hongersnood verwys. Paulus noem in Galasiérs 2:2 dat die
besoek waarna hy verwys 'n geslote vergadering was, en het
uit Paulus, Barnabas, Titus, Jakobus, Johannes en Petrus
bestaan. Daarenteen was die apostoliese beraad in
Handelinge 15 'n openbare vergadering waar die apostels en
ouderlinge vergader het.

Alhoewel die tydsberekening van Galasiérs 2 in die lig van
Handelinge 15 nie met sekerheid vasgestel kan word nie, is
daar wel twee ander sake wat met die saak van die
ontwikkeling van wetsonderhouding van die vroeé kerk
verband hou. Wetsonderhouding as knelpunt in die vroeé
kerk word in die brief bespreek as dit vra of nie-Jode besny
moes word en die Joodse wette moes onderhou om ook as
Christene beskou te word.

Volgens Galasiérs 2 was daar nie van Titus ('n Griek) verwag
om besny te word nie, en net so was daar van geen nie-Jode
verwag om die besnydenis te ondergaan om sodoende
hulself as Christene te beskou nie.

In Galasiérs 2 het Petrus aanvanklik by 'n tafel waar beide
Joodse en nie-Joodse vroeé Christene saam geéet het,
aangesit. Petrus se gedrag in Galasiérs 2:11-14 na die visioen
van Handelinge 10:13-16 veroorsaak dat hy saam met nie-
Jode eet (Gal. 2:12) maar nadat daar vroeé Joodse Christene
(voorstanders daarvan dat nie-Jode ook besnydenis moet
ondergaan om ware Christene te wees) van Jerusalem in
Antiochié aankom, die nie-Joodse Christene vermy. Ander
volg ook sy voorbeeld en twee groepe ontstaan. Die Joodse
Christene ervaar dat hulle onder verpligting teenoor die
Torah staan en daarom nie-Joodse Christene vermy
(Campbell, 1983:595).

Paulus reageer hewig hierop. Volgens Galasiérs 2:14 het
Paulus gesien dat hulle gedrag nie strook met die waarheid
van die Goeie Nuus nie, en hy spreek Petrus voor almal aan.
Hy argumenteer dat Petrus en die ander vroeé Joodse
Christene deur hulle gedrag ontken het dat alle mense (Jood
en nie-Jood) eenvormig, slegs op grond van Jesus Christus se
dood en opstanding, aanvaarbaar en regverdig voor God
verklaar kan word (Faussett, 1997:327). Paulus konfronteer
Petrus met die volgende woorde: “Ons wat van geboorte
Jode is en nie sondaars uit die nie-Joodse nasies nie, weet dat
niemand deur die wet te onderhou deur God vrygespreek
word nie. Net deur die geloof in Jesus Christus kan dit
gebeur! Selfs ons het tot geloof in Christus Jesus gekom sodat
ons deur geloof, en nie omdat ons die wet onderhou nie, deur
God vrygespreek kan word. Niemand sal mos deur die wet
te onderhou deur God vrygespreek word nie!” (Gal. 2:15-16).

Paulus groepeer homself en alle Joodse gelowiges (of hulle
vanaf Jerusalem, Antiogié of Galasié kom) op grond van ras

Page 7 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

en godsdiens, saam. Hy verklaar dat hierdie groep se siening
rakende die wet ooreenstem. Vers 16 kan op twee maniere
geinterpreteer word. Ten eerste kan daar met die gebruik van
die voegwoord £av un verstaan word datiemand geregtigheid
kan bekom deur sekere aspekte van die wet (soos besnydenis
en dieetwette) te onderhou in samewerking met geloof in
Christus. Alhoewel dit 'n moontlike vertaling is, staan dit in
konflik met die res van die vers. Die tweede moontlikheid is
dat die voorafgaande gedeelte (‘niemand kan geregtigheid
bekom behalwe”) gekwalifiseer word deur gav pfy’:  dit
impliseer dan dat geregtigheid slegs bekom word deur geloof
in Christus (Longenecker, 1990:83).

In Handelinge 15:22-35 het die apostoliese beraad tot
dieselfde slotsom gekom. Die bepalings wat in Handelinge
15:21-22 gemaak word, is nie 'n verpligting van enigeen om
die wet van Moses te onderhou en so geregtigheid met God
te bewerkstellig nie. Wat dit wel vereis, is dat nie-Joodse
Christene Joodse bekeerlinge se sensitiwiteit aangaande
sekere gebruike in liefde in ag moet neem en gedrag vermy
wat Joodse Christene sou skok en vervreem ten spyte
daarvan dat niemand verplig is om die wet van Moses te
onderhou nie (Brown, 1997:195).

Gevolgtrekking

Die ontwikkeling van die vroeé kerk as 'n groep onafhanklik
van die Joodse geloof was kompleks. Vir twee diverse groepe,
Joodse en nie-Joodse gelowiges, om in verhouding met
mekaar te staan op grond van hulle onderskeidelike geloof
in Jesus Christus die Messias het opofferings van beide
kante geverg. Soms het hulle oor die noodsaak van
wetsonderhouding verskil en dit het tot konflik gelei.

Die term “wet” in die Hebrew Roots-beweging word nie
gestandaardiseerd gebruik nie. Vir sommige verwys dit na
die 613 wette van Moses terwyl ‘n kleiner groep die Mosaiese
wet en geloof in Christus naas mekaar stel. Gelowiges is
egter steeds verplig om die volle Torah te onderhou in sy
letterlike betekenis. Dit maak nie onderskeid tussen morele,
seremoniéle en siviele wette nie wat impliseer dat Christene
dit volledig moet onderhou.

Die eksegese van drie relevante tekste het getoon dat die
vroeé kerk konsensus bereik het dat nie-Joodse gelowiges
nie onder 'n verpligting is om die wet van Moses te
onderhou nie. Handelinge 10:13-16 (Petrus se visioen) was
die eerste teks wat ondersoek was. Sommige Hebrew Roots-
bewegings gebruik die teksgedeelte om 'n lering dat die
voedselwette nooit afgeskaf was nie maar dat nie-Joodse
gelowiges nou as gelykstaande aan Israel beskou word, te
ondersteun. Die implikasie daarvan is Joodse voedselwette
deur Christene onderhou moet word. Vanuit die eksegese
wat gedoen was, blyk dit dat 'n meer korrekte interpretasie
van Handelinge 10:13-16 sou wees dat alle kosse en alle
mense nie meer deur die wet as rein of onrein verklaar kan
word nie (Hand. 10:15; Hand. 10:28), op grond daarvan
dat Christus as soenoffer aan die vereistes van die wet
voldoen het.



http://www.ve.org.za�

Rein en onrein kosse, besnydenis, feeste en Sabbatsdae het
die onderlinge samesyn van gelowiges bedreig en die vroeé
kerk het hul standpunt met betrekking tot die ernstige saak
met die formele uitspraak in Handelinge 15 uitgestippel.
Sommige Hebrew Roots-bedieninge leer dat die Apostoliese
beraad dit as selfsprekend beskou het dat nuwe bekeerlinge
elke Sabbat die Wette van Moses sou aanhoor en dat dit die
nie-Joodse bekeerlinge sou aanspoor om die volle wet van
Moses te onderhou. In gevolge die eksegese wat op
Handelinge 15:1-35 gedoen was, blyk dit dat die vier
vereistes waaraan nie-Joodse bekeerlinge moes voldoen,
eerder veronderstel was om Joodse sensitiwiteite met
betrekking tot Joodse en nie-Joodse interaksie te mitigeer.
Die motivering daarvoor was om onderlinge samesyn tussen
nie-Joodse en Joodse bekeerlinge aan te moedig en moontlik
te maak.

Galasiérs 2 beaam die gevolgtrekkings wat vanuit die
eksegese van Handelinge 10 en 15 gemaak was. Petrus het
reeds in omstreeks 40 n.C. die visioen van Handelinge 10
ontvang, en het aanvanklik saam met nie-Joodse gelowiges
aan tafel gesit. Met die aankoms van sekere Joodse bekeerlinge
in Galasié (omstreeks 48 n.C.; Keener & Walton, 2016:1894-
1894, 2042), het Petrus hom van die samesyn met nie-Joodse
Christene onttrek. Die volg daarvan was dat Paulus Petrus
streng aanspreek om konsekwent te wees oor sy posisie met
betrekking tot die rol van wetsonderhouding van vroeé
Christene te wees.

Die gevaar van die lering dat gelowiges steeds 'n verpligting
het om die wet van Moses te onderhou, is dat mense dan hul
eie geregtigheid deur wetsonderhouding bewerkstellig. Op
die wyse word die soenoffer van Christus as enigste weg tot
verlossing verwerp en die kern van die Christelike geloof
bedreig.

Die groeiende behoefte onder lidmate na gesprekke rakende
die relevansie van die Wet van Moses vir moderne Christene,
spesifiek rakende die onderhouding van die Sabbat op die
sewende dag, die Joodse godsdienstige feeste, vereis dat
leraars en leiers hulself met kennis rakende die saak, moet
toerus. Die relevante skrifte behoort goed bestudeer te word
om te bepaal of die Hebrew Roots-beweging verantwoordelik
met die Bybel omgaan wanneer hulle lering aanbied.
Hierdie artikel het gepoog om ten minste vanuit drie
relevante teksgedeeltes te bewys dat die vroeé kerk die wet
as vervul beskou het, eerder as om nuwe bekeerlinge te
motiveer om die Joodse godsdienstige praktyke aan te
neem.

Erkennings

Hierdie artikel is gedeeltelik gebaseer op die proefskrif
getiteld ‘Beoordeling van Messiaanse Christene as
wetsonderdouding vanuit ‘'n pentekostalistiese perspektief’
vir die graad Doctor Philosophiae in Teologie, Noordwes-
Universiteit Potchefstroom, 23 Oktober 2023, met promotor
Prof Marius Nel.

Page 8 of 9 . Original Research

http://www.ve.org.za . Open Access

Mededingende belange

Die outeurs verklaar dat daar geen finansiéle of persoonlike
verbintenisse is wat die skryf van hierdie artikel negatief kon
beivloed nie.

Outeurs se bydrae

L.M. is verantwoordelike vir die navorsing en ontleding van
materiaal, en skryf van artikel met ondersteuning en oorsig
deur M.N.

Etiese oorwegings

Hierdie artikel het alle etiese standaarde gevolg vir
navorsing sonder direkte kontak met, en deelname deur
mense. Bronne is met integriteit benut en noukeurige
dokumentering van inligting daaruit verwerf, is omsigtig
gedoen. Die betrokke beweging is regverdig beskryf vanuit
gegewe literatuur.

Befondsingsinligting

Die outeurs het geen finansiéle ondersteuning vir die
navorsing, outeurskap en/of publikasie van hierdie artikel
ontvang nie.

Databeskikbaarheidsverklaring

Datadeling is nie van toepassing op hierdie artikel nie omrede
geen nuwe data geskep of ontleed is nie.

Vrywaring

Die menings en sienings wat in hierdie artikel uitgedruk
word, is dié van die outeurs en weerspieél nie noodwendig
die amptelike beleid of posisie van enige geaffilieerde
instelling, befondser, agentskap of dié van die uitgewer nie.
Die outeurs is verantwoordelik vir die inhoud van hierdie
artikel.

Bronnelys

119 ministries s.a., Fellowshipfinder, viewed 22 June 2023, from https://www.
ministries.com/resources/fellowship-finder/.

119 ministries 2014, Misunderstood verses of the New Testament — week 5’, viewed
21 August 2023, from https://www.ministries.com/119-blog/misunderstood-
verses-of-the-new-testament-week-5/.

119 minsitries 2017, Acts 15: obedience or legalism, viewed 21 August 2023, from
https://3182d453b68388416980-71bc4c8fd3e50b4ee0e248e517d3026f.ssl.cf2.
rackcdn.com/uploaded/a/0e4616698_1538496075_acts-15--obedience-or-
legalism-transcript.pdf.

Ariel, Y., 2012, ‘A different kind of dialogue? Messianic Judaism and Jewish-Christian
relations’, CrossCurrents, 62(3), 318-328.

Bennema, C., 2013, ‘The ethnic conflict in early Christianity: an appraisal of
Bauckham’s proposal on the Antioch crisis and the Jerusalem council’, Journal of
the Evangelical Theological Society, 56(4), 753-763.

Bock, D.L., 2007, ‘Acts’, in R. Yarbrough & R.H. Stein (eds.), Baker Exegetical
Commentary on the New Testament, Baker Academic, Grand Rapids, MI.

Brown, D., 1997, ‘The acts of the Apostels’, in R. Jamieson, A.R. Faussett & D. Brown
(eds.), Commentary Critical and Explanatory on the whole Bible, vol. 2,
pp. 173-226, Logos Research Systems, Oak Harbor.

Bruce, F.F., 1988, The book of Acts, Wm. B. Eerdmans Publishing Co, Grand Rapids.

Bugg, M., 2014, From HebrewRoot: Acts 15, viewed 21 August 2023, from https://
returnofbenjamin.wordpress.com/2014/12/14/from-hebrewroot-acts-15/

Coetzee, G.R., s.a, God van die verbond, Ultra Litho (Edms) beperk, Johannesburg.



http://www.ve.org.za�
https://www.ministries.com/resources/fellowship-finder/
https://www.ministries.com/resources/fellowship-finder/
https://www.ministries.com/119-blog/misunderstood-verses-of-the-new-testament-week-5/
https://www.ministries.com/119-blog/misunderstood-verses-of-the-new-testament-week-5/
https://3182d453b68388416980-71bc4c8fd3e50b4ee0e248e517d3026f.ssl.cf2.rackcdn.com/uploaded/a/0e4616698_1538496075_acts-15--obedience-or-legalism-transcript.pdf
https://3182d453b68388416980-71bc4c8fd3e50b4ee0e248e517d3026f.ssl.cf2.rackcdn.com/uploaded/a/0e4616698_1538496075_acts-15--obedience-or-legalism-transcript.pdf
https://3182d453b68388416980-71bc4c8fd3e50b4ee0e248e517d3026f.ssl.cf2.rackcdn.com/uploaded/a/0e4616698_1538496075_acts-15--obedience-or-legalism-transcript.pdf
https://returnofbenjamin.wordpress.com/2014/12/14/from-hebrewroot-acts-15/
https://returnofbenjamin.wordpress.com/2014/12/14/from-hebrewroot-acts-15/

Dunning, C., 2014, Hebrew Roots Movement, Watchman Fellowship, viewed 7 April
2019, from https://www.watchman.org/hr.pdf.

Du Toit, P.L.G., 2016a, ‘Does the New Testament support Messianic Judaism?’,
Conspectus, 22, 80-123.

Du Toit, P.L.G., 2016b, ‘Was Paul fully Torah observant according to Acts?’, HTS
Teologiese Studies/Theological Studies, 72(3), 1-9. https://doi.org/10.4102/hts.
Vv72i3.3396

Erickson, M.J., 2013, Christian theology, 3rd edn., Baker Academic, Grand Rapids.

Fairbanks, E., 2012, ‘The Rise of the Afrikaner Christian Jew’. Mail & Guardian, viewed
17 February 2020, from https://mg.co.za/article/2012-04-05-the-rise-of-
afrikaner-christian-jew/.

Faussett, A.R., 1997, ‘The epistle of Paul the apostel to the Galatians’ in R. Jamieson,
A.R. Faussett, & D. Brown (eds.), Commentary Critical and Explanatory on the
whole Bible vol. 2, pp. 321-349, Logos Research Systems, Oak Harbor.

Garr, J.D., 2006, Our lost legacy: Christianity’s Hebrew heritage, Golden key press,
Atlanta.

Gervais, T., 2017, ‘Acts 15 as legitimizing narrative: Luke’s rejection of pro-circumcision
Christianity’, Journal of Theta Alpha Kappa, 41(2), 7-20.

Harrington, H.K., 2006, ‘Clean and unclean’, in K.D. Sakenfield (ed.), The New
Interpreter’s dictionary of the Bible, vol. 1, pp. 681-688, Abingdon Press, Nashvill.

Hauer, C., 2011, Bridges for Peace Israel teaching letter. Hebraic roots: Heritage or
heresy?, viewed 6 April 2019, From https://www.bridgesforpeace.com/wp-
content/uploads/2016/01/TLWEB0211.pdf.

Horrel, D.G., 2000, Early Jewish Christianity viewed 14 August 2019, from https://ore.
exeter.ac.uk/repository/bitstream/handle/10036/38042/jewishxn.
pdf?sequence=1.

Kaell, H., 2015, ‘Born-again seeking: explaining the gentile majority in messianic
Judaism’, Religion, 45(1), 42-65. https://doi.org/10.1080/0048721X.2014.
949899

Keener, C.S., 1993, ‘Matthew’ in G.R. Osborne (ed.), The IVP Bible background
commentary: New Testament, InterVarsity Press, Downers Grove.

Keener, C.S., 2009, ‘Romans’, in New Covenant Commentary Series, Cascade
Books, Eugene.

Keener, C.S., 2012, Acts: an exegetical commentary, vol. 1 & 2, Baker Academic,
Grand Rapids.

Keener, C.S., 2014, Acts: an exegetical commentary, vol. 3, Baker Academic,
Grand Rapids.

Page 9 of 9 . Original Research

Keener, C.S., 2015, Acts: an exegetical commentary, vol. 4, Baker Academic,
Grand Rapids.

Keener, C.S. & Walton, J.H. (eds.), 2016, Cultural backgrounds study Bible,
Zondervan, Grand.

Klawans, J., 2000, Impurity and sin in ancient Judaism, Oxford University Press,
New York.

Larkin, W.J., 2006, ‘Acts’, in G.R. Osborne (ed.), The IVP New Testament commentary
series, InterVarsity Press, Downers Grove.

Liebenberg, W.A., 2007a, Daar is net “Een” verbond en Christene het dit grootliks
gemis. viewed 20 Oktober 2021, from www.hrti.co.za/shop/.

Liebenberg, W.A., 2007b, Fundamentele Christelike leringe. No. 3: U verbond, viewed
20 October 2021, from www.hrti.co.za/shop/.

Longenecker, R.N., 1990, ‘Galatians’ in B.M. Metzger, D.A. Hubbard & G.W. Barker,
(eds.), Word Biblical commentary, vol. 41, Word Books, Dallas.

Newman, B.M. & Nida, E.A., 1972, A Translators handbook on the acts of Apostels,
United Bible Societies, New York.

Osborne, G.R., 2004, ‘Romans’, in G.R. Osborne (ed.), The IVP New Testament
Commentry Series, Intervarsity Press, Downers Grove.

Prock, J.G., 2020, Why did Yahweh and his son Yahshuah say what they said? And
who’s who that may change the way we think about eschalotogy, viewed 9 March
2023, from https://www.academia.edu/41970421/WHY_DID_YAHWEH_AND_
HIS_SON_YAHSHUAH_SAY_WHAT_THEY_SAID_A_WHOS_WHO_THAT_MAY_
CHANGE_THE_WAY_WE_THINK_ABOUT_ESCHATOLOGY.

Ratzlaff, D., 2023, Digging up the truth about the Hebrew Roots movement, viewed 9
March 2023, from https://blog.lifeassuranceministries.org/2023/01/26/digging-
up-the-truth-about-the-hebrew-roots-movement/.

Schnabel, E.J., 2012, ‘Acts’ in C.E. Arnold (ed.), Zondervan Exegetical commentary on
the New Testament, Zondervan, Grand Rapids.

Timberlake, G.A., 2016, ‘Repentance unto life: acceptance and behavioural
expectations of Gentiles in the Jerusalem church in light of the experience of Peter
and Cornelius (Acts 11:18)’, PhD thesis, Dept. Of Theology, North-West University.

Wahl, J., 20033, ‘Rein en onrein kossoorte’ in Teaching, viewed 20 October 2021, from
https://elim.co.za/wp/wp-content/uploads/2017/11/REIN-EN-ONREIN-
KOSSOORTE.pdf.

Walton, S., 2006, ‘Jerusalem, council of” in K.D. Sakenfield (ed.), The New Interpreter’s
dictionary of the Bible, vol. 3, pp. 259-259, Nashvill, Abingdon Press.

Wiersbe, W.W., 1989, The Bible exposition commentary, Moody Books, Chicago.
Woods, D.B., 2012, ‘Interpreting Peter’s vision in Acts 10:9-16’, Conspectus, 13, 171-214.

http://www.ve.org.za . Open Access



http://www.ve.org.za�
https://www.watchman.org/hr.pdf
https://doi.org/10.4102/hts.v72i3.3396
https://doi.org/10.4102/hts.v72i3.3396
https://mg.co.za/article/2012-04-05-the-rise-of-afrikaner-christian-jew/
https://mg.co.za/article/2012-04-05-the-rise-of-afrikaner-christian-jew/
https://www.bridgesforpeace.com/wp-content/uploads/2016/01/TLWEB0211.pdf
https://www.bridgesforpeace.com/wp-content/uploads/2016/01/TLWEB0211.pdf
https://ore.exeter.ac.uk/repository/bitstream/handle/10036/38042/jewishxn.pdf?sequence=1
https://ore.exeter.ac.uk/repository/bitstream/handle/10036/38042/jewishxn.pdf?sequence=1
https://ore.exeter.ac.uk/repository/bitstream/handle/10036/38042/jewishxn.pdf?sequence=1
https://doi.org/10.1080/0048721X.2014.949899
https://doi.org/10.1080/0048721X.2014.949899
http://www.hrti.co.za/shop/
http://www.hrti.co.za/shop/
https://www.academia.edu/41970421/WHY_DID_YAHWEH_AND_HIS_SON_YAHSHUAH_SAY_WHAT_THEY_SAID_A_WHOS_WHO_THAT_MAY_CHANGE_THE_WAY_WE_THINK_ABOUT_ESCHATOLOGY
https://www.academia.edu/41970421/WHY_DID_YAHWEH_AND_HIS_SON_YAHSHUAH_SAY_WHAT_THEY_SAID_A_WHOS_WHO_THAT_MAY_CHANGE_THE_WAY_WE_THINK_ABOUT_ESCHATOLOGY
https://www.academia.edu/41970421/WHY_DID_YAHWEH_AND_HIS_SON_YAHSHUAH_SAY_WHAT_THEY_SAID_A_WHOS_WHO_THAT_MAY_CHANGE_THE_WAY_WE_THINK_ABOUT_ESCHATOLOGY
https://blog.lifeassuranceministries.org/2023/01/26/digging-up-the-truth-about-the-hebrew-roots-movement/
https://blog.lifeassuranceministries.org/2023/01/26/digging-up-the-truth-about-the-hebrew-roots-movement/
https://elim.co.za/wp/wp-content/uploads/2017/11/REIN-EN-ONREIN-KOSSOORTE.pdf
https://elim.co.za/wp/wp-content/uploads/2017/11/REIN-EN-ONREIN-KOSSOORTE.pdf

	Christene wat Joodse gebruike opneem: Die Hebrew Roots-leerstellings, beoordeel vanuit Handelinge 10:9-29, Handelinge 15:1-35 en Galasiërs 2 en pentekostalistiese hermeneutiek
	Ontstaan en verspreiding van Hebrew Roots-beweging
	Wet van Moses: vroeë Christenbeweging standpunt
	Wet van Moses: die Hebrew Roots-beweging se gebruik
	Oorsig van Hebrew Roots-lering aangaande die ‘wet’

	Petrus se visioen: Handelinge 10:13–16
	Apostoliese beraad: Handelinge 15:1-35
	Galasiërs 2
	Gevolgtrekking
	Erkennings 
	Mededingende belange 
	Outeurs se bydrae 
	Etiese oorwegings 
	Befondsingsinligting 
	Databeskikbaarheidsverklaring 
	Vrywaring 

	Bronnelys 


