
TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE • 57(2) • 2020
ISSN: 0041-476X     E-SSN: 2309-9070

123

boodskap nie, maar bied die geleentheid vir verskillen-
de menings om gehoor te word”. Hierdie bundel is die 
weerklank van so ’n geleentheid.

Geraadpleegde bronne
Blaise, Anneke. “Onderhoud met Pieter Fourie”. Beeld, 28 Aug. 

1990.
Carstens, B. J. C. Hertzogprystoekennings vir drama: 1915–1971, 

D.Litt-proefskrif, U van Pretoria, 2009.
Griebenow, Francois. “Boetman-volksdrama”. Beeld, 30 Mei 

2000, 8.
Smuts, J. P. “Die Akademie se letterkundepryse”. Tydskrif vir 

Geesteswetenskappe vol. 45, no. 1, 2005, 1–14. 

Van Jaarsveld, Anthea. “Die Hertzogprys vir drama: Griekse 
tragedie, Middeleeuse moraliteitspel of Negentiende-
eeuse realiteit—die problematiek en uitdagings binne 
die drama-‘industrie’ en die invloed daarop by die 
toekenningsproses”. Tydskrif vir Geesteswetenskappe vol. 57 
no. 2-1, 2017, 387–411. DOI:

Anthea van Jaarsveld
vjaarsa@ufs.ac.za
Universiteit van die Vrystaat
Bloemfontein, Suid-Afrika
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2360-0239

DOI: https://doi.org/10.17159/2309-9070/tvl.v.57i2.8548

Bos. 
Malan Steyn.
Pretoria: Protea Boekhuis, 2019. 80 pp.
ISBN 978-1-4853-0922-2.

Malan Steyn se drama, Bos, is verlede jaar (2019) deur 
Protea Boekhuis gepubliseer en is ’n waardevolle 
toevoeging tot die dramagenre in Afrikaans. Die teks 
verleen sig nie net tot ’n hoogs uitvoerbare drama 
nie, maar bied ook aan die leser vinnige intrige, skerp 
dialoog en karakterisering van formaat. Bos is die 
eerste keer onder leiding van Marthinus Basson tydens 
die KKNK van 2012 opgevoer. Die produksie het ook 
tydens die US Woordfees van 2013 gespeel. Steyn se 
vorige dramas sluit in Bok-bok staan styf (2002), Jan en 
Jorie (2003) en die bekroonde Eet alles (2004) wat as 
Johnny is nie dood nie (2011) uitgegee is en wat later deur 
Christiaan Olwagen tot die bekroonde gelyknamige 
film van 2016 verwerk is. 

In Bos word ’n groep tieners tydens Kamp 
Koershou, ’n oorlewingskamp in hul Graad 11-jaar, 
nie net gekonfronteer met die tipiese uitdagings van 
grootword in die moderne wêreld nie, maar word 
hulle ook in ’n ruimte geplaas waar die vervulling 

van hulle basiese fisiese behoeftes hulle dompel in 
’n oorlewingstryd. Die onvoorspelbare argetipiese 
ruimte van die bos dra by tot die spanning, aangesien 
dit die speelveld is waar al die karakters (die tieners 
én hul paramilitêre instrukteur, die Meneer) hulself 
moet konfronteer, hul grootste swakhede in die 
gesig staar en hul sienings oor die wêreld en wie hul 
eintlik is, bevraagteken. Dit is ’n ongenaakbare plek 
waar die onderwyser die tieners probeer lei om hulle 
“weerbaar—paraat!—die grens na volwassenheid [te 
help] oorsteek”. Van die Middeleeue af word die bos of 
woud geassosieer met ’n veranderende, onheilspellende 
en transformatiewe plek waar karakters in feëverhale 
en sprokies hulself en hul eie noodlot beproef. Tydens 
Kamp Koershou moet die tieners in die bos, weg van 
hul bekende, gemaklike omgewing die verskeie rituele 
navigeer. 

Die oorgangsfase waarin die groep jongmense 
hulself bevind, betrek die belangrikste tema, naamlik 
deurgangsrites of ‘Rites of passage’. Steyn sê in die 
skrywersnota die volgende oor deurgangsrites: “[dit 
is] kulturele praktyke wat die oorgang tussen jou 
kinderjare en jou inlywing as ’n volwaardige, volwasse 
lid van ’n stam of sosiale groepering bewerkstellig. 
Binne die populêre sielkunde word die deurgangsrites 
van sogenaamde tradisionele kulture dikwels as model 
gebruik vir moderne rites wat kwansuis die oorgang 
tussen puberteit en volwassenheid moet vergemaklik”. 

In die teks word daar verskeie inisiasierituele 
betrek. Die Meneer word beskryf as “steeds verlore in 
’n oorlog wat hy vrees hy dalk verloor het” (8). Hy is 
’n oud-soldaat met ’n hartseer verlede en onopgeloste 
probleme wat sy eie deurgangsrites in die weermag 
ondergaan het. Die Meneer se diensplig-opleiding 
word as basis gebruik vir sy eie benadering tot die 
oorlewingskamp en die eise wat hy aan die jongmense 
stel. 

Aan die begin van sommige tonele word die vierde 
muur deur die Meneer gebreek en hy verduidelik in 
die proloog dat die bedoeling van inisiasiepraktyke 
tog goed is: “Om die kind te help om die grens tussen 
sy sorgelose jeug en die pyn van volwassenheid oor te 
steek” (9). Die kamp se oorlewingstrategieë word dan 
’n ‘kompas’ vir die res van die tieners se lewens. Die 
vaardighede wat die tieners by Kamp Koershou moet 
baasraak, is onder andere kaartwerk, spoorsny, wippe 
stel, vuurmaak en jag. Hierdie vaardighede dien ook as 
titels van sommige van die tonele. 

Die groep by Kamp Koershou is egter nie die 
enigste mense in die bos nie. Daar is ook ’n jong 
seun, Umkwhetha, wat die inisiasiepraktyke van 
die Xhosa-kultuur betrek. Dit is interessant om te 



TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE • 57(2) • 2020
ISSN: 0041-476X     E-SSN: 2309-9070

124

merk dat “Umkhwetha” ‘die geïnisieerde’ beteken 
en nie ’n eienaam is nie. Die karakter word dus 
verteenwoordigend van ’n kollektiewe ervaring. Die 
geheimsinnige praktyke rondom die Xhosa-kultuur se 
inisiasierituele word telkens (in Engels) aan die gehoor 
bekendgestel. Volgens Steyn (7) is die monoloë van 
Umkhwetha meestal ontleen aan ’n artikel getiteld: 
“The making of a man” deur ’n anonieme skrywer 
in die Mail & Guardian (19 Julie 2002). Die fisiese 
verandering (besnyding), verpligte isolasie en die groot 
eise wat dit fisies en emosioneel aan die jong seuns 
stel, word gekontrasteer met die Afrikaanse tieners 
en hul ervarings. Hierdie jukstaponering van die 
verskillende kulturele praktyke word slim uitgespeel 
en die belangrike plek wat dit in elke kultuur beklee, 
word vooropgestel, bevraagteken en uitgedaag. Die 
geweld onderliggend aan hierdie praktyke word 
dikwels verromantiseer, maar in Bos word moeilike 
vrae aan die gehoor en/of lesers gestel: “[…] hoe help 
die rituele jou om jou pad as volwassene te vind: Is daar 
plek vir individualiteit en verskille binne die groep? 
Wie word uiteindelik uitgesluit om die samehorigheid 
van die groep te verseker? Hoekom speel geweld en 
(seksuele) vernedering dikwels so ’n belangrike rol in 
inisiasiepraktyke? En wat is die prys wat ’n mens betaal 
as jy nie aan die groep kan (of wil) behoort nie?” (6)

Wat intertekstuele verwysings betref, kan daar 
parallelle getrek word met die boek Lord of the Flies 
(1954) deur die Nobelpryswenner William Golding 
waar ’n groep seuns op ’n eiland gestrand word en 
op hulself aangewese is vir oorlewing. In Bos herinner 
die karakter Org aan die karakter van Piggy in Lord of 
the Flies, aangesien beide seuns geboelie en verneder 
word omdat hulle as swakkelinge gesien word deur 
sommiges in die groep. 

Dit is opmerklik dat die karakterlys aan die 
begin van die drama net die Meneer en “tien graad 
11-leerders” noem. Dit veroorsaak dat die eerste tonele 
waar die karakters verskyn, as eksposisie dien. Die 
skerpsinnige leser sal dalk besef dat daar eintlik net 
nege graad 11-leerders op die kamp gaan en dat die 
karakter van Umkhwetha die tiende leerder is. Hy tree 
egter op as tipe verteller en aan die einde van die drama 
word dit duidelik dat hy eintlik ’n spookagtige figuur 
is wat tydens sy inisiasie in 2010 oorlede is: “Sixty-two 
abakwhetha died during the initiations of 2010. I was 
one of them” (78). 

Die taalgebruik en dialoog in die teks is natuurlik 
en eg. Daar is goeie voorbeelde van aktuele slengtaal 
deur die tieners, kreatiewe vloeke van die Meneer, 
sowel as die gebruik van Engels en isiXhosa deur 
Umkhwetha. 

Bos is ’n teks wat die leser nog lank sal bybly. 
Dit is relevant, spannend en universeel. Alles wat ’n 
dramateks behoort te wees.

Mathilda Smit
SmitM1@ufs.ac.za
Universiteit van die Vrystaat
Bloemfontein, Suid-Afrika
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5207-3784

DOI: https://doi.org/10.17159/2309-9070/tvl.v.57i2.8413

mailto:SmitM1@ufs.ac.za

