Ernst Wolff  Resensie-artikel
Ernst Wolff is 'n medeprofessor in die POieSiS. Oor maaksels en hUl Wél’eld

Departement Filosofie aan die Universi-

teit van Pretoria. Hy isdieouteurvan ~ Na aanleiding van Versfeld se
De I’éthique a la justice (Springer, 2007)
en sy Political Responsibility for a POtS and Poetry

Globalised World, verskyn in 2011.
E-pos: ernst.wolff@up.ac.za

Review article

Poiesis. On creations and their world with

reference to Versfeld’s Pots and Poetry
In this review article the first comprehensive interpretation of Martin Verfeld’s Pots and Poetry is presented. The nature of the
philosopher’s discursive practice is presented with reference to his other work. It is argued that “connection” (of meaning) is the
continuous theme of the nine independent essays. Connection justifies the non-analytic form of reasoning in the book and calls
for comparision between philosophical and poetic writing. Analytic writing is symptomatic of the modernist instrumentalist relation
to reality and the “cannibalist ego”; writing that echoes the carmen universiinitiates the therapy consiting of reverberating with
the original cosmic generosity. Versfeld's attempt at re-connecting the technical and artistic heritage of the Greek poiesis is
examined. Pogtic existence is shown to be the essence of a life that gives creative recognition to the original meaningful
interconnection of the world. The cultural critical and political dimensions of such an existence are exposed and submitted to
criticism. Key words: creativity, generosity, Martin Versfeld, meaning.

Pots and Poetry and other essays.
Martin Versfeld. Pretoria: Protea Boekhuis, 2009. 172 pp. ISBN: 978-1-86919-319-5.

Inleiding

Ditis 'n uitsonderlike gebeurtenis in die Suid-Afrikaanse intellektuele wéreld dat die
werk van Martin Versfeld met 'n heruitgawe vereer word. Dat so 'n gebeurtenis as
merkwaardig genoeg geag word om in 'n akademiese tydskrif met besinning te vier,
is gewoon in orde. Tog is daar iets ongewoons aan die versoek wat die Tydskrif vir
Letterkunde aan my gerig het om kommentaar te lewer op die heruitgawe van Versfeld
se Pots and Poetry.t Versfeld was geen letterkundige nie en het nie veel kommentaar oor
letterkunde in sy filosofiese tekste geskryf nie. Die tema van lettere geniet ook 'n
relatief geringe plek in sy werk. lemand wat vinnig deur die inhoudsopgawe en selfs
deur die inhoud van die boek kyk, sal ook vasstel dat Pots and Poetry nie die naam is
van 'nwerk in poésieteorie nie, tewens, in oénskynlike minagting vir die titel van die
boek, blyk die outeur veel meer geinteresseerd te wees in klippe en hul regte of die

206



verband tussen Westerse en Oosterse denke of samelewingskritiek of vuil grappies, as
in poésie. Hou hierby in gedagte dat die boek nie net in Engels geskryfis nie, maar dat
dit geskryfis deur 'n professor —in Filosofie, nie in Letterkunde nie —aan 'n Engelse
universiteit (Kaapstad) wat in Engels klasgegee het en die grootste deel van sy
publikasies in Engels geskryf het (soos hy in die eerste paragraaf van die boek sé, 1/19).
Met dit alles in gedagte sou mens iemand moes verskoon wat vermoed dat die Tydskrif
'n fout gemaak het om vir hierdie kommentaar op Pots and Poetry te vra en dit boonop
van my, eweneens 'n filosoof, nie 'n letterkundige nie. Mens sou egter hierdie vermoede
kon besweer deur ondersoek in te stel na die rede waarom Versfeld die woord poetry
saam met pots in die titel van sy boek geplaas het, en aandag te gee aan die veelvuldige
implikasies wat vanuit hierdie konneksie ontwikkel kan word.

Ditsal die leser opval dat Versfeld sy boek begin met 'n paar outobiografiese notas
oor homself as filosoof en dit mag van hulp wees om die boek te benader deur te kyk
nawat die outeur self as die aard van sy eie praktyk beskryf (vir 'n oorsig oor Versfeld
se filosofie, kyk Rossouw 1996 en Wolff 1999). Twee verwysings is genoegsaam vir die
huidige doeleindes. In sy intreerede by die Universiteit van Kaapstad (1971), onthul
Versfeld die volgende:

I must confess at once that | do not know what philosophy is. This sometimes

embarrasses me before the innocence of students, but not before those who have

come to realise that the things by which we live are the things about which we
know least. We do not know what life is, or what knowing is, or what truth and

goodness are. Or if we do know we can’t say it [...]. (Versfeld 1971: 1).

Ek dink dat ons in hierdie verklaring die hart van Versfeld se beskouing vind, maar
dat dit gelyktydig ook 'n onsekere wegspringpunt verteenwoordig: as filosofie as’t
ware die voortdurende gepraat is oor wat uiteindelik 'n onuitspreeklike onkunde is,
dan kan mens verstaan dat “filosofie” in die volksmond 'n eufemisme vir ‘twakpraat’
geword het. En as filosofering eintlik net hoogdrawende geklets is, dan kan mens al
wonder of so 'n filosofiese diskoers meer sal kan doen as om poésie voor te stel as die
voortbring van verdigsels.

'n Tweede verklaring van \ersfeld oor die werk van die filosoof, stuur ons egter op
'nander pad en help boonop om die eerste beter te verstaan: “the philosopher shares
with the poet an absorption in the articulation of existence, expressing itself in the
unique voice by which a tree and stone and blade of grass proclaims itself to be this
and to be lovable.” (Versfeld 1960: 13; my kursivering). As Versfeld se mening oor die
filosoof en die digter korrek is, dan beteken dit dat filosofering en digwerk al twee
spruit vanuit dieselfde ervaring van die werklikheid: 'n ervaring wat erkenning gee
aan iets wat sou verdien om die stem van alledaagse dinge soos bome, klippe of gras
genoem te word asook aan die liefhébaarheid van sulke dinge. Met ander woorde, die
filosoof en die digter skryf nie net nie, maar antwoord op 'n inisiatief wat daardie

207



skryfwerk voorafgaan en provokeer. Verder bestaan filosofie, sowel as poésie, uit die
uitdrukking (articulation) van dit waaraan 'n mens soms so naby is dat mens as't ware
in die ervaring daarvan geabsorbeer is, dit wil sé, so naby dat die onpartydige afstand
van 'n subjek teenoor 'n objek as’'t ware nog nie kon vorm nie en waarvan mens
derhalwe in hierdie sin heel min kan weet (soos in die eerste aanhaling). Gevolglik
kan dit nie van die verwoording van hierdie opname in die goed van die wéreld
verwag word om sigself uitputtend te kan sé nie en as dit dus onsin is om van 'n gedig
te verwag om die tema daarvan uitputtend te besing, is dit onsin vir 'n filosoof om die
dinge waarvan ons leef (“the things by which we live”, in die eerste aanhaling) ten
volle onder woorde te bring (en in hierdie sin hul onuitspreekbaarheid behou, soos
in die eerste aanhaling).

Hierdie twee aanhalings uit vroeér werke van Versfeld help om ons te oriénteer
ten opsigte van die tipe filosofering wat van die outeur verwag kan word en lei ons
ook tot op die drumpel van Pots and Poetry. Moet van Versfeld nie ’'n traktaat in
poétologie verwag nie! Berei jou eerder daarop voor dat hy hom met die alledaagse
gaan ophou ten einde die uitsonderlikheid daarin te probeer sien —soos duidelik op
die eerste bladsy van Pots and Poetry verduidelik word.2 Die deurgaande motief van
hierdie bundel opstelle is die poging om hierdie absorberende en liefdevolle alledaagse
band met die werklikheid op te soek en aan nadenke te onderwerp.

Samehang

Die bundel Pots and Poetry bestaan uit nege losstaande opstelle, waarvan minstens
twee (“Time and speed and the quality of life” en “Plato and Confucius”) vantevore
in tydskrifte verskyn het en waarby Protea Boekhuis vir die heruitgawe drie opstelle
uit Sum gevoeg het (kyk Versfeld 1991a). Die oorspronklike uitgawe was in 1985 en die
opstelle uit Sum (1991) is almal daarna geskryf. 'n Vinnige oorsig oor die uiteenlopende
temas van die boek, lewer geen voor die hand liggende tema op nie. Hoofstuk een
handel oor potte en poésie; die daaropvolgende drie opstelle sou as sosio-kulturele
kritiek gekenmerk kon word;? hoofstukke vyf, ses en sewe maak 'n bydrae tot die
kodrdinasie van Westerse en Oosterse denkwyses en -temas en die oorspronklike
bundel sluit af met 'n besinning oor die noodwendige sosio-politieke implikasie van
skryfwerk en 'n pleidooi vir vuil grappies. Die nuwe hoofstukke bespreek die ekologie,
die universiteit en denke van enkele vroeé lede van die Suid-Afrikaanse Berg-
klimklub.* Sou dit moontlik wees om die samehang van so 'n hutspot uit te wys? My
oortuiging is dat dit nie net moontlik is nie, maar dat die samehang gelyktydig die
sentrale tema van die bundel is en eng verbind is met die skrywer se werkswyse. Om
hierdie bewering te steun, moet ons na nog 'n verklaring van Versfeld aangaande die
aard van filosofie — en spesifiek aangaande sy eie filosofiese werk — kyk, hierdie keer
uit Pots and Poetry:

208



connecting in my thinking has a priority over analysis. | am impressed with the
relation of all things to each other, that is, with the fact of communication. | have
my moments when | can see the universe as a vast and divine festivity, and catch
faint echoes of what St. Augustine called the carmen universitatis, that is, the singing
that should accompany a fiesta. What | have to say about pots and poetry arises
from this. (3-4/22-3).

Op die eerste bladsye van die bundel vind ons 'n belydenis van die outeur dat die
tipe denke wat hy in sy bundel voordra — afgesien van die vorige kwalifikasies wat
hierbo aangedui is —begeester is deur die samehang (connection) van dinge tot mekaar.
Daarom is die aangewese werkswyse een wat die samehang tussen dinge daarstel
(connecting). Maar so 'n werkswyse is net moontlik as mens ingestem het tot 'n bepaalde
spel: as daar uit die staanspoor vertrek word van die prioriteit van 'n analitiese
denkwyse, beteken dit dat 'n sekere genetiese defek van moderniteit de facto
geheraktualiseer word en die vermoé om die lied of gedig van die heelal (die carmen
universi) misgehoor word. Versfeld se regverdiging vir hierdie keuse vir samehang bo
analise —wat op verskillende wyses regdeur sy werk loop® — berus op die oortuiging
dat 'n hele reeks patologieé van die moderne wéreld uitvloeisels is van die verkeerde
manier van dink en dat 'n ander tipe denke 'n ander tipe lewenskwaliteit tot gevolg
sal kan hé. Die alternatief wat regdeur Pots and Poetry loop is dié tussen denke as
analise en beheersing en denke as oorgawe tot die lied van die heelal (wat
laasgenoemde is, sal in hieropeenvolgende afdelings aan die orde kom).

Die eerste opsie word mooi opgesom in Die neukery met die appelboom: “In die 17de
eeu het die Westerse gees baie analities geword. Descartes se wéreld is 'n verbrokkeling
van menigvuldige substansies. Things fall apart” (Mersfeld 2009b: 19)¢ en in 'n
soortgelyke karakterisering van Westerse denke word die sug om beheersing van
sulke analitiese denke uitgewys: “The criterion of truth becomes pragmatic: the
workability of concepts and their serviceability for prediction and control.” (16/39).”
En wanneer denke beheersugtig is, dan word die effektiwiteit daarvan op mense en
die omgewing uitgeoefen, met uiteindelik katastrofiese gevolge. Hierdie
moderniteitsdiagnose kom regdeur Pots and Poetry voor, maar is veral in die drie
sosiaal-kritiese hoofstukke (twee tot vier) gekonsentreer.

Uit verset teen hierdie gewelddadigheid van die moderne Westerse kultuur,
probeer Versfeld om op 'n ander manier denkend met sy wéreld om te gaan. Hy doen
dit deur sy poging om aan bepaalde momente uit die Christelike en Oosterse
denktradisies nuwe aktualiteit en geloofwaardigheid te gee. Twee dinge —waarvoor
die “psalm van die heelal” en die “dans van Shiva” staan — moet hier uitgelig word:
(1) die samehang tussen alles wat is, ons kan sé soos die samehang van losstaande note
in'n melodie (kyk 49/82, 87/130) of enkele bewegings in 'n dans en (2) die afstandname
van die oorgierige en dominerende wil. Elke miskenning van die samehang van

209



dinge is 'n vergryp teenoor hulle regmatige plek en ’'n stap in die rigting van 'n
betekenislose wéreld; elke toegewing aan die dominerende wil, is 'n bevestiging van
individuele inhaligheid en van 'n samelewing van kannibale (al hierdie temas word
by herhaling in Pots and Poetry behandel). Volgens Versfeld se sosiale diagnose is die
sentrale probleem van die Westerse samelewing of van enige Westers-gevormde
samelewing, die intellektuele en praktiese onttrekking van die individu uit die sin-
stigtende samehang waarin hy of sy opgeneem is en die doelgerigte volharding in
daardie geisoleerde bestaan. Daarteenoor bied Versfeld geen alternatiewe program
vir die rehabilitasie van mense of 'n nuwe samelewingsprojek nie, maar eerder die
beskrywing van die samehang (connecting) waarin mense hulself bevind.®

Met hierdie agtergrond in gedagte kan mens nou sien dat die twee vorms van
denke wat Versfeld in die eerste bladsye van sy bundel kontrasteer —analisegedrewe
denke en samehanggedrewe denke — nie in die eerste plek twee maniere van slim
wees met verskillende institusionele inbedding nie. Dit is twee vorme van wees, wat
spruit uit twee fundamentele bestaansmoontlikhede van een en dieselfde mens (40/
70).

Kreatiwiteit, liefde, gulheid (generosity)
Die eerste insig van Versfeld se alternatiewe houding tot die lewe is dat 'n mens nie
anders bestaan as in reaksie op 'n enorme gawe nie: “Man, then, is absolutely gratui-
tious, a gift to himself. His self-possession, his property in himself is relative and
dependent [...]. But his most common delusion is that he has absolute property in
himself.” (24/49). As ons in die inleiding gesien het dat filosofie, soos digkuns, vir
Versfeld uit die staanspoor 'n reaksie is op die wéreld waarin 'n mens betrokke is, dan
is dit omdat die wesenlike inisiatief wat tot die feit van mens-wees aanleiding gee,
van die begin af buite die mens geleé is. In die taal wat Versfeld van die Joods-Christelike
tradisie ontleen is die mens “himself spoken by the creative Word through whose
reverberations we can hear nature speak.” (25/51). Hierdeur herinterpreteer \ersfeld
implisiet Aristoteles se definisie van die mens as 'n lewende wese wat taal het: die
begrippepaar carmen universi-poésie en Word-reverberation, bied die draer van taal aan
as 'n wese wat antwoord op en in kontinuiteit staan met die oorsprong van lewe. Daar
I€ 'n derde soortgelyke begrippepaar skuil in 'n derde vorm van taalgebruik: “God
must find the denial of his existence every funny indeed. His laughter is the pouring
forth of creatures into the Void so that they may echo his Word. Creation is funny and
that is why copulation is funny, and why the best jokes are about sex. They spring
form our participation in God’s creativity.” (92/137). Versfeld se intensie hier is to speak
atrue word in jest.

Menslike kreatiwiteit, waarvan samehang-duidende filosofering en poésie twee
vorme is, het hulle ontstaan te danke aan die oorspronklike gulheid of vrygewigheid

210



(generosity), waarvan daar regdeur Pots and Poetry sprake is. Soos uit die passasies wat
pas aangehaal is, sou blyk, is hierdie gulheid vir Versfeld sinoniem met kreatiwiteit.
Wie praat oor kreatiwiteit praat oor die begin van dinge en dus van tyd. Kreatiwiteit
is vir Versfeld die moontlikheid van 'n nuwe begin en ’n nuwe verloop. Kreatiwiteit
en gulheid het onverwagsheid gemeen —al twee maak oop tot 'n nuwe toekoms (40/
70).

Die derde sleutelterm van Versfeld (maar wat relatief min in Pots and Poetry aan die
orde kom) is liefde. Liefde is net soos gulheid die oorsprong en krag waardeur alle
dinge bestaan: “Everything that is has the dignity of being loved by God, which it
expresses precisely in being what it is” (21/45) en as liefde “spontaan kreatief” is
(\Versfeld 1991b: 92) dan kan ons verstaan waarom Versfeld liefde as “anargisties” (23/
48) beskou.®

Die ambisieuse projek van Versfeld in hoofstukke vyf tot sewe van Pots and Poetry
isom aan te toon dat hierdie oorspronklike oriéntasie van die mensin’n harmonieuse
resonansie tussen Christelike en Oosterse wysheid aangehoor kan word. Hierin behels
Pots and Poetry 'n verlenging van 'n projek waarvan hoofstukke 1 en 2 van Our Selves
(\ersfeld 1979) waarskynlik meer gesofistikeerde weergawes is, en waarvan die wortels
tot in Oor gode en afgode strek (kyk Versfeld 1948: 25f).

Poiesis

Omdat Versfeld in Pots and Poetry begaan is oor die komplekse en verbasende samehang
tussen dinge en op toepaslike wyse daaraan wil laat reggeskied, is die bundel ryk aan
temas. Uit hierdie veelvoud van temas, wil ek stilstaan by die twee wat in die titel van
die boek aangekondig is, meer spesifiek om die tweede een — poésie —te belig, aangesien
die konteks waarin ek skryf dit implisiet vereis. Deur hierdie fokus, wil ek ook my
antwoord gee op die vraag: wat het Versfeld se boek met letterkundiges te maak?

Ditis wel bekend dat die Griekse werkwoord poien —om te maak — in die Westerse
kultuur- en intellektuele geskiedenis op twee heel verskillende perspektiewe op die
poiemata — die maaksels — en die proses van hulle produksie — poiesis — uitgeloop het.
Dit is myns insiens een van die groot meriete van Versfeld se werk dat hy hierdie
gewelddadige skeiding tussen artefakte en kuns (hier, poésie) probeer oorbrug en die
produkte van die mens se kulturele lewe saam probeer beskou en bedink. Die and in
Pots and Poetry, staan vir hierdie poging en pots en poetry respektiewelik vir die twee
vorme van poiemata.

Soos in die afdeling “Kreatiwiteit, liefde, gulheid” aangevoer, is die bron van
waaruit 'n mens waarlik leef — dit waaraan mens moet erkenning gee om jou ware self
te kan wees — die buite- en voor-menslike gulheid, waarvan die kosmiese lied die
sleutelmetafoor is. Hierdie oorspronklike oriéntasie kan ook in terme van poésie
uitgedruk word: “the world is the poiesis of God, chanted with every sunrise and

211



echoed by poets who perform the rites of wonder at the rising of the sun.” (152).
lemand wat nie hierdie oorsprong erken nie (of dit nou in 'n Christelike of Oosterse
of watter diskoers ook al verwoord word), met ander woorde iemand wat volhard in
die idee dat hy of sy 'n self-made man is en dus vir die verworde self kies, kan volgens
Versfeld nie skep nie (58/94, 152). Dit moet onmiddellik bygevoeg word dat hierdie
skeppende of poétiese oorsprong van die ware self, sowel as die kritiek teen die ego
wat hierdie oorsprong misken, nie net die beginsel agter poetry is nie, maar op parallelle
wyse ook die beginsel agter pots is. Asons 'n lekker bredie kan kook, is ditomdat daar
reeds aan ons 'n smaaklike wéreld voorgesit is. Vanaf die pot, waarmee die oudste en
gelyktydig ook die mees algemene en duursame aspek van menslike kultuur voorgestel
word, waaier die skepping van 'n menslike wéreld uit, sodat kuns en wetenskap,
sosiale interaksie en landskapsvorming, industrie en politiek op mekaar betrek word
(sien veral Pots and Poetry hoofstuk 1). En so wyd as wat die samehang van menslike
skeppende optrede vanuit die kookpot uitkring, so wyd kan die vergrype van die
inhalige ego uit menslike optrede afgelees word: van die formule-agtige resepte van
glanstydskrifte waarmee die poétiese van die kookkuns versmoor word (3/22), tot die
drukkoker (10/31) wat simptomaties is van 'n samelewing waarin “tyd spaar” (om
meer dinge te doen) belangriker is as “tyd maak” (vir ander mense), tot die “kanni-
balisme” (kyk 30/56) wat hoogty vier in 'n samelewing waar die stryd om oorlewing
die hoogste wet is (temas wat Versfeld in groter besonderhede in Food for Thought
uitgewerk het). In dit alles word die wéreld geantropomorfiseer volgens die funk-
sionalistiese en dominerende voorskrifte van die inhalige ego. Dat dit wel moontlik is
om vanuit die oorspronklike gulheid te dig en te kook, en sodoende die oorspronklike
kreatiwiteit te eggo, dit beweer Versfeld het C. Louis Leipoldt aan ons getoon:
the poetry of Leipoldt celebrates this [Cape agricultural] landscape and these people,
and is by no means to be separated from his interest in food. His books on cooking
celebrate the poetry of the kitchen. Poiesis means “making”, and we make pies as
well as poems. Thus his poem “Oktobermaand” and his Cape Cookery fulfil each
other, and his poetry enables you to taste the landscape. (7/27).

Om 'n poéet te wees — of dit nou as digter of kok of filosoof of wat ook al is — beteken
dus vir Versfeld in die eerste plek om 'n sekere tipe mens te wees (87/130). Dit is die
tipe mens wat aan alle dinge, in hulle onderlinge samehang, erkenning kan gee en
die uniekheid daarvan kan waardeer of liefhé: “A poet is a man [sic] who can take off
his hat to a brick in honour of the original Poiesis” (25/51) en “all poems are love
poems, since poetry is about real things and whatever is real is related to other things”
(50/83). Die digter se liefde vir die dinge kom tot uitdrukking in mooi, akkurate en
eksakte taal (93/138). En die werklike dinge waaroor die digter liries is, is die alledaags-
uitsonderlike (vergelyk 1/19 en 88/132) —en hierin is die digter die sielsgenoot van die
filosoof.

212



Daar is in hierdie begrip van die digter niks van die romantiese verheerliking van
die kunstenaar as sekulére boodskapper van die gode nie; wat Versfeld ook al as
kenmerkend van digters beskou, is in beginsel ewe kenmerkend van enige ander
mens. Net soos alle skryfwerk 'n sosiale dimensie en uiteindelik politieke implikasies
het, so het enige menslike optrede dit (85f/128f). Versfeld kom wel naby aan die idee
van die waansin van die kunstenaar, met sy oortuiging dat die digter 'n bepaalde
unsoundness of mind (93/138) het, maar laasgenoemde het heel min met 'n gesekulari-
seerde inspirasie-idee te maak en alles met die verset teen 'n dominante vorm van
redelikheid. Dit s hierdie alternatiewe vorm van redelikheid wat Versfeld sedert sy
vroeé neo-Thomistiese dae opsoek. Reeds in Oor gode en afgode (Versfeld 1948: 14f) dien
die digkuns as 'n voorbeeld van 'n alternatiewe vorm van redelikheid: die digkuns is
'n aktiwiteit wat nie as rasioneel beskou kan word nie, maar dit kan maklik erken
word dat dit nie 'n intelligente lewenshouding weerspreek nie, maar eerder
ondersteun. As sodanig is die digkuns 'n uitdrukkingsvorm van die praktiese rede.
Dit lyk vir my na die onderliggende gedagtegang wat Versfeld se aansprake op die
politieke implikasie van die poétiese werksaamheid van die mens ondersteun: digters
is spesialiste daarin om aan elke ding sy regmatige plek toe te ken, op so 'n manier dat
elke element, hoe gering ook al, bydra tot die konsonansie van die geheel (85/129). In
die sin kan die digters beskou word as die ware wetgewers (88/130): hulle beheers
(ten minste hulle invalshoek op) die praktiese rede waardeur 'n plek aan elke lid
gegee word op 'n manier wat aan elkeen reg laat geskied. Hoeveel te meer lyk hierdie
idee aanneemlik as die breé betekenis van poésie — die praktiese rede wat vanaf die
pot uitkring — in aanmerking geneem word. Daarom dat Pots and Poetry voortdurend
weer terugkom na kultuur-kritiese en politieke temas.

Op hierdie temas sal ek nie nou ingaan nie, maar dit is wel belangrik om uit te wys
dat sulke sosio-politieke euwels die donker agtergrond vorm waarteen die vrolikheid
van Pots and Poetry uitstaan; tot 'n sekere mate is Pots and Poetry ook 'n antwoord
hierop. Dit lyk, tewens, vir my ook een van die groot leemtes van Pots and Poetry en
waarskynlik van al Versfeld se werk, om 'n werklik geloofwaardige en respekvolle
plek aan menslike lyding te gee. Hoe dit moontlik is dat die carmen universi deur
kakofoniese akkoorde van militére orkeste verdring kan word, is 'n vraag waaraan
Versfeld nie baie aandag skenk nie; hoe dit moontlik is om die psalm van die heelal te
eggo of saam met Shiva te dans as jou lewensritme deur geweldadige arbeidspraktyke
of politieke onreg aan jou opgelé word, is grensgevalle wat nie te maklik in Versfeld
se blik val nie. In sekere gevalle moet \ersfeld se geskiedsfilosofie eenvoudig as
onaanvaarbaar bestempel word, soos as mens aan die gruweldade van die afgelope
eeu se politieke geskiedenis dink en dan lees: “History is the time that cooks created
men and women until they are ripe an fully leavened.” (9/30). Wat op 'n persoonlike-
sielkunde vlak nog sin kan hé, kan op 'n groter skaal 'n onaanvaarbare politieke
teodisee wees.

213



Stilte

As die betekenis van poésie uiteindelik daarin Ié om deur woorde waardering vir die
samehang van dinge uit te druk, dan moet mens nogtans nie vergeet nie dat 'n vuil
grappie soms beter vaar as 'n gedig — vuil grappies kan poéties wees (93/138). Die
gekompliseerde sang van die gedig kan verstil in die alledaagse kwinkslag wat soms
beter reg laat geskied aan die dinge. Meer nog, die gelag wat deur 'n goeie grap
uitgelok word verdoof alle taal en wys op die lagwekkendheid van die dapperste
poging om taal sinvol te gebruik.

Maar het die filosoof dan uiteindelik die digter met taal uitpresteer? Nee, want—
so het ek aangedui in die eerste aanhaling van Versfeld oor die filosofie — jarelange
bedrywigheid met die denke lei uiteindelik op die verstommende erkenning uit dat
ons daarin ook nie heeltemal weet waarmee ons besig is nie. Daarom dat \ersfeld
minstens probeer om 'n sekere filosofiese taalgebruik te laat vaar en te verruil vir 'n
speelser en gemakliker geselstrant.t

En die teoloog? Uiteindelik nie; oor God skryf Versfeld: “The only ‘proof’ of his
presence is his absence. He is too near to be seen and too real to be credible. No
propositional truth can attain to him because he is its source. If itis true, it is because
itis sufficiently true to Him to obliterate itself.” (58/93-4).

In hierdie stilte wil Versfeld dat 'n mens tuiskom. Dit is nie 'n stilte van verslae
oorgawe of fatalisme nie; dis ewemin 'n stilte wat die digter, die filosoof of die teoloog
finaal tot swye hoef te bring. Dis 'n stilte van waaruit die wéreld weer aangehoor kan
word - “being still and keeping quiet are not the same.” (53/87). Miskien is die grootste
lewensvaardigheid van 'n digter en van 'n filosoof om al swygende te kan skryf.

Aantekeninge

1. Waar twee bladsynommers deur 'n skuinsstreep geskei word, verwys dit na die eerste en tweede
uitgawes van Pots and Poetry onderskeidelik. Om redes wat ek nie kan raai nie, bestaan daar klein
teksverskille tussen die twee uitgawes — sien byvoorbeeld 30f/56f. Die verskille wat ek opgetel het,
het egter geen wesenlike invloed op die inhoud nie.

2. Die verband tussen filosofie en poésie word van vroeg af deur Versfeld ontgin. In hoofstuk 1 van
Oor gode en afgode dien die digkuns reeds as figuur aan die hand waarvan die nie-rasionele, nie-
irrasionele redelikheid van die praktiese rede bedink word. Hierna kom ons hieronder weer terug.

3. ’'n Effens later publikasie van een van hierdie opstelle, “Our rapist society” (29-40/55-70) is deur
Neil Viljoen (1988) bespreek.

4. Die nuwe uitgawe van Pots and Poetry is ook voorsien van 'n voorwoord deur André Brink, wat in
wese neerkom op 'n Engelse weergawe van die voorwoord wat hy vir die heruitgawe van Die
neukery met die appelboom geskryf het. Die kritiese evaluasie wat ek van die voorwoord gegee het,
geld dus hier ook en ek hoef dit nie te herhaal nie (kyk Wolff 2009).

5. Dit moet as vreemd opval dat die analogiebegrip wat sentraal in Versfeld se denke staan en wat in
Pots and Poetry nie net in die hart staan van die samehangbegrip nie, maar selfs prakties tot
uitvoering gebring word (kyk byvoorbeeld die analogie tussen die Goddelike poiesis en menslike
poésie, hieronder) nie eksplisiet in Pots and Poetry genoem word nie.

6. Die verbrokkeling van (die Middeleeuse) eenheid, is van vroeg af en tot in sy laaste werk vir
Versfeld die rigtinggewende diagnostiese kategorie vir sosiale en politieke patologieé. (Kyk Versfeld
2009b: 19; Wolff 2010).

214



10.

Kyk ook: “We seldom question this assumption, nor ask ourselves how many of the ills that we
wish to control have been caused by the desire to control.” (41/72).

Marlene van Niekerk (2008) het hierdie punt sekerlik reg ingesien toe sy haar kultuur- en literér-
kritiese opstel oor “Die etende Afrikaner” as’t ware in herinnering aan die “verbandleggende gees
van Martin Versfeld” geskryf het. Sy maak met instemming van Pots and Poetry en in die besonder
die eerste hoofstuk daarvan gebruik.

Vandaar die titel van Marlene van Niekerk (1992) se resensie van Sum: “Martin Versfeld. Anargis van
die liefde”. Die onderlinge verband tussen die drie sleutelterme word duidelik daargestel in die
volgende gedagtegang: “God is sheer generosity, and there is no reason for creating nor compulsion
to generate in God. Creation is a joyous outburst of sheer generosity. The universe has no being but
the love of God. If the being of creatures is time, it is also love. [Love] is the being of things: the
hardness and weight of stones, the greening tree, the rising sun, the breaking wave: whatever
makes things relevant to each other.” (50/82-3).

Mens hoef hom egter nie te glo as hy daarop aanspraak maak dat hy die higher unintelligibilities (soos
hy neerhalend na sy vorige filosofering verwys) agtergelaat het nie. Om jouself hiervan te vergewis
is dit net nodig om te kyk na die hoeveelheid tegniese terme wat hy deur die boek in Frans, Duits
of Latyn aanhaal sonder om dit te vertaal, of om die verwysings na filosowe te tel waarin hy
aanneem dat sy leser 'n bepaalde vertroudheid met hulle werk het.

Bronnelys
Rossouw, Hennie. 1996. Die kuns van die lewe is om tuis te kom. Gedagtes oor die filosofie van Martin

Versfeld. Tydskrif vir Geesteswetenskappe, 36(1): 11-20.

Van Niekerk, Marlene. 1992. Martin Versfeld. Anargis van die liefde. [Resensie: Sum]. Die Suid-Afrikaan,

April/Mei 1992, 70.

. 2008. Die etende Afrikaner. Aantekeninge vir 'n klein tipologie. In Albert Grundligh & Siegfried

Huigen (reds.). Van Volksmoeder tot Fokofpolisiekar. Kritiese opstelle oor Afrikaanse herinneringsplekke.
Stellenbosch: SUN Press, 75-92.

Versfeld, M. 1948. Oor gode en afgode. Kaapstad: Nasionale Pers.

. 1960. The Mirror of Philosophers. London: Sheed & Ward.

. 1971. Persons. Kaapstad: Buren.

. 1985. Pots and Poetry. Kaapstad: Tafelberg.

. 1979. Our selves. Kaapstad: David Philip.

. 1991a. Sum. Selected works / 'n Keur uit sy werke. Kaapstad: The Carrefour Press.

. 1991b. [1983] Food for Thought. A Philosopher’s Cookbook. Kaapstad: Carrefour Press.
. 2009a. Pots and Poetry. Pretoria: Protea.

. 2009b. [1985]. Die neukery met die appelboom. Pretoria: Protea Boekhuis.

Viljoen, Neil. 1988. Shakespeare’s The Tempest and Martin Versfeld’s “Comments on the rapist society”.

The English Acadamy Review 5(5): 116-37.

Wolff, Ernst. 1999. Sanctus Marthinus laudator philosophicus. Fragmente, 4: 87-101.
. 2009. Die neukery met verval en herstel in Versfeld se storie van die appelboom. Koers, 74(3): 539—

42.

. 2010. Selfkennis, verstandigheid en inkarnasie. Interpretasie van Versfeld se Oor gode en afgode.

LitNet Akademies, 7(2): 257-79.

215



