586

’n Nuwe wekroep tot ’n filosofiese Afrikaans buite

die openbare universiteite
The call for a philosophical Afrikaans outside the public university

HERCULES BOSHOFF

PhD-kandidaat

Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein
E-pos: Boshoffhj@ufs.ac.za

Hercules Boshoff

HEercuLES BOSHOFF is 'n PhD-navorser
verbonde aan die Universiteit van die Vrystaat.
Hy het sy MA voltooi aan die Universiteit van
Pretoria, en het ook uitruilprogramme by die Vrije
Universiteit van Amsterdam en Radboud
Universiteit Nijmegen meegemaak. Sy werk dek
filosofie van taal, tegniek, individuasie, ge-
skiedenis van filosofie, en ekonomie. Hy is
medestigter en tans voorsitter van die Chairefoon
Inisiatief, 'n organisasie wat filosofie onder
Afrikaanstalige nagraadse studente bevorder.
Daarbenewens is hy ook aktief betrokke by die
NAWG (Nederlands-Afrikaanse Wysgerige
Genootskap), wat dialoog tussen Afrikaans- en
Nederlandstalige filosowe bevorder.

HERCULES BOSHOFF is a PhD student at the
University of the Free State. He completed his
MA at the University of Pretoria, and has also
participated in exchange programs at the Vrije
Universiteit Amsterdam and Radboud University
Nijmegen. His work covers philosophy of
language, technics, individuation, the history of
philosophy, and economics. He is co-founder and
current chairman of the Chairefoon Initiative, an
organisation founded for the development of
philosophy in the Afrikaans-speaking post-
graduate philosophy community. He is also
involved with the NAWG (Dutch-Afrikaans
Philosophical Fellowship), that promotes
dialogue between philosophers of the Dutch
affiliated languages.

ABSTRACT

The call for a philosophical Afrikaans outside the public university

This article explores possibilities for the future of, and need for philosophy in Afrikaans in the
light of the recent exorcism-like removal of Afrikaans from local universities. To do this, firstly
the phenomenon of the manner in which English is taking over as the only medium of instruction
not only locally, but also internationally, will come under scrutiny. Secondly, the meaning of
thinking philosophically in a particular language will be explored, followed by pointers towards
a way forward into a situation where philosophy in Afrikaans can be thought from outside of
the margins of tertiary institutions, but never closed off to conversation with the public
institutions and the broader context of South Africa.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



587

Iwill challenge the claim that English is merely a more practical lingua franca, by rooting
it in its colonial prejudices, claiming to be the medium of the Christian message, similar to
the way Latin before it was seen. It will be argued that secularisation did not neccessarily
root out these issues, but appropriated this salvific quality of the English language into modern
science and its claims to objective and universal truth. As a first step towards reaching
objectivity, the mind needs to be detoxified from the malnutrition of the inferior and limited
mother tongue, the indigenous language. The move from the smaller to the larger language,
supposedly correlates to the movement from the subjective to the objective realm. Instead of
accomplishing this goal however, the movement rather results in what Van Wyk Louw calls
“modern barbarism”. The effects of modern barbarism, is that it creates in its homogeneity
a sort of contemporary tower of Babel, with an exorcised Faustian workforce, toiling away
at producing consumables that constantly reproduce the initial process to drive out souls and
imprint on these blank pages (tabula rasa) global trade- “marks . The passage to knowledge
has become an automation of the abstracted head function (Capitas in Latin) into which all
impulses should neatly fit.

As an alternative to this state of affairs, a call is made for an orientated thinking, that
never loses sight of the Delphic principle “know thyself”, without which further “objective”
knowledge has the danger of being disjointed from the concrete situation and becoming
oppressive. Knowing yourself conversely also means familiarising oneself with the larger
framework in which one is situated. The solution is therefore active and dynamic translation
and expression in which the languages are given platforms to be cultivated and to cross-
pollinate. Philosophy itself has benefited from many languages through which it has been able
to form concepts that have influenced the history of thinking. Outside of the public tertiary
institution, philosophy steps into the sphere in which Afrikaans has been cultivated over the
last few years, the market. In a certain sense, philosophy returns to the place where it first
attained a clear manifestation, as itself a form of exchange (in Afrikaans: “handel”), but a
form of exchange that mediates between other exchanges, from the most particular to the
overarching. This interaction is also the movement in which justice (as right) crystallizes,
Justice understood in the sense of letting things come to right (“teregkom”). Through this
exchange, the understanding of economy as that which is informed by abstract principles, in
which the free play between the oikos and the nomos is determined by the nomos alone, is
challenged by one in which the local, in all its complexity, is invited to participate and contribute
to the global discourse on an open platform.

KEY WORDS: mother tongue, self-contempt, translation, babelisation, homogenising,
Faustian drive, absolution, sublation, orientated thinking

TREFWOORDE: moedertaal, selfveragting, vertaling, verbabelsing, homogenisering,
Faustiese drif, absolusie, opheffing, oriéntering

OPSOMMING

Die artikel betwis die legitimerende verduidelikings wat plaaslik en internasionaal vir veren-
gelsing gegee word, naamlik dat daardeur n meer praktiese en inklusiewe wyse van
kommunikasie verwesenlik word in n gesamentlike opheffing van die beskawing. Ek wys
daarop dat sulke edele verduidelikings uit 'n homogeniserende drif voortspruit, met n Faustiese
ondertoon, dit wil s€ dat prysgawe van die siel as voorwaarde vir opname in die nuwe bestel
gestel word. Hierdie Faustiese prysgawe word aangedryf deur wat ek noem die priesterskap

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



588

van selfveragting, so genoem vanweé n soort masochistiese selfmarteling wat enersyds die
voorwaarde vir relevansie geword het, en waarbinne andersyds pyniging die voorwaarde vir
beloning is.

As alternatief hiervoor doen ek 'n oproep tot 'n filosofiese omgang in Afrikaans, dit wil sé
'n verkenning van die algemene waarin die besondere nie ingeperk of uitgewis word nie, maar
wat selfontdekking én uitreiking na die geheel tot gevolg het. Dit behels nie 'n verskraling van
die algemene nie, maar 'n verryking daarvan deur nuwe nuanses daaraan te verleen. Onontbeer-
lik vir die verryking is ver-taal-ing, waarsonder taal armer en eensydig word. Taal, anders as
getal, is veelkantig en veelduidig. Die weg van taal word daarom moeisaam bewandel in
erkenning, waarbinne tegelyk selfkennis (nie verwaandheid nie) en oopstelling (wat nie met
homogenisering verwar moet word nie) vereis word.

OOR DIE STATUS VAN MOEDERTALE

Moedertale in Afrika verkeer onder groot druk. Die oorsaak van hierdie druk blyk voor die
hand liggend te wees, gegewe die aantal tale wat op ons vasteland geakkommodeer word. Dit
blyk verder n natuurlike verloop van sake te wees, n oorsaaklikheid waarin die samelewing
meegesleur word. Die samelewing ontwikkel noodwendig van vroeé, gefragmenteerde
groeperinge tot n hoér beskawing waarin daar makliker en meer effektief gekommunikeer
word.

In die ontwikkeling na di¢ begrip van beskawing en die klaarblyklike verfyning wat
daarmee gepaardgaan, ontgroei 'n mens jou moedertaal. Soos ’n naelstring die kind aan die
moeder verbind, so verbind moedertaal die mens aan 'n vroeé¢ fase wat noodwendig oorkom
kan en moet word voordat hy volwassenheid kan bereik. Moedertaal word toenemend tot
babakos, tot “kombuistaal” verkleineer. Verknogtheid aan moedertaal is dus tekenend van
onvolwassenheid. Die afskaffing van Afrikaans onlangs by sommige universiteite, howe en
selfs planetariums is 'n voorbeeld daarvan. 'n Moedertaal moet in sy reikwydte beperk word,
dit wil sé gesteriliseer en skadeloos gestel word, en moet derhalwe ook verhinder word om in
sy woordeskat te oorkoepelend om te gaan. Die moeder durf nie haar opvoeding van die kind
buite die huis laat reik nie.

Daar is natuurlik diegene wat hierdie verloop teengaan. In Afrikaans is daar relatief vroeg
reeds moeite gedoen om die hoér funksies daarvan te kultiveer, vermoedelik omdat verskillende
gemeenskappe wat die taal gepraat het, uit tradisies van n skrifkultuur en sogenaamde
“godsdienste van die boek™ afkomstig is. Die huidige regverdiging wat vir die vooruitgang
en kultivering van die taal gebied word, spruit egter voort uit die eckonomiese sfeer. Solank
daar feeste is, word ons gerusgestel, is daar nie 'n probleem nie — dit is immers die onsigbare
hand van die markkragte wat aan die werk is. Hieruit word immers belasting gegenereer wat
weer bydra tot die ekonomie. Die florerende literére bedryf verbloem egter die werklike krisis,
nie alleen waarin Afrikaans (nou slegs n feestaal), sigself bevind nie, maar ook taal as sodanig.
Taal het 'n kommoditeit geword. Dit is natuurlik die goeie reg van maatskappye om taalkursusse
aan te bied met die doelwit om koffie te bestel en om padaanwysings na die Louvre te vra,
maar wanneer taalinstitute en universiteite bloot hierdie modelle navolg, is daar tog sekerlik
iets fout. Die funksionele benadering tot die onderrig van tale oor die afgelope paar dekades
het bygedra tot wat Heidegger noem “die verwoesting van taal” (sien De Beer 2016) en die
dekultivering van die mensdom. Taal is altyd meer as funksie, dit is meer as 'n meganiese
oordrag van inligting. Wanneer 'n mens met iemand in sy/haar taal gesprek voer, raak jy die
wese van daardie persoon aan, dit wat daardie persoon se daar-wees in die wéreld huisves.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



589

Met die bedryfsmatige karakter van die universiteit word die volgende bedoel: Die
universiteit se taak is nou primér om aan die markkragte te voldoen en, meer spesifick, om
slegs aanbod te wees vir die vraag daarna wat vooraf geskep word. Om te ontken dat die
universiteit wel in verhouding tot die bedryf staan, sou naief wees, maar in watter mate dit
daardeur voorgeskryf moet word, 'n navolger eerder as 'n leier moet wees, is n ander saak.
Volgens Schoeman (2012) is die primére taak van die universiteit om inwyding (Bildung) te
verskaf, terwyl beroepsopleiding ook aan ander onderriginstellings oorgelaat kan word. Die
wéreldwye tendens by universiteite is gerig ten gunste van beroepsopleiding, maar in Suid-
Afrika, waar universiteite vir tegnologie oor die afgelope dekades erg verswak het, word nog
minder status aan 'n diploma toegeken. Derhalwe wil heelwat studente eerder aan 'n universiteit
studeer. Wanneer Nietzsche in Zarathustra na die universiteitstudent verwys as 'n esel wie se
ore uit proporsie met die res van sy liggaam is, is dit nie omdat die persoon so daar aankom
nie, maar omdat hulle so gevorm word. Die esel is daar om te werk, niks anders nie.

Dit het tot gevolg dat die pas waarteen die universiteit van sy taak afwyk, heelwat versnel:
“toenemend moet daar aan die universiteite rekening gehou word met gestandaardiseerde
norme, inspeksie, gehaltekontrole, besorgdheid oor slaagsyfers, en die eise van die beroepslewe”
(Schoeman 2012).

Die ekonomie wil kwantifiseer om sy doelwit van ont-wikkeling doeltreffender te bereik
en sy uitsette te vergroot. Dit kwantifiseer nie alleen die werk wat gedoen word nie, maar ook
diegene wat die werk verrig. In die globale ekonomie is handeling moontlik vir sover daar 'n
gemene deler ter sprake is. Enersyds word werksgeleenthede aan die individu belowe, en
andersyds lewer die persoon ’n bydrae tot die bruto binnelandse produk of, soos Smith dit
gestel het, die rykdom van die nasie. Dit is egter 'n ope vraag wat hier bedoel word met rykdom.
Soos dit tans daar uitsien, kan die rykdom ter sprake beswaarlik te doen hé met verryking van
die gees. Dit kan eerder gelykgestel word aan geesuitdrywing as voorwaarde vir die doel-
treffende funksionering van die ekonomie.

Sodra daar egter vasgeskop word teen hierdie sogenaamde natuurlike verloop, word *n
politiecke komponent bygesleep wat inpas by die ekonomiese gelykmaking. Die algemene
argument is dat die kultivering van moedertaal eksklusief van aard is en nie ander groepe in
ag neem nie. In die geval van Afrikaans word die historiese argument van onderdrukking
opgehaal, sonder inagneming daarvan dat dieselfde argument ook gebruik kan word teen die
taal waarin hierdie argument gevoer word, die grootste imperialistiese taal in die geskiedenis,
Engels. Maar voordat ons die redes vir die ontkenning van laasgenoemde punt ondersoek,
moet die skuld, in die vorm van die selfveragting wat as voorwaarde daarvoor dien, nader
ondersoek word.

DIE PRIESTERSKAP VAN SELFVERAGTING

Weéreldwyd word die intellektuele sfeer, veral die geesteswetenskappe, beetgepak deur *n gees
van prysgawe as voorwaarde tot toegang. Prysgawe verdryf en vervang kosbaarheid en
koestering as dit waartoe denke gerig word. Filosofie beheer vanuit die res cogitans (Capitas
en in die hedendaagse diskoers Kapitaal soos hier bo beskryf) die res extenza. Die ekonomiese
dryfveer, naamlik ont-wikkel-ing, wikkel die kop los van die liggaam, wikkel die nomos los
van die oikos, en kan daarom beskryf word as "n ont-kop-peling (die strewe na die outonomie
van die Capitas). Van filosofie as vernuf (Kant) of Bildung (Hegel) wat tot kultuur bydra, is
daar weinig sprake. Daarmee saam het begrippe soos “gees” (sien De Beer 2016) en “siel”
ook gesneuwel. Slegs deur selfveragting as voorwaarde kan die ander toegenader en erken

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



590

word (teenoor die Ou Testamentiese beginsel dat self en naasteliefde met mekaar verband
hou).

Diskoerse waarbinne gelykheid en die verbetering van materiéle omstandighede as doelwit
van denke dien en nie meer, soos by Aristoteles nog die geval was, as voorwaarde vir denke
nie, verdring ander vorme van denke. Wat genoem word die “emansipering van die verstand”
blyk toenemend die teendeel te vermag, naamlik die onderdrukking van enige denke wat nie
konformeer met die “praktiese filantropie”, waarbinne slegs die ekonomiese sfeer die heil van
die mens kan bewerk nie. Teen hierdie agtergrond is dit moeilik voorstelbaar hoe die klassieke
studies nog 'n ruimte gegun kan word, aangesien onderwerping aan die sogenaamde “tirannie
van die onmiddellike” en nuuskierigheid (letterlik die gierigheid vir die nuwe) nou aan die
orde van die dag is.

Afgesien van die inherente goeie bedoelings van hierdie deursnee- hedendaagse
ontwikkelingsgesinde akademikus, is daar 'n masochistiese komponent aan die selfveragting,
naamlik dat die akademikus wat hierdie intellektuele kastyding pleeg, dit dikwels doen uit n
posisie waaruit loopbaanvoordele en aansien geput word, oftewel 'n gesublimeerde vorm van
plesier. Selfveragting is nie alleen meer 'n voorwaarde nie, maar het nou die liturgie van die
hedendaagse akademie geword. Genieting word gelegitimeer wanneer dit binne n
oorkoepelende pyniging geskiet. Waar lyflike pyniging by die Middeleeuse priester die
voorwaarde vir die ewige lewe was, is intellektuele kastyding nou die eerste stap en materiéle
beloning die gevolg. By albei kan die moreel-abstrakte beginsel van menslikheid en mede-
menslikheid egter slegs bereik word deur die negering van jou eie menswees. Nietzsche beskryf
hierdie skisofreniese selfveragting as volg: die selfveragting verag alles behalwe sy eie
selfveragting (Nietzsche 2005).

VERBABELSING

In die Bybel word die verhaal vertel van 'n geval waar een wéreldbeeld ander verdring het,
naamlik Babel. Die skrywers van die verhaal gebruik die woord Babel op so 'n wyse dat daar
'n sinspeling gevorm word met die woord balal (“bevogtig”). Van Selms (1967:163) bring dit
in verband met belil, wat verwys na strooi wat gegis word totdat die bestanddele onherkenbaar
word en dan vir veevoer gebruik word. Hierdie soort voeding dra by tot die vorming by
universiteite van wat Nietzsche werkesels noem. Die funksie van die eenvormige werk aan
die toring word so beskryf: “een ijdel streven om zijn naam te bestendigen en zo een
schijnoverwinning op de door God gestelde dood te behalen” (Van Selms 1967:163). Die
ironie wat in die verhaal uitgebeeld word, is dat die verwagting van opheffing wat geskep
word uit die homogenisering, van diegene wat daarop ingekoop het, esels gemaak het, en hulle
eintlik verlaag het.

In wat volg gaan ek argumenteer dat die identiteit wat by die universiteit geskep word tot
'n verswakking bydra, 'n ontkenning van jou eie wese, n Faustiese drif. Die Faustiese verwring
die werklikheid tot eensydigheid. Die Faustiese verleiding stel die selfnegering as prys voor
om absolute kennis te verwerf, of anders gestel: Dit keer die Delfiese imperatief van selfkennis
en uitdrukking as voorwaarde vir kennis op sy kop, ontken Kant se imperatief van die strewe
na vervolmaking van innerlike krag, oftewel selbstindigen Vollkommenheit (Kant 1956:76),
en verhef selfveragting tot die toegangspoort na abstrakte kennis. Die voorwaarde vir kennis
is die prysgawe en verkettering van die fynste weerklank van jou eie wese, die uitdowing van
die instemming tot die daar-wees in die wéreld. In die nuwe paradigma is daar geen sin in vir
die universiteit om verantwoordbaar op te tree teenoor, met inbegrip van n verwoordingsruimte

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



591

te skep vir, die gemeenskap waarin hy wortelskiet nie. Die universiteit word nou eerder
beoordeel volgens posisie op ranglyste, bepaal deur 'n Anglosentriese bestel.

Die feit dat Engels (as tweede taal) vir die meeste gebruikers daarvan in universiteite oor
die wéreld heen nie aan die hartsgevoel uitdrukking kan gee nie, en die gebruik daarvan meestal
'n kognitiewe inspanning verg, word juis deur die voorstanders daarvan beskou as een van die
redes waarom dit by uitstek die status van 'n akademiese taal verdien. 'n Kognitiewe taal het
'n suiweringsfunksie, want dit help om die perfekte toestande vir rasionaliteit te skep deur van
die brein, soos Locke dit stel, n tabula rasa, n skoon bladsy te maak. Terwyl die tabula rasa
by Locke 'n beginpunt is, word die hedendaagse weergawe bewerkstellig deur n sistematiese
uitvee van vooroordele, om van die subjektiewe na die objektiewe oor te beweeg, deur n totale
vernietiging van die subjektiewe. Vanuit die kop, die capitas (waaruit “kapitaal” afgelei is),
word daar meganisties afwaarts na die hart en die buik beweeg, en word die gevoel van elkeen
(trots by die hart en smaak by die buik) in bedwang gebring deur funksionele plaasvervangers
in die bedryf daarvoor op te dis (sport en inkopiesentrums).

Wat agter hierdie titaniese verbabelsing skuil, is egter nie 'n progressiewe, sekulér-neutrale
oorkoming van partikulariteit en beweging na objektiwiteit nie, maar die mite daarvan. Om
hierdie mite te verstaan, sal dit nuttig wees om n vergelyking te tref tussen Engels en Latyn,
wat eersgenoemde voorafgaan as enigste erkende taal van denke. Die Katolicke Kerk het
Latyn verklaar tot die enigste taal wat in die Kerk gebruik mog word, en sy weergawe van die
Bybel, die Vulgaat, tot die enigste aanvaarde weergawe van die Bybel verklaar. Hierdie skuiwe
het aan die taal 'n metafisiese status verleen (merkwaardig hiervan is dat geen teks in die Bybel
oorspronklik in Latyn geskryfis nie). Die status van Latyn het dus verskuif vanaf’n taal waarin
'n paar waardevolle vertalings geskryf is, na di¢ taal van kanonisering, waarin nie alleen n
oorsprong nie, maar die oorsprong, die stem van God self, en later die wetenskapswet,
geopenbaar is. Mettertyd het Latyn egter in onbruik geraak en kon slegs die geleerdes dit
verstaan, en derhalwe kon slegs hulle eie uitleg van groot tekste gesaghebbend verstaan word.

Met die koms van 'n aantal groot omwentelinge in die eerste helfte van die 16de eeu het
koning Hendrik VIII homself tot hoof van die Engelse kerk verklaar, en daarmee die
sinkronisering van die belange van die Engelse staat met di¢ van die koninkryk van God
voltrek. Die uitwerking van hierdie volledige samesmelting tussen die aardse en die hemelse
ryk, wat volledig deur die wil van die koning in die politieke sfeer uitgedruk word, is nog nie
na waarde geskat nie. Dit is kwalik denkbaar dat dit geen invloed sou hé op die wyse waarop
die belange van die Britse Ryk en die gepaardgaande verengelsing tydens sendingreise so
netjies sou saamvloei nie. In 'n sekere opsig sou die sekularisering van veral Engelse denke
saamvloei juis met die veronderstelling dat die metafisiese reeds daarin opgeneem word, en
dat dit outomaties, dit wil s€ sonder n eksterne wil, oor die vermoé beskik om allesomvattend
met die werklikheid om te gaan. Engels neem die eienskap by koning Hendrik oor dat dit die
taal is waarin verlossing (dit wil sé losmaking, ont-wikkeling, oftewel absolusie) verwesenlik
kan word. n Punt word dan nagestreef waarin absolusie volledig word, of, in diec moderne
weergawe van die begrip, absoluut of totaal word.

In die hede word Engels nog deur bemarking en veral die vermaaklikheidsbedryf oor die
wéreld versprei. Die handelsmerk vervang nou die heilige teks as 'n merker van identiteit wat
die plaaslike negeer en die globale bevestig. Die bevrediging van die behoeftes van die individu
word tot die hoogste ideaal verhef, n taak waarin die plaaslike en gemeenskaplike as
struikelblokke getipeer word. 'n Soort verlossing uit die onmiddellike omstandighede en
toegang tot 'n staat waarbinne volle individualiteit bereik word, is die felos van geskiedenis.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



592

Verengelsing vind plaas binne 'n bestel waarin die algemene die besondere uitdoof, onder
die dekmantel dat dit juis aan laasgenoemde 'n spreekbuis bied. Dit erken diversiteit, maar in
'n erkenning wat gestalte kry in homogenisering. Die feif dat mense van verskillende kulturele
agtergronde in Engels werk, wys klaarblyklik vanselfsprekend op die diversiteit wat ingebou
word in hierdie eietydse toring van Babel. Enige weerstand teen verengelsing is gekant teen
hierdie “grand scheme”, teen die groot optelsom. Hiérargie, bykans n vloekwoord binne
kontemporére akademiese diskoerse, word ook deur verengelsing gekonfronteer ten einde 'n
gelyke speelveld daardeur te bemiddel. Breyten Breytenbach stel dit so:

En ons vertel word dat “regmaak” beteken alles van waarde vir die mense, van uit-
nemendheid as voorbeeld, moet vernietig word om sodoende ’n ruimte vir regverdigheid
te skep. Dat die aandag weggestuur word van die eerste en mees grondige en mees
eksistensiéle interaksie wat 'n instansie van hoér opleiding met haar omgewing — haar
voedingsaarde — behoort te hé. (Breytenbach 2016)

Die wekroep tot inklusiwiteit is fundamentalisties verknog aan die hegemonie van abstraksie
en neem nie die gevare in ag wat hieruit kan voortspruit nie, soos De Tocqueville dit stel:

There is, in fact, a manly and lawful passion for equality which excites men to wish all
to be powerful and honoured. This passion tends to elevate the humble to the rank of the
great; but there exists also in the human heart a depraved taste for equality, which impels
the weak to attempt to lower the powerful to their own level, and reduces men to prefer
equality in slavery to inequality with freedom. (De Tocqueville 2018)

Wat behels hierdie gelykheid in slawerny dan? Miskien, in De Beer se terme, 'n gedeelde
armgeestigheid (De Beer 2016). Armgeestigheid is ten nouste verbonde aan 'n veragting van
moedertaal.

GEORIENTEERDE DENKE

Laat hy wat sonder kennis van die geometrie is, nie hierdie ingang betree nie.

Hierdie bekende leuse wat bo die ingang van Plato se akademie gestaan het, word dikwels
geinterpreteer as sou dit Plato se voorkeur vir die wiskunde beklemtoon. Dit kan egter ook anders
verstaan word. Etimologies verwys die begrip geometrie na twee saamgevoegde begrippe: gé
‘aarde’ en metria ‘meting’. Metrum het te make met afmeting (van onder andere klank en ritme),
maar hiermee gepaard gaan ook geregtigheid, indien mens in gedagte hou dat die woord afkomstig
is van die Egiptiese godin Ma’at, godin van harmonie, orde en geregtigheid.

Plato stel hier n voorwaarde vir die voornemende student, nie dat die akademie beplan
om slegs die abstrakte vorms te bestudeer nie, maar die kosmos soos dit deur die aarde vibreer,
soos dit deur die omgewing vibreer. Met hierdie leuse beaam Plato juis ook die ou Delfiese
imperatief gnothi seauton: ken jouself.

Plato gebruik die Kratylos (1997), ’n teks wat handel oor die oorsprong van begrippe,
om die filosofiese Grieks te laat praat. Hierdie werk word selde ernstig opgeneem, aangesien
Plato met sy eiec weergawes van bekende mites vorendag kom, en nie getrou bly aan die tradisie
(uitgedruk in Hesiodos se bekende Teogonie) wat hom voorafgaan nie. Tweedens is die werk
ook na bewering filosofies van min waarde, aangesien dit soveel mitologie bevat. En tog kan
ons hieruit 'n paar wenke verkry oor die tipe uitdaging wat ’n taal trotseer wanneer dit filosofies
te werk gaan, wanneer die werklikheid en begrip op mekaar ingestem word. Die goddelike
oorsprong van begrippe wat Plato daaraan toeskryf, dui op die algemene geldigheid daarvan,

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



593

terwyl die gode self Grieks en daarom gebonde aan die plek is. Plato se beskrywing van die
oorsprong van woorde in die Kratylos wys op die toe-eiening, die mitifisering van begrippe,
maar tegelyk hiermee vind die vergoddeliking van die oorsprong ook neerslag in die Griekse
omgewing. Waarmee Plato hier besig is, is om 'n tuiste vir die Syn in die Griekse taal te skep.

Selfkennis impliseer ook dat ek moet nadink oor dit waaruit ek gevorm word, waarvan
my taal n komponent bly. Wanneer n mens Herder se bekende uitspraak in ag neem dat n
mens nie n taal praat nie, maar 'n taal jou praat, word dit duidelik dat taal, en in die besonder
jou moedertaal, 'n onlosmaaklike deel van menswees uitmaak. In Heidegger se woorde is taal
die huis van die Syn. Soos dit tans by die Babelse kennisfabriecke daar uitsien, skep taal n
Unheimlichkeit ten opsigte van die Syn, waarin die nomos die oikos onhuislik, ontuis,
vervreemdend maak. Die homogene, gesteriliseerde bedryfsgedrewe denke bedek die angs
wat gepaardgaan met die onbekende, wat deel van jouself en ander uitmaak.

Teenoor hierdie gesteriliseerde verhewenheid stel ek 'n erkenning van bevindelikheid in
taal, 'n geworpenheid, wat, soos Heidegger (2006) uitwys, terselfdertyd ook gevallenheid
beteken. Die gevalle blik gee erkenning aan die onvermoé om volledig en finaal te kan uitspreek.
Dié¢ tekortkoming gee aanleiding tot die ervaring van skuld. Skuld is “om iets verskuldig te
wees aan”. Skuld is 'n onderdeel van Dasein, nie alleen van my daar-wees-in-die wéreld nie,
maar ook dié¢ van ander. Die miskenning deur 'n ander van my taal is die miskenning nie van
my geworpenheid nie, maar ook van die wese van Dasein self en van die aard van taal as
gewortel, as verskuldig. *n Geheel wat opgemaak word uit die onreduseerbare besondere en
daarsonder nie geheel kan wees nie, sal nooit poog om te totaliseer, dit wil sé te homogeniseer,
nie. Die geheel, die objektiewe, wat nie die resultaat van 'n optelsom kan wees nie, reik verder,
vereis meer, is vrygewig en ontvanklik.

Die objektiewe is nie 'n ruimte van eenvormigheid nie, maar een van onpeilbaarheid. Die
begrip is nie dit wat vir ewig in sigself is en mummifiseer nie, soos Nietzsche (2005:17) dit
gestel het nie, maar wat oopstel en rig, uitwissel en wederkerigheid skep. Die objektiewe gees
in die Hegeliaanse sin is dit wat aan die grootse onpeilbaarheid van die volheid erkenning gee,
in plaas daarvan om ’n verkleinerende, verskralende en inperkende alledaagsheid in die plek
daarvan te stel. Ware ken, Wissen-skap, is 'n handeling van verkenning, erkenning, herkenning,
nie van miskenning, a-gnoia, oftewel ignorantie, nie. Taal is nie 'n belemmering van hierdie
proses nie, maar 'n aktivering daarvan. Een van die wyses waarop die aktivering van die geheel
plaasvind, is deur vertaling. Nie alleen kan vertaling 'n nuwe brug na ander kulture en literatuur
slaan nie, maar dit kan bydra tot 'n nuwe selfverstaan.

'n Bekende voorbeeld hiervan is die wyse waarop Luther se Bybelvertaling n nuwe wending
in die Duitse literatuur tot gevolg gehad het. Nietzsche, in Beyond Good and Evil, verklaar
dat Luther se Bybelvertaling die beste boek in die Duitse literatuur is: “compared to Luther’s
Bible, almost everything else is merely ‘literature’” (Nietzsche 2007:140). Enersyds is dit n
merkwaardige stelling aangesien die Bybelvertaling uit ander tale oorgeneem en verwerk is.
Die kuns van vertaling bied 'n mens ervaring van wat dit beteken om goed te skryf, maar in
die nabootsing daarvan word jy nie alleen opgehef om vaardig om te gaan met taal in die
algemeen nie, maar juis in die besondersheid van jou eie taal. Inderdaad is dit nie toevallig
dat die meesterwerk uit die priesterdom afkomstig is nie, merk Nietzsche verder op, want “in
Germany, only the preachers knew the weight of a word or syllable, the extent to which a
sentence stumbled, sprang, rang, ran, or ran away” (Nietzsche 2007:147).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



594
FILOSOFIESE AFRIKAANS

Daar kan ook in Afrikaans, soos in elke ander taal op 'n besondere wyse omvattend gedink
word, om Van Wyk Louw se begrip te gebruik. Wanneer die gebruikers van Afrikaans egter
nie aanhoudend vertaal nie, word die moontlikheid om omvattend, oftewel deurgrondig te
dink, gepootjie deur 'n eensydige dink wat hom voordoen as omvattende denke, soos die geval
was tydens apartheid, toe taal as 'n besitting en onderdeel van identiteit eerder as 'n katalisator
van voortdurende individuasie beskou is. Dit het bedek, was veronderstel om te beskerm teen
die bedreigende magte, eerder as om oop te stel (te ont-dek) en tot dia-logos gerig te bly. Die
teenoorgestelde van koestering is hierin vermag, naamlik die verwringing van taal self.

Die samespel van verset, behouding en verbetering (drie betekenisse van die woord
opheffing, Aufhebung) gee aanleiding tot wat Hegel as absolusie beskryf het, dit wat vryheid
teweegbring. Hierdie vryheid moet nie verstaan word as “kwytskelding van”, soos in die ou
betekenis van absolusie nie, maar “vry met, vry tot”, wat ook verantwoordelikheid beteken.
NP van Wyk Louw het Hegel se begrip van absolusie in gedagte wanneer hy die wyse waarop
kleiner en groter tale met mekaar te doen kry, wil uitwys: “Die klassieke literatuur van die
weéreld is een, maar die tale waarin hy sy neerslag vind, is verskillend. Daarom bly vertaling
altyd een van die belangrikste werktuie van 'n lewende kultuur” (Louw 1988:97). Die vertaling
waarna hy verwys, het nie alleen betrekking op die groot tale nie, maar ook tussen die kleiner
tale, veral ook tale wat 'n ruimte deel. Die verskynsel van die verdringing van kleiner tale deur
sogenaamde wéreldtale beskryf Louw as n vorm van moderne barbarisme (Louw 1988:97).
Hierdie verskynsel kan teégewerk word indien die kleiner tale hulself vestig en uitbou. Filosofie
is een van die middele waarmee begrippe oorgedra en vernuwe word, en is daarom onontbeerlik
vir die ontwikkeling van n taal, maar self ook gebonde aan taal.

Maar waarom Afrikaanse filosofie? Dit maak sin om na Afrikaanse digkuns of literatuur
te verwys, maar watter aanspraak kan die filosofie met betrekking tot die verskillende tale
maak? Behoort die filosofie nie eerder tot die kategorie van die universele nie? Dit is so dat
filosofie altyd in ’n taal geuiter word, en dat elke taal sy eie kenmerke en gebruike het. So is
byvoorbeeld die Duitse woord Vernufi nie werklik vertaalbaar in Engels nie, terwyl die Engelse
mind ook nie werklik 'n Germaanse ekwivalent het nie. Die filosofie moet noodwendig die
geheel bedink, maar dit geskied altyd vanuit die besondere (nie hier te verwar met 'n deel nie).
Dit is egter ook so dat die geheel-besondere-relasie juis dit is, 'n relasie waarin die een nie die
ander kan uitskakel (relativisme) of volledig daarby kan laat inskakel (inklusiwiteitstotalita-
risme) nie. Die oproep wat ek hier doen, is enersyds vir Afrikaans om filosofies om te gaan
met die werklikheid (soos uit die titel van hierdie artikel blyk: filosofiese Afrikaans), dit wil
sé om voortdurend beredeneerd te artikuleer, verantwoordbaar (konsekwent woord-barend,
om woorde met gesonde vrug te lewer), en andersyds vir filosofie om Afrikaans te word, om
vanuit die algemene die wéreld weer op 'n nuwe manier te vind, en nooit daarvoor blind te
word nie.

Om op 'n toekoms vir Afrikaanstalige filosofie aan te dring beteken nie dat ek die toekoms
tot my eie wil gaan verbuig nie; ek vra ook nie iemand anders om goedgunstiglik 'n toekoms
aan my te gee nie. Ek poog eerder om myself oop te stel tot die toeckoms. Dit behels 'n koestering
van dit wat duursaam is, en dit wat onlewensvatbaar is, grondig te weerlé en agter te laat. Die
verwagting van 'n tockoms skep ook die verantwoordelikheid om van buite inspirasie te put,
om oor en weer te vertaal.

Hegel se Absolute hou verband met die wyse waarop Aufhebung plaasvind. Laasgenoemde
bestaan uit drie eienskappe, gekoppel aan die drie aksies hier bo genoem: negering, bewaring,

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



595

en verheffing. Indien die drieledige eienskap van opheffing in ag geneem word, wat is dit wat
opgegee (genegeer), selfs geoffer, moet word vir Afrikaans om te floreer? Dit is die afkamping,
die inteling. Die Anerkennung is die beweging na die absolute, na absolusie, na die heel, wat
ook ’heling kan wees. Die heelmaking is wederkerig — vanuit verskillende perspektiewe,
reikende na mekaar, word weé geskep. Heling in die emosionele sin van die woord het te make
met skuld. Skuld is n gerigtheid, 'n verskuldig-aan, 'n in relasie staan tot n vrylaat in sy wese
(frya). Hierdie verskuldiging is ook verantwoordelikheid. Verantwoordelikheid vind plaas in
die ruimte van die woord. Die woord word in sy wese beluister, en daartoe word instemming
vereis, n instemming wat 'n tydelike suspendering van die eie vra, 'n oorgawe tot die luister.
Hierdie suspendering van die eie vind egter ter wille van die behouding en die beluistering
van die woord van ander plaas, n behouding wat weer teruggekaats word na die self as die
verhouding van die geheel daartoe, en daarom ook aan selfliefde nuwe vorm gee as dit wat
deur die respek van buite bemiddel word. Die gesamentlike opheffing (verheffing na die ganse)
hef die woord in sy besondersheid op, dit ontsluit die besondere en die geheel vir mekaar. Die
offer is een wat bouend wegkap, wat beitel aan nuwe moontlikhede, na felos, heel-makend en
nie afbakenend nie, tuisteskeppend én gasvry.

FILOSOFIE EN DIE MARK

Filosofie, verslae in die wyse waarop die universiteit nie erkenning wil gee aan die behoefte
van die persoon wat filosofeer in sy/haar moedertaal nie, moet as taalgebonde dissipline keer
na instellings wat wel aan hierdie behoefte erkenning gee. Filosofie keer sigself na
kultuurorganisasies, godsdiensgroeperinge, politicke en burgerlike organisasies, en die mark.
Maar, as daar reeds gevestigde instansies bestaan wat Afrikaans bevorder, wat het filosofie om
toe te voeg? Die bekende gesegde Iui: die uil van Minerva tree eers na vore na die son gesak
het, wat verwys na die filosofie se gewoonte om na die feit na vore te tree. Dit is dan ook by
hierdie tydstip waarop filosofering in 'n nuwe masker weer verskyn op die Afrikaanse taaltoneel.
Die rede hiervoor is dat filosofie groei uit al die dissiplines en ingestel moet bly tot gesprek
tussen die dissiplines. Daarom is filosofie onlosmaaklik verbind aan rede. Dit beteken egter nie
dat filosofie en rede sinoniem is nie, filosofie gaan om met rede op 'n bepaalde manier, eerstens
in die sin van logos (die ont-dekking en die dia-loog as ont-dekkende proses), tweedens as
berekening, wat beteken in pas met die beweging van dinge (meth-odos, in die weg) ’n sin vir
gevolge te ontwikkel, en derdens besinning as verantwoording. Elkeen van hierdie dele word
aan tydskategorieé gekoppel, die logos aan die hede, berekening aan die toekoms en besinning
aan die verlede. Die telos of doel, wat dikwels slegs aan die toekomsblik van berekening
toegeskryf word, kan egter nie losstaan van die ontdekking van die hede, sonder om die hede
as universele maatstaf voor te hou nie, en die verlede, sonder om nostalgies 6f miskennend
daarmee om te gaan nie. Telos is dit waarbinne die begin en einde aan mekaar gekoppel word.
Berekening word naamlik vandag ingestel om ekonomiese groei en alle ander doelwitte onder-
geskik te stel. Ekonomiese groei kan egter ook vervreemding meebring, waarin die oikos en
die nomos van mekaar vervreem word. Maar die mark (veral verstaan as plaaslike ruimte,
rondom die oikos) vorm self nuwe ruimtes waarbinne die logos en besinning na vore tree,
aangesien daar selfs hiervoor ’n “mark” is. Dit beteken egter nie dat daar bloot ooreenkomstig
met die vraag (soos die geval is met universiteite se utilitariese taalkapitalisme, dit wil sé die
gemene deler wat die meeste gelyktydige behoefte, oftewel wins skep nie) opgetree moet word
nie. Die toetrede is self 'n handeling. Handel is 'n begrip wat 'n wye betekenis het wat verby
die transaksionele strek, dit hou naamlik ook etiese aspekte in (wat soms reglynig teenoor die

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



596

ekonomiese kan staan). Dit vorm deel van die mens se wees in die wéreld. Die filosofiese
handeling is die een wat (deur rede), die wyse waarop die handelswyses met mekaar verband
hou, probeer bymekaardink sodat elkeen van hierdie dinge in relasie tot mekaar tot hul reg kan
kom. Die toestand van “om tot reg te kom/teregkom” is ge-reg-tigheid. Geregtigheid, hier
verstaan as nie reduseerbaar tot die “regte” politieck-ekonomiese beleid, hetsy idealisme of
materialisme nie, moet as maatstaf waarheid gebruik. Waarheid beteken die waar-heen dinge
gerig word, maar met inbegrip van die waar-vandaan waarvan dit nooit losstaan nie. Tussen
die waar-heen en die waar-vandaan ontwikkel die waar-om, die spilpunt waar-rond-om die
einde en die begin draai om mekaar te vind. Hierdie beweging is die beweging van teregkom.

BIBLIOGRAFIE

Breytenbach, B. 2018. https://www.litnet.co.za/die-koei-in-die-bos/ [19 Junie 2018].

Boshoff, H.J. 2015. Die ontogenese van filosofie. MA-verhandeling, Universiteit van Pretoria.

De Beer, C.S. 2016. Die krisis van die afwesige gees. Pretoria: Malan Media.

De Tocqueville, A. 2018. http://seas3.elte.hu/coursematerial/LojkoMiklos/Alexis-de-Tocqueville-
Democracy-in-America.pdf [20 Junie 2018].

Heidegger, M. 2006. Sein und Zeit. Hameln: Niemeyer.

Kant, I. 1956. Kant Werke: Band 6. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgeselschaft.

Louw, N.P. van Wyk. 1988. Gedagtes vir ons tyd. Kaapstad: Tafelberg-Uitgewers.

Louw, N.P. van Wyk. 1986. Versamelde prosa 1 /2. Kaapstad: Tafelberg /Human & Rousseau.

Nietzsche, F.W. 2005. The anti-Christ, ecce homo, twilight of the idols and other writings. Cambridge:
Cambridge University Press.

Nietzsche, F.W. 2007. Beyond Good and Evil. Cambridge: Cambridge University Press.

Nietzsche, F.W. 2007. Thus Spoke Zarathustra. Cambridge: Cambridge University Press.

Plato. 1997. Complete Works. Indianapolis: Hackett Publishing Company.

Schoeman, M.J. 2012. Geesteswetenskap in 'n geeslose omgewing? 'n Besinning oor die hedendaagse
universiteit en die verwaarlosing van sy opvoedingstaak. Tydskrif vir Geesteswetenskappe 52(1):121-
129.

Van Selms, A. 1967. Genesis: Deel 1. NijKerk: G.F. Callenbach.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 58 No. 3: September 2018
doi.10.17159/2224-7912/2018/v58n3al0



