
187

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

Slavoj Žižek en film(teorie)? Deel 1: ’n Oorsig
Slavoj Žižek and film (theory)? Part 1: An overview

Cilliers van den Berg

Departement Afrikaans en Nederlands, Duits en Frans
Fakulteit Geesteswetenskappe
Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein
E-pos: vdbergjp@ufs.ac.za

Cilliers van den Berg is senior lektor in Duits 
letterkunde aan die Universiteit van die Vrystaat. 
Hy het ’n PhD in Duits (2003) en Afrikaans & 
Nederlands (2009). Sy navorsingsfokus is hoof
saaklik vergelykend van aard en fokus op die 
interaksie tussen letterkunde en sosiopolitieke 
konteks, asook die kulturele omgaan met 
“moeilike verledes”. Uitgebreide navorsings
besoeke sluit besoeke aan die Universiteit van 
Augsburg (Duitsland), Leiden Universiteit 
(Nederland) en Cornell Universiteit (VSA) in.

Cilliers van den Berg is senior lecturer in 
German literature at the University of the Free 
State. He has a PhD in German (2003) and 
Afrikaans & Dutch (2009). His research is mainly 
comparative in nature and has the interaction 
between literature and its socio-political context 
and the cultural coming to terms with “difficult 
pasts” as its focus. Extended research visits 
include research at the University of Augsburg 
(Germany), Leyden University (the Netherlands) 
and Cornell University (USA).

ABSTRACT
Slavoj Žižek and film (theory)? Part 1: An overview
Both by virtue of his regular use of illustrative examples from films in his philosophical work 
and his theoretical analysis of movies from a Lacanian perspective, Slavoj Žižek has made an 
important contribution to film theory. This article proposes to give a simplified overview of 
the main tenets and motifs that could be considered representative of a Žižekian theory of film. 
Because Žižek presents himself self-consciously as a Lacanian thinker, it is important to 
contextualise his work on film within this conceptual tradition. Traditional Lacanian film 
theory focused on Lacan’s early work on the Imaginary (mirror stage) and via Althusser 
proposed film as indicative of subject-positioning in ideological contexts. After criticism 
levelled by the Post-Theorists (Bordwell, Carroll, etc.), Lacanian film theory had to reinvent 
itself. This happened through a reconceptualisation of a number of Lacanian theoretical motifs, 
as well as a change of focus from Lacan’s earlier to his later work.
	 Although Žižek is but one amongst a number of theorists that can be mentioned in this 
regard, his popularity and the fact that his work encompasses all of these rejuvenated theoretical 
motifs, result in the claim that neo-Lacanian film theory can also be described as being Žižekian. 
The main motif that represents the break between traditional and neo-Lacanian (or Žižekian) 

Cilliers van den Berg



188

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

film theory, is the reconceptualisation of the filmic gaze. Whereas previously it was considered 
to represent the perspective of the camera and give the viewer the illusion of control, Žižekian 
theory identifies the gaze as the objectivation of the objet petit a, i.e. the indication that the 
viewer is implied in the thing he or she sees. This meant that the gaze had nothing to do with 
control but rather with its opposite: an indication that the viewer cannot see everything, is 
implicated in the structure of what is seen and that the symbolic signification of the film harbours 
inherent antagonisms. The first exponent to present this interpretation was Joan Copjec, but 
Žižek followed suit to relate the gaze as objet petit a to a number of Lacanian concepts.
	 These include a new focus on the dynamics of objet petit a (the object-cause of desire), 
the role that the Lacanian Real plays in contradistinction to the Symbolic and the Imaginary, 
the implications of jouissance, the meaning of drive and desire and the all-important role of 
fantasy. The gaze, the objet petit a and the Real should be considered as a triad of motifs that 
partly overlap, partly modulate and partly shed light on one another. The common effect of 
all three would be the way in which these undercut the illusionary coherence presented by the 
Symbolic. The latter can be described as the filmic fantasy seen by the viewer and can be 
identified as representing the attempts to negate or hide the inconsistencies of the Symbolic 
as these are represented by the gaze.
	 Žižek is very quick to indicate the similarities between the dynamics of fantasy in film and 
the dynamics of ideology in reality. If one could understand the tension between the objet petit 
a (gaze) and fantasy in film as the foundational element of ideology in reality, film analysis 
takes on a heuristic role beyond the ivory tower of mere theory. It then becomes an entry point 
to think about the individual as ideological subject. This is where Žižek  finds a moral obligation 
in the way he practices theory: theory should not be seen as a way to achieve objective truth, 
but rather as a historically situated attempt to make a difference in reality. Seen in this way, 
his appeal for theory in general and film theory specifically, is to employ its analytical apparatus 
to think about and even effect changes in our socio-political domain. His film theory therefore 
evolves into a thinking with film rather than a thinking about film: film remains crucial to gain 
insight into the fantastical coordinates of everyday life.

KEY CONCEPTS:	 Žižek, Lacan, neo-Lacanian, film, film theory, “gaze”, objet petit a, 
subject positioning, jouissance, ideology

TREFWOORDE:	 Žižek, Lacan, neo-Lacaniaans, film, filmteorie, “gaze”, objet petit a, 
subjekposisionering, jouissance, ideologie

OPSOMMING
Enersyds weens die gebruik van filmvoorbeelde in sy filosofiese werk en andersyds weens sy 
teoretisering van film vanuit ’n Lacaniaanse perspektief, het Slavoj Žižek ’n beduidende merk 
op filmteorie gelaat. Hierdie artikel stel ten doel om die kontoere en belangrikste motiewe van 
’n Žižekiaanse filmteorie te beskryf. Omdat Žižek homself as verteenwoordiger van ’n 
Lacaniaanse konseptuele tradisie presenteer, word sy eie idees rondom film teen die historiese 
ontwikkelinge van tradisionele Lacaniaanse filmteorie gestel. Die evolusie in laasgenoemde 
tradisie hang nou met ’n herkonseptualisering van die filmiese “gaze” as objektivering van 
die Lacaniaanse objet petit a saam. Met hierdie herkonseptualisering, vergesel van ’n 
sentraalstelling van aspekte soos die Reële, jouissance, begeerte en fantasie, sinjaleer 
Žižekiaanse filmteorie ’n terugkeer na ’n latere Lacan –  nie die Lacan van die spieëlfase nie. 
Žižek, as boegbeeld van neo-Lacaniaanse filmteorie, ontsnap egter aan die teoretiese ivoor



189

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

1	 Kyk veral Žižek (1989, 1991, 1992a, 1992b, 2001).
2	 Kyk Žižek! (2005); The Pervert’s Guide to Cinema (2006); The Pervert’s Guide to Ideology (2012).
3	 Kyk byvoorbeeld Flisfeder en Willis (reds.) (2014b); Flisfeder (2012);  McGowan (2015); Simmons 

(2009); Buckland (2014a); Elsaesser (2005); Elsaesser en Buckland (2002); ’n spesiale uitgawe 
van die International Journal of Žižek Studies (vol. 1, nr 3, 2007); Wood (2012); Léger (2015) 
en, aan die ander kant van die spektrum, Bordwell (2005a) en (2005b).

toring. Omdat films volgens hom soortgelyk aan ideologie funksioneer (as ’n betekenisstruktuur 
wat die begeerte van die kyker van meet af aan impliseer), kan films as analitiese gereedskap 
aangewend word om ideologie te teoretiseer. Žižek se appèl is voorts die dink met film en nie 
die dink oor film nie, as verantwoordbare wyse om teorie as sodanig in die moderne 
kapitalistiese wêreld te beoefen.

1.	 INLEIDING

Die bekende Lacaniaanse filosoof, Slavoj Žižek, het om verskeie redes, maar veral via sy 
ontluistering van hedendaagse ideologie,’n beduidende merk op die gebied van filmteorie 
gelaat. Nie net word sy werk deur filmanalises gekenmerk en figureer filmiese voorbeelde as 
illustrasie van analitiese motiewe uit sy filosofiese oeuvre nie,1 maar tree hy sélf ook in ’n 
aantal films as filmanalis op.2 Dít alles het meegebring dat visuele- en veral film(teorie) as 
invalshoek gebruik word om aspekte van sy werk te takseer, overgeset synde dat Žižek se 
werk toenemend as perspektief op visuele media en film gebruik word.3

	 Die vraag kan enersyds gestel word of daar iets soos ’n Žižekiaanse filmteorie bestaan, 
andersyds tot welke mate ’n film “Žižekiaans” gelees kan word? Ek gebruik aanhalingstekens 
hier om twee redes: eerstens stel Žižek homself baie pertinent as Lacaniaanse denker oor film 
op (kyk Žižek 2001:1-9), d.i. hy kontekstualiseer homself histories teen die agtergrond van 
’n bepaalde filmteoretiese tradisie. Žižek se filmanalise moet dus noodwendig teen die 
agtergrond van ontwikkelinge en kritiese reaksies binne hierdie tradisie gelees word en hoewel 
hy in hierdie konteks ’n seminale figuur is, behoort “Žižekiaans” ook die werk van teoretici 
soos Joan Copjec, Tedd McGowan en Matthew Flisfeder te betrek. Tweedens lees ek Žižek 
se filmteorie nie noodwendig as denke óór film nie, maar eerder denke mét film, wat beteken 
dat film(s) dikwels geïnstrumentaliseer word om filosofiese begrippe te belig. Só gesien is sy 
idees rondom film nie werklik ’n filmteorie nie, nie werklik ’n teorie oor film nie, maar veel 
eerder ’n teorie wat die eiesoortige interpretatiewe potensiaal van film uitbuit ten einde dít 
wat hy as die “sublime object of ideology” identifiseer, te analiseer. 
	 Wat in hierdie eerste deel van ’n tweeledige studie volg, is ’n oorsigtelike bestekopname 
van aspekte relevant tot die “Žižekiaanse” interpretasie van films. Ten einde dít te illustreer, 
sal Žižek (en Žižekiaanse idees rondom film) eers histories binne ’n Lacaniaanse filmteoretiese 
tradisie gekontekstualiseer word. Daarna volg ’n bespreking van motiewe kenmerkend van 
Žižek (en ander) se Lacaniaans-geïnspireerde filmteorie. Veral die “gaze” is die één motief 
waarop die herkonseptualisering van Lacan se werk deur Žižekiaanse filmteoretici skarnier.
Žižek stel homself dikwels (soms tereg en nie altyd met grasie nie) as skietskyf vir kritiese 
kommentaar op, veral in terme van hoe hy films analiseer. Die vraag wat dus ter afsluiting 
gestel word, is wat ’n Žižekiaanse “filmteorie” sou beteken as reaksie op hierdie kritiek en 
veral wat ’n nuwe self-opdrag ten opsigte van (film)teorie sou impliseer? My indruk is dat 
Žižek se assossiatiewe gebruik van film dalk ’n groter kompliment vir films en die filmmedium 
word, as wat deur sy kritici beweer word.



190

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

4	 Kyk Flisfeder (2012:19-35); Flisfeder en Willis (2014a:4-6); McGowan en Kunkle (2004a:xi-
xxix); McGowan (2007:1-20); McGowan (2015:56-63); Bordwell (1996:6-26); Bordwell (1989:83-
104) en Allen (2004:123-145) se beskrywing van die trajek van Lacaniaanse filmteorie en Žižek 
(2001) se The Fright of Real Tears, wat inspeel op die verskille tussen sy en ander filmteoretici 
se interpretasie van Lacan binne die konteks van filmteorie. Kyk ook Buckland (2014b:112-116).

5	 Belangrike name hier is Christian Metz, Raymond Bellour, Jean-Louis Baudry, Stephen Heath, 
Laura Mulvey, Jean-Louis Comolli, Jean-Pierre Oudart, Kaja Silverman, Colin MacCabe en Teresa 
de Lauretis (Carroll 1996:37).

6	 Kyk Althusser (1971:174; kyk ook 171, 173, 175; 1977:195). Kyk Žižek (1992c:224) se kritiek 
op Althusser se siening van interpellasie. Kyk Flisfeder (2012:24-26); McGowan (2007:172-173); 
Allen (2004:134-136) en Copjec (1994:21) vir besprekings van Althusser binne die konteks van 
filmteorie. Kyk ook Quendler (2014:14-20) en Cubitt (2014a:242-246).

7	 ’n Vroeër weergawe van Lacan se “Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je” is 
reeds in 1936 deur hom as referaat aangebied.

2.	 ŽIŽEK HISTORIES GEKONTEKSTUALISEERD IN FILMTEORIE

2.1	 Tradisionele Lacaniaanse filmteorie

Dít wat as “tradisionele” Lacaniaanse filmteorie beskryf word, moet enersyds binne die laat 
sestiger- en sewentigerjare se ontwikkelende sosiopolitieke konteks, andersyds teen die 
agtergrond van ’n lewendige intellektuele en teoretiese kruisbestuiwing gewaardeer word.
Self-refleksie met betrekking tot die sosiopolitieke relevansie en ideologiese betekenis van 
teorie as sodanig, het ’n saamsnoer van teoretiese uitgangspunte gefasiliteer en ’n wesenlike 
merk op ontwikkelinge binne die filmteorie gelaat.4 Hoewel hierdie eerste fase van 
psigoanalitiese filmteorie “Lacaniaans” genoem word, betrek dit ook fasette uit die teoretiese 
werk van Saussure, Althusser en Barthes, wat dan filmteoreties vertaal is.5

	 Die onderskeie teorieë se nuanses kan hier nie onder die loep geneem word nie, maar ’n 
belangrike gemeenskaplike deler wat met Lacan se vroeë werk in verband gebring kan word, 
hang saam met die beginsel van subjekvorming via film. Die werk van Louis Althusser, vernaam 
sy teoretisering van ideologie, ideologiese interpellasie en “ideological state apparatuses” 
(“ISA’s”) stel in hierdie verband ’n belangrike gemeenskaplike deler daar. Kortliks identifiseer 
Althusser ISA’s as sosiopolitieke instansies wat heersende relasies van dominasie en uitbuiting 
ideologies herhaal en herbevestig: selfs diegene wat uitgebuit word, koop in op die ideologie 
wat ten grondslag van hierdie relasies lê – wat sodoende tot die voortbestaan van sosiale onreg 
lei. Hierdie dinamika word gedra deur dít wat Althusser “interpellasie” noem – die ideologiese 
subjekvorming van die individu in die samelewing.6 Die individu word hiervolgens ideologies 
gekonstitueer, waardeur ook die koördinate van sy of haar bestaan vasgelê word. Volgens 
sekere filmteoretici vervul film die rol van ’n ISA deurdat dit met die resepsieproses bepaalde 
ideologiese subjekposisies vasstel: die kyker herken hom- of haarself as ’t ware as gevolg van 
die interpellasie van die film. Synde dat film ’n visuele medium is, speel die “image”, die 
beeld, as één van die fasette wat die Imaginêre uitmaak, hierin ’n sentrale rol.
	 Die individu se identifisering tydens die interpellasieproses oorvleuel tot ’n groot mate 
met Lacan se teoretisering van die Imaginêre, soos oorspronklik in sy 1949-essay oor die 
spieëlfase voorgestel (Flisfeder 2012:26-27).7 Identifisering met die beeld (“image”) wat die 
kind van hom- of haarself in die spieël waarneem, is dít wat aan hom/haar ’n gevoel van 
koherensie, outentisiteit en beheer sou gee (Lacan 1977:2). Vir subjekvorming sou die 
Imaginêre van uiterste belang wees: dit is die register wat aan die individu die illusie van 
outentieke selfheid en beheer gee, in kontras met die register van die Simboliese Orde, wat 



191

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

8	 Kyk Elsaesser en Hagener (2015:63-93) oor film as spieël; kyk ook Rushton oor die “Imaginary 
Signifier” (2014:253-257).

9	 Silverman (kyk Flisfeder 2012:30) tipeer hierdie in terme van die Lacaniaanse jouissance, ofte 
wel die ervaring van volheid en genoegsaamheid gesetel in die Imaginêre, soos vergestalt in die 
spieëlfase.

10	 Hierdie veronderstel ’n beweging vanaf die Imaginêre na die Simboliese (Flisfeder 2012:30).
11	 Kyk Žižek (2001:33); Flisfeder (2012:29-31); lsaesser en Hagener (2015:102-103); Buckland 

(2014b:268-272); Cubitt (2014b:453-457); McGowan (2015:62).
12	 Kyk McGowan (2007); McGowan (2003); Copjec (1994) en Block (2014b:225-231) oor die 

“gaze”.

mank gaan aan koherensie. Want waar die vermeende naatloosheid van die Simboliese Orde 
lostorring, verskaf die Imaginêre die laslappie. Gelees in terme van subjekvorming in die 
ideologiese opset, beteken dit verder dat die Imaginêre nié tot die visuele beeld beperk is nie: 
die Imaginêre slaan beide op die “image” as visuele beeld (dus pertinent ook film), én ook op 
verbeelde beginsels/voorstellings (“imagined”), wat dan as “waarheidsgetrou” gekonseptuali
seer en aanvaar word (Flisfeder 2012:27). Laasgenoemde is veral belangrik vir ideologie, 
aangesien álle subjekte, óók sosiopolitiese slagoffers, moet kan identifiseer met ’n beeld wat 
aan hulle die skyn van outentieke beheer gee. Film, as medium wat visuele “images” én 
verbeelde werklikhede daarstel, is só gesien by uitstek geskik om as ISA sekere subjekposisies 
vas te lê en te konkretiseer deur die manipulering van die kyker. Die film word die spieël,8 
word die perpetuering van ideologie, deurdat die kyker hom- of haarself in ’n (spieël) beeld 
herken, wat inherent ook verbeeld is. (kyk McGowan 2007:1-3).
	 Twee teoretiese begrippe wat veral Žižek uit bogenoemde aflei, is “suture” en “gaze” – 
beide gereken as filmiese metodes wat die kyker manipuleer deur hom/haar enersyds die illusie 
van mag te verleen (hetsy as voyeur of as die instansie wat betekenis aan die beeld kan toeken), 
andersyds die gekonstrueerdheid van sy/haar subjekposisie maskeer. Žižek beskryf “suture” 
as die wyse waarop kameraskote, waaraan moontlik met ’n eerste oogopslag nie maklik 
betekenis toegeken kan word nie, tog in nabetragting só geredigeer word, dat dit vir die kyker 
sin maak (kyk Žižek 2001:55). Die volgende kan as ’n baie simplistiese voorbeeld van filmiese 
“suturing” dien: 1) die kyker sien ’n kameraskoot en geniet die beeld wat hy/sy sien;9 2) die 
kyker ervaar die geïmpliseerde gekonstrueerdheid van die kameraskoot deur bewuswording 
van die “framing” daarvan;10 3) hierdie insig impliseer ’n instansie wat vir die “framing” van 
die beeld verantwoordelik is, maar sodra die kyker hierdie instansie (d.i. die perspektief van 
waaruit die kameraskoot gerig of gekonstrueer word) kan identifiseer of selfs hom- of haar 
self met hierdie instansie kan identifiseer (byvoorbeeld deur ’n volgende kameraskoot), het 
“suturing” plaasgevind. Die aktiwiteit van die kyker word dus gewek (2) maar dít word binne 
die parameters van die filmiese teks geabsorbeer (3) deurdat die illusie van (uitgestelde) 
koherensie geskep word.11 In Lacaniaanse terme beskryf suksesvolle “suturing” dus die toetrede 
van die subjek tot die Simboliese Orde, ofte wel die suksesvolle inneem van ’n (ideologies 
gekontamineerde) subjekposisie deur identifisering met laasgenoemde.
	 Volgens die lees van Althusser via Lacan (van die spieëlfase), manifesteer die subjek dus 
via die Imaginêre relasie tussen die individu en die “image”, die beeld, wat gesien word (Copjec 
1994:21, 22). Binne die konteks van hierdie dinamika sou die “gaze” ’n sentrale posisie inneem. 
(Dit is belangrik om hier te vermeld dat die “gaze” waarskynlik dié seminale motief binne 
Lacaniaanse filmteorie is, wat dan in neo-Lacaniaanse teorie anders geïnterpreteer word. 
Hieronder word egter die skuif van film as spieël na film as skerm bespreek; kyk Copjec 
1994:16.)12 Kortom identifiseer tradisonele Lacaniaanse filmteorie die “gaze” met die 



192

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

13	 Sy verwys hier natuurlik na Foucault se verwysing in Discipline and Punish na Jeremy Bentham 
se panoptikon: “He who is subjected to a field of visibility, and who knows it, assumes responsibility 
for the constraints of power; he makes them play spontaneously upon himself; he inscribes in 
himself the power relation in which he simultaneously plays both roles; he becomes the principle 
of his own subjection” (Foucault, 1977:203).

14	 ’n Belangrike vraag wat moet volg, is hoe antagonistiese kritiek binne die definisie van die sosiale 
dinamika as panoptikom dan moontlik is?

15	 Kyk Mulvey (2009:715); Neroni (2004:210); Flisfeder (2012:31-33); Sorfa (2009:286-295); 
McGowan (2015:61) en Elsaesser en Hagener (2015:105-108) oor Mulvey.

perspektief van die kamera. In Copjec (1994) se seminale werk oor die filmiese “gaze” gee 
sy die volgende definisie hiervan:

	 [...] for now me must begin with the observation that this ideal point can be nothing but 
the signified of the image, the point from which the image makes sense to the subject. In 
taking up its position at this point, the subject sees itself as supplying the image with 
sense. Regardless of whether one or two stages are posited, the gaze is always the point 
from which identification is conceived by film theory to take place. [...] the gaze always 
retains within film theory the sense of being that point at which sense and being coincide. 
The subject comes into being by identifying with the image’s signified. Sense founds the 
subject – that is the ultimate point of the film – theoretical and Foucauldian concepts of 
the gaze (Copjec 1994:22).13

Die filmiese “gaze” gaan hiervolgens oor mag, alternatiewelik, die illusie van mag – veral as 
“suturing” plaasgevind het (McGowan, 2015:60). Blind vir die deterministiese redusering van 
die eie subjek-posisie, ervaar dieselfde subjek sy mag oor die beeld wat gesien is en word, en 
waaraan betekenis toegeskryf kan word.14 Die belangrikste variant van hierdie siening van die 
filmiese “gaze” is die feministiese werk van Laura Mulvey (veral “Visual Pleasure and Narrative 
Cinema”, 2009), wat die “gaze” van die kamera as manlik georiënteerd sien – dus die vrou 
tot passiewe objek reduseer.15 As sodanig sou die filmmedium ’n onderliggende paternalistiese 
ideologie onderskryf.
	 Kortliks kan tradisionele Lacaniaans-geïnspireerde filmteorie soos volg saamgevat word: 
1) die fokus is bykans uitsluitlik op die Imaginêre en tot ’n mindere mate op die Simboliese 
– die Reële word glad nie verreken nie; 2) dit is ’n baie selektiewe lees van Lacan, deurdat 
die essay oor die spieëlfase voorop staan, hoewel die fokus van Lacan se latere werk beduidend 
hiervan wegbeweeg; 3) die “gaze” word geïnterpreteer in terme van die geïmpliseerde, dog 
illusionêre magsposisie van die kyker; en 4) die potensiaal vir ontsnapping aan die ideologies-
bepaalde subjekposisionering van die filmganger word beperk. Die tweede fase van Lacaniaanse 
filmteorie (dít wat ek as “Žižekiaans” sou omskryf) antwoord hierop – maar ook op die kritiek 
van ’n beweging wat sigself as Postteorie daarstel.

2.2	 Kritiek deur Bordwell e.a. (“Post-Theory”)

Onder die vaandel “Grand Theories will come and go, but research and scholarship will endure” 
(Bordwell 1996:30), neem ’n aantal teoretici sedert die begin van die negentigerjare standpunt 
teen Lacaniaanse filmanalise in. As voorstanders van sg. “middle-level research” (Bordwell 
1996:26-30) publiseer Bordwell en Carroll die antologie Post-Theory: Reconstructing Film 



193

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

16	 Kyk Carrol (1996:61-67); Flisfeder (2012:35-39); McGowan (2003:27); Currie (2004:105-122); 
Reynolds (2014:98-103) oor kognitiewe filmteorie.

17	 Bordwell (1996:18-26) vat sy kritiek in ’n tipering van vier aspekte saam, waaraan Lacaniaanse 
filmteorie sou skuldig wees: “Top-down inquiry”; “Argument as Bricolage”; “Associational 
Reasoning” en “The Hermeneutic Impulse”.

Studies (1996) wat as ’n bykanse manifesto Teorie met ’n hoofletter “T” bevraagteken – 
waaronder dan die Lacaniaanse invalshoek wat fokus op die funksie van die Imaginêre, die 
“gaze” en die ideologiese vasstelling van subjekposisies tydens die kykervaring (Bordwell 
1996:3).16 Die Lacaniaanse filmkyker is volgens die postteoretici niks meer as ’n verbeelde 
konstruk wat gebruik word om té groot opgesette vraagstukke suiwer teoreties te analiseer nie 
(kyk bv. Bordwell 1996:6-7).17 Eerder as om (teoreties) pertinent op die aanvegbaarheid van 
bepaalde Lacaniaanse uitgangspunte te fokus stel hulle in teenstelling hiermee die omgaan 
met regte kwessies, regte kykers en regte filmkontekste voorop. Die gevolg is nie één, breed 
opgesette teorie nie, maar eerder ’n veelvoud van teorieë afgestem op die spesifisiteit van dít 
wat ondersoek word. Belangrik vir hierdie sambreelterm is egter dat afleidings gemaak oor 
dít wat ondersoek word, empiries verifieerbaar behoort te wees. 
	
2.3.	 ’n Neo-Lacaniaanse reaksie

Een van die teoretiese reaksies op bogenoemde kan as neo-Lacaniaans beskryf word. Slavoj 
Žižek neem hier ’n belangrike posisie in en dien as ’t ware as kapstok vir ’n herkonseptualisering 
van Lacan binne die konteks van filmteorie. Hierdie herwaardering van Lacan skarnier 
grotendeels op die nuwe perspektief wat op die “gaze” gewerp word. Hieronder word die 
belangrikste motiewe van neo-Lacaniaanse filmteorie bondig saamgevat – motiewe wat in 
verskeie teoretici se werk grondliggend is, maar wat waarskynlik veral weens Žižek se media- 
teenwoordigheid ook populêr beslag gekry het (McGowan 2015:67). Omdat al hierdie motiewe 
in Žižek se werk figureer, terwyl by ander teoretici sekere motiewe op die voorgrond staan, 
gebruik ek vir die doeleindes van my betoog hier die omskrywing Žižekiaans, eerder as neo-
Lacaniaans.
	 Die Žižekiaanse reaksie op die postteorie manifesteer in drie geledinge: 1) ’n meta-
teoretiese problematisering van teorie as sodanig, tesame met die sosiopolitieke verant
woordbaarheid wat dit onderlê; 2) die ontluistering van tradisionele Lacaniaanse filmteorie 
as ’n fundamenteel verkeerde en selektiewe interpretasie van Lacan – wat die postteoretiese 
kritiek daarop per definisie oortollig maak; 3) ’n herwaardering van Lacaniaanse motiewe wat 
vroeër óf verkeerd geïnterpreteer (“gaze”) óf genegeer is (objet petit a, Reële, jouissance, 
“drive”, “desire” en fantasie). Die eerste twee aspekte word veral in Žižek se werk The Fright 
of Real Tears: Krzysztof Kieślowski Between Theory and Post-Theory (2001) ondervang.
	 Žižek stel sy hele filosofie (en per implikasie ook sy teoretisering van film) in diens van 
aktiewe sosiopolitieke standpuntinname. Sy fokus op die “Sublime Object of Ideology” kan 
as hoeksteen van sy denke gepostuleer word – en enige pretensies van teorie tot tydlose, 
universele geldigheid word as ideologies verdag geproblematiseer. Hy vind enige teorie 
histories-bepaald en die enigste wyse om die gevare hieraan verbonde te verreken as self-
refleksie met betrekking tot die historiese gekontekstualiseerdheid van die eie perspektief (kyk 
Žižek 2001:15, 17). Dít is volgens hom by postteorie afwesig en hy stel die vraag in hoeverre 
hierdie teorie nie ’n logiese uitvloeisel van ’n bestaande, kulturele dinamika is nie (Žižek 
2001:2; kyk ook 3).Teoretiese konflik word hiervolgens ’n verplaasde meningsverskil waardeur 



194

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

18	 Hierin lê ook sy kritiek jeens die lees van Lacan deur die perspektief van Althusser: min ruimte 
word deur interpellasie gelaat om aan die deterministiese dinamika van subjekposisionering te 
ontsnap. Dit sou die gevolg wees van die negering van Lacan se teoretisering van die Reële Orde 
(Žižek 1992c:224; McGowan & Kunkle 2004a:xvi-xvii).

19	 Kyk Wood (2012:-19) vir ’n kort uiteensetting van Žižek se opvatting van dialektiek, veral met 
verwysing na Hegel.

20	 Kyk McGowan (2003); McGowan (2015:63-67); Neroni (2004:211-213).
21	 Die valse verbandlegging tussen “gaze” en mag kom volgens haar neer op ’n verkeerde lees van 

Lacaniaanse teorie deur ’n Foucaultiaanse bril: kyk Copjec (1994:18). Kyk egter Krips (2010) 
oor Copjec se interpretasie van die Foucaultiaanse panoptikon.

dieperliggende sosiopolitieke (en ideologiese) antagonisme vorm aanneem (Flisfeder 2012:36). 
Sy konseptualisering van Hegeliaanse dialektiek sou daarenteen verreken hoe historiese 
spesifisiteit tot universele gegewe gehegemoniseer word, overgeset synde, bly sý Hegeliaanse 
dialektiek bewus van die eie historiese gesitueerdheid (Žižek 2001:23-24). Insig in hierdie 
konteksgebondenheid baan die weg vir sosiopolitieke verantwoordbaarheid – die selfopdrag 
om die teoretiese ivoortoring te verlaat.18 Kortom sou sy gebruik van dialektiek as metode 
weens die teoretiese self-insig wat dit moontlik maak, veel meer eties regverdigbaar wees 
(kyk Žižek 2001:148).19

	 Meer pertinent wys Žižek op die misplaastheid van postteoretiese kritiek op Lacaniaanse 
filmteorie – die “Lacaniaanse” teoretici wat gekritiseer word, sou nie verteenwoordigende 
eksponente van Lacan se psigoanalise wees nie (Žižek, 2001:4; kyk ook x). Omdat veral die 
Lacaniaanse “gaze” verkeerd geïnterpreteer is en belangrike latere ontwikkelinge in Lacan se 
denke buite rekening gelaat is, diskwalifiseer Žižek tradisionele Lacaniaanse filmteorie en 
presenteer alleenlik neo-Lacaniaanse filmteorie as werklik Lacaniaans. Noodwendig teiken 
postteoretici ’n strooipop wat reeds van die begin af irrelevant is: Lacan self  behoort ’n kans 
gegun te word (Žižek 2001:2). ’n Žižekiaanse filmteorie veronderstel sodoende ’n terugkeer 
na Lacan:’n herkonseptualisering van bepaalde sleutelbegrippe en ’n daarstel van ander idees 
wat tot nog toe verkeerd geïnterpreteer, onderbelig of heeltemal afwesig was. Beginnende by 
’n herdefinisie van die “gaze”, kring die teoretiese motiewe konsentries verder uit.

3.	 HERKONSEPTUALISERING VAN LACANIAANSE BEGRIPPE

3.1	 “Gaze” / “Suture”

Joan Copjec het met haar 1989-artikel, “The Orthopsychic Subject”, die kontoere van 
Lacaniaanse filmteorie verlê.20 Nie net ontmasker sy die valse verbandlegging tussen “gaze” 
en die (illusionêre) mag van die kyker via die kamera nie, maar kritiseer sy ook die wyse 
waarop Lacan se eie teoretisering van die “gaze” deur filmteoretici onverreken gelaat is. “Gaze” 
het volgens Copjec niks met bemagtiging, of dan die illusie van bemagtiging van die subjek 
te make nie, maar eerder met die wyse waarop die kyker se begeerte reeds uit die staanspoor 
deur die objek, hier die film, geïmpliseer word: dit gaan dus nie oor mag nie, maar wel oor 
begeerte (McGowan 2015:70).21

	 In ’n essay wat veel later as die teks oor die spieëlfase verskyn het (“Of the Gaze as objet 
petit a”, 1981), het Lacan sélf die “gaze”as ’n disrupsie van die subjek se visuele blik getipeer. 
Die feilbaarheid wat die limiete van subjektiwiteit meebring, beteken dat die subjek soms 
bewus word dat hy/sy nie alles kan waarneem nie, maar nog meer as dit: dat sy/haar 



195

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

22	 Kyk Lacan (1981:83); Copjec (1994:30); McGowan (2007:5-8, 25).
23	 Kyk veral Žižek (1992c) se  “‘In His Bold Gaze My Ruin Is Writ Large’”; kyk ook Žižek (1991:114, 

125).

subjektiwiteit bepalend is vir die wyse waarop die visuele ervaring gekonstrueer is.22 Die 
visuele beeld impliseer of veronderstel die begeerte van die subjek om te sien – met die 
kwalifisering dat die subjek natuurlik nooit alles kan sien nie, “dit” kan sien nie. Insig hierin 
en die onsekerheid wat hierop volg, gooi egter ook ’n skadu oor dít wat wél gesien kan word, 
want skielik word dit duidelik dat alles binne die parameters van die eie “visuele” begeerte 
gekonstrueer is: “It is rather it [the gaze] that grasps me, solicits me at every moment, and 
makes of the landscape something other than a landscape, something other than what I have 
called the picture” (Lacan 1981:96; kyk ook Copjec 1994:34). Waar Lacaniaanse psigoanalise 
’n teorie oor begeerte is, dien dit ook as stramien vir die visuele ervaring: “We can apprehend 
this privilege of the gaze in the function of desire, by pouring ourselves, as it were, along the 
veins through which the domain of vision has been integrated into the field of desire” (Lacan 
1981:85; kyk ook Copjec 1994:35; McGowan 2015:74).
	 Die tradisionele siening van die “gaze” word dus omgedraai: dit is nie die blik en perspektief 
waarmee die kyker identifiseer nie, maar juis die blinde oog van die visuele veld wat op die 
kyker gerig word – dít wat die kyker gedink het hy of sy neem waar, kyk konfronterend na die 
kyker terug en impliseer die subjektiewe begeerte van die kyker (Copjec 1994:36). Die “gaze” 
is die antitese van (illusionêre) mag: Copjec se Lacaniaanse benadering sien die filmdoek nie 
meer as ’n spieël nie (die Imaginêre beeld waarmee die kyker soos in die Lacaniaanse spieëlfase 
identifiseer), maar juis hierdie “spieël” as ’n skerm (“screen”): sekere goed word afgeskerm en 
is sodoende visueel ontoeganklik, maar dit is juis ook die skerm wat in die eerste plek 
bewusmaking van hierdie dinamika skep (kyk McGowan 2015:71-72).
	 Met verwysing na tradisionele Lacaniaanse filmteorie sou hierdie siening van die “gaze” 
verreikende implikasies vir film gesien as ISA inhou. Žižek se siening van ideologie strook 
byvoorbeeld nie met dié van Althusser nie en die Althusser-geïnspireerde subjekposisionering 
van die kyker kan volgens die aangepaste siening van die “gaze”nie ideologies deterministies 
en bepalend wees nie, aangesien die kyker van sy/haar eie geïntegreerdheid in die filmteks 
bewus kan word – wanneer die visuele blik stuit op die aanwesigheid van die “gaze”. Die 
ideologiese fantasie van mag en beheer loop op die rotse, soos verteenwoordig deur die “gaze” 
se disrupsie (kyk McGowan 2015:75). Film speel egter ’n belangrike rol deurdat dit ’n 
tweesnydende swaard verteenwoordig: enersyds stel dit die fantasie van ’n ideologie daar, maar 
andersyds is die “gaze” immer teenwoordig, wat die wankel bene van hierdie selfde ideologie 
onderskryf. Die een kan eenvoudig nie sonder die ander nie (kyk bv. McGowan 2007:15).
	 Žižek onderskryf in sy eie werk hierdie interpretasie van die “gaze”: “The gaze marks 
the point in the object (in the picture) from which the subject viewing it is already gazed at, 
i.e. it is the object that is gazing at me” (Žižek 1991:125; kyk ook Flisfeder 2012:57).23 Maar 
waar Lacan op oomblikke of plekke fokus waar die “gaze” manifesteer, is dit vir Žižek 
alomteenwoordig – die “gaze”, of “vlek” (“stain”) soos hy dit noem, kyk altyd na die kyker 
terug (Žižek 1992c:224; 1992a:15-16; McGowan 2014:75). Bewuswording van hierdie 
terugkerende blik bring dan soos by Copjec en Lacan insig in die eie begeerte wat geïmpliseer 
word – ’n aspek wat Žižek uitvoerig met voorbeelde uit Hitchcock se Psycho belig (Žižek 
1992c:223). Dit is dikwels banale aspekte wat as voorbeelde van die “gaze” voorgehou word, 



196

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

24	 Die bekende laaste kameraskoot van Norman Bates wat in Psycho direk na die kyker terugkyk, 
word deur Žižek in hierdie terme geïnterpreteer (Žižek 1992c:257).

25	 Kyk Žižek (1991:12, kyk ook 6, 8,13, 38, 94-95); Žižek (1989:69, 178, 209); Žižek (2001:55, 
65); Flisfeder (2012:42).

maar Žižek stel dit ook duidelik dat daar geen intensie agter die “gaze” skuil nie – die blik 
wat na die kyker terugkyk, is blind (kyk bv. Žižek 1992c:236).24

	 Die herdefinisie van die “gaze” hou ook implikasies vir “suturing” in: met die “gaze” as 
disruptiewe teenwoordigheid word dit moeilik om “suturing” as geldige opsie te beskou om 
die ideologiese fantasie van die Simboliese Orde naatloos te verseël. Žižek bespreek veral in 
The Fright of Real Tears (2001) die “Interface”-beginsel (39-41, 50-54, 55, 131-132), waar 
“suturing” nie via ’n aantal kameraskote plaasvind nie, maar waar subjektiewe en objektiewe 
perspektiewe van objekte/tonele in een kameraskoot met mekaar gejukstaponeer word (kyk 
Žižek 2001:54; kyk ook Buckland 2014b:268-272). Die gevolg is ’n “suturing” in naam, maar 
in werklikheid ook ’n steurende diskrepansie wat poog om die disruptiewe teenwoordigheid 
van die “gaze” te versteek.

3.2	 Objet petit a

Žižek (1991:12)25  beskryf die objet petit a as objektivering van die disrupsie meegebring deur 
die geïmpliseerde begeerte van die subjek. Dit verteenwoordig enersyds hierdie disrupsie, 
maar funksioneer andersyds ook as katalisator van die subjek se begeerte – om daardeur die 
funksionele oorsaak van hierdie begeerte te sinjaleer. Die objet petit a bestaan alleenlik as ’n 
afwesigheid wat deur die afwesigheid daarvan die werklikheid omraam en rig. Dit is inhoudelik 
leeg en nie die objek van begeerte nie, maar daarenteen wel die oorsaak van begeerte: die 
subjek kan poog om met objek-plekhouers die begeerte te vervul, maar die objet petit a kan 
nooit hiertoe gereduseer word nie, aangesien enige objek altyd tekort sal skiet.
	 In terme van filmteorie kan die objet petit a met die “gaze” gelykgestel word – die “blinde” 
oog wat terugkyk na die kyker. Die kyker se begeerte om te sien word deur die “gaze” gerig, 
maar die oomblik wanneer die kyker daadwerklik met die wyse waarop die film sy/haar eie 
subjektiwiteit impliseer gekonfronteer word, word die kyker bewus van die afwesigheid van 
dít waarna die objek skynbaar verwys en word die “gaze”/objet petit a se afwesigheid tasbaar 
aanwesig (kyk ook Flisfeder 2012:60-62; McGowan, 2015:46).

3.3	 Die Simboliese en die Imaginêre

Lacan se psigoanalitiese teorie maak voorsiening vir drie registers of ordes: die Simboliese, 
die Imaginêre en die Reële. Die Simboliese verteenwoordig die ketting van betekenaars 
waardeur sin en betekenis geskep word, met die Imaginêre wat die foutlyne in die Simboliese 
verseël deur die subjek se koöptering van Imaginêre motiewe (of alternatiewelik, die Imaginêre 
motiewe se koöptering van die subjek). Beide het te make met die sinvolle struktuur en 
strukturering van die werklikheid – ’n struktuur waardeur ook sin aan die eie, subjektiewe 
bestaan gegee word:

	 [...] to put it simply, imaginary identification is identification with the image in which we 
appear likeable to ourselves, with the image representing “what we would like to be”, 
and symbolic identification, identification with the very place from where we are being 
observed, from where we look at ourselves so that we appear to ourselves likeable, worthy 
of love (Žižek 1989:116; kyk ook 145-148).



197

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

26	 Dit word hieronder bespreek.
27	 In Žižek se eie teorie word die Reële deur die verskillende Lacaniaanse registers gemoduleer (kyk 

Žižek 1989:74, 88-89, 190-196; Žižek1991:14-15, 17, 52; Žižek 1992a:22; Flisfeder 2012:43-48, 
60-62; McGowan 2015:37-38).

Žižek se gebruik van die Simboliese en die Imaginêre verskil nie soseer van die gebruik deur 
tradisionele Lacaniaanse filmteoretici nie – sy fokus verskuif net weg van die klem wat op die 
Imaginêre geplaas word (kyk die beskrywing van die spieëlfase hierbo), na die Reële (ook 
gesien as ’n modaliteit van die objet petit a) wat die lukrake aard van identifisering met beide 
registers onderstreep en sodoende die suksesvolle aanwending van die ideologiese vangnet 
van die Simboliese Orde bevraagteken. In filmteoretiese terme stel die Simboliese en Imaginêre 
die stramien daar, waarop die ideologiese fantasie van die film geweef word.26

3.4	 Die Reële

Hierbo is reeds aangedui dat die Lacan waarop Žižek en ander verteenwoordigers van neo-
Lacaniaanse filmteorie hulself beroep, die Lacan van die Reële is. Die Reële is verteenwoordig 
dít wat eerstens aan die Simboliese ontsnap en tweedens nie deur die Imaginêre versteek kan 
word nie. Die Simboliese Orde is inherent feilbaar en kan nie alles tot uitdrukking bring nie 
– nie noodwendig omdat die werklikheid semiotiese grense oorstyg nie, maar ook omdat die 
inherente struktuur van die Simboliese Orde antagonistiese elemente insluit, wat strukturele 
disrupsie veroorsaak (kyk bv. McGowan 2015:34-39). Die Reële kan hiervolgens onder meer 
deur die lens van die objet petit a gelees word en ironies genoeg beswaarlik onder woorde 
gebring word!27 Tog noop die Reële egter Simboliese pogings tot singewing, tot appropriasie, 
deur middel van betekenistoekenning (Žižek 1991:31). Dit geskied egter alleenlik by 
nabetragting, indien hoegenaamd. (Kuns kan wel die Reële medieer, wanneer die kunswerk 
wars van enige betekenistoeskrywing staan: herhaalde pogings tot interpretasie word hier
volgens niks minder as die strukturele, traumatiese sirkelbeweging verby die ondeurdringbare 
Reële nie.)
	 Die Reële word op verskeie wyses deur film gemedieer – op diëgetiese vlak is dit dikwels 
stukrag vir die narratief wat verhaal word, maar ’n direkte mediëring daarvan aan die kyker 
is ook moontlik deur die “vorm” daarvan direk te presenteer. Dit sluit onder meer die konsep 
van “rendu” in, waardeur die kyker met klanke gekonfronteer word wat nie diëgeties sin maak 
nie en eerder disoriënterend aandoen (Žižek 1991:39-43) – veral die films van David Lynch 
sou slaag daarin om die Reële deur beeld en klank vas te vang (Žižek 2000:21). As voorbeeld 
verwys Žižek na ’n toneel uit The Elephant Man waar John Merric se “psigiese werklikheid” 
deur “rendu” vergestalt word (1980): 

	 The matrix of the “external”, “real” sounds and noises is suspended or at least appeased, 
pushed to the background; all we hear is a rhythmic beat the status of which is uncertain 
[...] a pulse that does not imitate or symbolize anything [...] The closest we can get to 
describing it is to say that it is again the beat of that “grey and formless mist, pulsing 
slowly as if with inchoate life” (Žižek, 1991:40-41).

Laastens verteenwoordig die Reële ook ’n vitale oorvloed, wat met die Lacaniaanse begrip 
jouissance in verband gebring kan word:



198

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

28	 Kyk Flisfeder (2012:65, 134, 143-144); MacCannell (2004:48)
29	 Lacan maak ’n onderskeid tussen manlike en vroulike jouissance: hier kan nie verder daarop 

ingegaan word nie. Kyk Restuccia (2004:190) en Neroni (2004:218-219).
30	 Soos wat ideologie (die Simboliese) nie sonder jouissance kan nie, so kan die omgekeerde ook 

nie werk nie (aangesien jouissance simbolies onmoontlik is). Die verlies van die meesterbetekenaars 
en gevolglike simboliese betekeniskettings in die postmodernisme konfronteer die subjek met 
die moontlikheid van jouissance, wat maak dat weer teruggegryp word na ’n ideologiese verbod 
as buffer (Flisfeder 2012:78, 117; Žižek (2009:30).

	 As Lacan points out again and again, the very notion of life is alien to the symbolic order. 
And the name of this life substance that proves a traumatic shock for the symbolic universe 
is of course enjoyment” (Žižek 1992a:22).

3.5	 Jouissance

Jouissance speel in op die verskil tussen plesier en genot: waar plesier die belofte van vervulde 
begeertes verteenwoordig, is genot ’n allesoorweldigende toestand van ekstase wat selfs die 
grense van individuele subjektiwiteit wegvaag in die intensiteit van die belewenis daarvan.28 
Dit is die “onmoontlike” vervulling van die objet petit a, trouens ’n objektivering of dan 
“suturing” daarvan (Flisfeder 2012:42, 65); ’n traumatiese intensiteit van intense genot in pyn; 
’n presimboliese, onrepresenteerbare ervaring van verlies van die self – waarvan die wortels 
uiteindelik na die doodsdrif van Sigmund Freud terug te lei is (Župančič 1992:93). Die mens 
jaag jouissance na ten spyte van die selfvernietiging wat dit inhou; dit is trouens die 
selfvernietiging van die simboliese subjek (McGowan 2015:55, 56; Neroni 2004:214; Žižek 
1989:135-139, 212).29

	 Hoewel die ganse Simboliese en Imaginêre registers deur jouissance onttakel word, is dit 
ironies genoeg juis die Simboliese wat dit in die eerste plek in die lewe roep: met die subjek 
se toetrede tot die Simboliese orde (simboliese kastrasie) word die brug na die gepostuleerde 
jouissance van ’n verlore, presimboliese paradys verbrand, om toegang daartoe vir altyd te 
verhinder (kyk bv. Eisenstein 2004:4, 9; kyk ook Žižek 1992c:229). Die funksie van die 
Simboliese orde word dan om die potensiaal van jouissance, of dan eerder die uitreik daarna 
te tem en te kanaliseer in rigtings wat nie die Simboliese in gevaar sal bring nie: dus die poging 
om ekstatiese genot te omvorm tot plesier wat wel realiseerbaar is. En om terug te keer na die 
verskille tussen genot en plesier, blyk plesier dan ideologies manipuleerbaar te wees, terwyl 
genot dwars staan van enige ideologie. Dít bring enorme politieke implikasies mee, aangesien 
ideologie dan die weg word om jouissance só te bestuur dat die eie inploffing daarvan verhoed 
word (Flisfeder 2012:134, 143-144). Maar om die ironiese stelling van hierbo anders te 
formuleer: dit is juis jouissance wat die ander kant van die ideologiese munt is – en die 
ideologiese uitdaging is om die snykant tussen die twee sye na iets sosiopolities manipuleer
baars te transponeer.30

	 Jouissance, die objet petit a en die Reële vorm duidelik ’n triade wat deels met mekaar 
oorvleuel en mekaar deels belig: jouissance is die vernietiging van die subjek (onttakeling 
van die Simboliese en Imaginêre koördinate daarvan) deur die konfrontasie met en/of 
assimilasie van die Reële (in die self en/of in die werklikheid) – iets wat as moontlikheid deur 
die objet petit a gesuggereer word, maar in wese “onmoontlik” is om ten volle te realiseer 
(kyk bv. Žižek 1989:85-86, 184, 204). Aangesien die objet petit a in filmteorie met die “gaze” 
gelykgestel word, word jouissance in die wek van die kyker se begeerte geïmpliseer (Flisfeder 
& Willis 2014:7) – indien die dinamika van begeerte binne film (as ideologiese fantasie) 
verstaan kan word, kan ideologie ook beter verstaan word.



199

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

31	 Kyk Žižek(1992c:228-229; 1992a:48; 1991:5-6, 21-23, 37, 134); Flisfeder (2012:165-166); 
McGowan (2004:165); McGowan (2007:9-10, 69-70, 81).

32	 “Ideology is not a dreamlike illusion that we build to escape insupportable reality; in its basic 
definition it is a fantasy-construction which serves as a support for our ‘reality’ itself: an ‘illusion’ 
which structures our effective, real social relations and thereby masks some insupportable, real, 
impossible kernel (conceptualized by Ernest Laclau and Chantal Mouffe as ‘antagonism’: a 
traumatic social division which cannot be symbolized). The function of ideology is not to offer 
us a point of escape from our reality but to offer us the social reality itself as an escape from some 
traumatic, real kernel” (Žižek 1989:45).

3.6	 Drang en begeerte

Die konfigurasie van drang en begeerte kan op dié van genot (jouissance) en plesier gekarteer 
word.31 Waar genot sosiopolities gesproke normatiwiteit oorskry en plesier daarenteen 
ideologies-normatiewe manipulasie veronderstel, is drang eweneens transgressief en begeerte 
dít wat enersyds gewek word, maar andersyds gemanipuleer word (Flisfeder 2012:58, 59). 
Om begeertes, of die behoefte aan plesier te wek, is ’n voorvereiste vir die ideologiese mani
pulasie van dieselfde: begeerte is die transmutasie van drang deur middel van ideologies-
bepaalde fantasie (Flisfeder 2012:116). Dit bly egter ’n tweesnydende swaard, aangesien 
manipulasie soms misluk, wat dan die deur vir die presimboliese drang ooplaat. 
	 Die dinamika van film werk op dieselfde beginsel: die kyker het die begeerte om na die 
film te kyk, aangesien verskeie elemente afwesig is (in die narratief, die visuele, veld, ens.) 
wat ’n spanningslyn skep. Maar hierdie konfigureer alles op ’n inhoudelike vlak – die objet 
petit a, in filmteorie vergestalt deur die “gaze”, verteenwoordig ook op vormvlak ’n afwesigheid 
wat die begeerte wek om gevul te word – veral in terme van betekenistoeskrywing. Die “gaze” 
as objet petit a kan egter nooit deur die sinvolle beskrywing daarvan in Simboliese terme 
gevul of vervul word nie, wat die moontlikheid van jouissance altyd buite bereik plaas. Die 
drang tot vervulling word in terme hiervan bestendig en geperpetueer. Film werk dus op 
verskeie vlakke: dit wek begeerte, maar manipuleer dít deur die koördinate van die fantasie 
wat daargestel word. Begeerte kan egter ook nooit bevredig word nie en enige objek van 
begeerte fungeer bloot as plekhouer om die disrupsie van die “gaze” as objet petit a te versteek 
(kyk bv. Flisfeder 2012:98; McGowan 2015:169; McGowan 2012:98). Tog beteken die kyk 
na die film die belangstelling of begeerte om te sien – wat beteken dat die kyker se begeerte 
van meet af aan deur die film geïmpliseer word.
	 In sy dokumentêre films stel Žižek dit duidelik dat film sekerlik die belangrikste gereedskap 
is wat die moderne mens leer hoe om te begeer – wat bedoel hy hiermee? Dat die dinamika 
van film wentel rondom die wyse waarop die fantasieë wat dit skep met aspekte soos begeerte, 
drang, plesier, genot, die objet petit a as “gaze”omgaan. Žižek sien dieselfde dinamika in die 
wyse waarop ideologieë met dieselfde aspekte omgaan. Verstaan mens dus hoe filmiese 
fantasieë funksioneer, verstaan mens ook hoe ideologie werk.

3.7	 Fantasie

Hierbo is na een van die funksies van die Simboliese register verwys as sou dit jouissance 
“tem” en “kanaliseer”, in ander terme gestel dat ideologies bepaalde fantasie drang in begeerte 
transmuteer: die Simboliese word (in hierdie trajek) met ideologie en fantasie gelykgestel (kyk 
bv. Flisfeder 2012:97).32 En deurdat ideologie (as fantasie) oriënterende koördinate vir beide 



200

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

33	 Kyk bv. Flisfeder (2012:133, 161); Flisfeder en Willis (2014:8-9); McGowan & Kunkle 
(2004a:xviii); McGowan (2007:167); Block (2014a:183-186).

34	 Kyk veral Bordwell (2005a) en Bordwell (2005b), na die aanval wat Žižek op die postteoretici 
geloods het.

die subjek en kollektief daarstel, word dít wat Žižek die “staging” van “desire” noem, 
gefasiliteer (Žižek, 1991:6, 8, 9). Fantasie of ideologie fungeer as beskerming teen die self-
vernietiging van jouissance, beskerming teen konfrontasie met die Reële, maskering van die 
objet petit a, maar ook as manipulasie van die subjek (kyk bv. Flisfeder 2012:98, 152; McGowan 
2015:52). Dit vind plaas deurdat die subjek die illusie gegun word dat hy/sy toegang tot 
jouissance het – natuurlik sonder om dít in werklikheid te realiseer. Daarom skep ideologie 
struikelblokke vir die realisering van die eie doelstellings – enersyds omdat die realisering 
hiervan ’n inherent onmoontlike gegewe is, maar andersyds ook om die belofte van toekomstige 
vervulling as stukrag vir die eie self-perpetuasie te verskans (kyk Flisfeder & Willis 2014:8; 
McGowan 2007:80). Die vraag bly wat die verhouding van drome (ideologie/fantasie) tot die 
alledaagse werklikheid is – anders geformuleer of die onderskeie dinamika van “drome” en 
hierdie werklikheid mekaar as sodanig opponeer: “A dream awakens just at the moment when 
it could unleash the truth, so that one awakens only in order to continue to dream – to dream 
in the real, or to be more exact, in reality” (Lacan in McGowan 2007:167).
	 Film speel in terme van insig in hierdie problematiek ’n seminale, heuristiese rol. Die 
dinamika van film as fantasie is volgens Žižek ’n spieëlbeeld van hoe ideologie in die 
werklikheid funksioneer: die kyker se identifisering met die film via die “suspension of 
disbelief” strook met hoe die ideologiese subjek hom/haarself in die werklikheid terugvind. 
Die ambivalente aard van filmiese fantasie as kanalisering vir die subjek se begeerte, laat egter 
via bewustelike konfrontering met die “gaze” as objet petit a ook die moontlikheid oop vir 
bewusmaking van die grense van ideologie/fantasie, alternatiewelik die wyse waarop die 
subjek se begeerte van meet af aan deur die film geïmpliseer word (kyk bv. Vighi 2014:132-
134; McGowan 2015:81). Wat in ’n daaglikse, ideologiese bestaan normaalweg bykans 
onoorsigtelik blyk te wees word binne die parameters van die film veel makliker sigbaar: die 
objet petit a kristalliseer in die “gaze” uit, wat tot die bewusmaking van die eie begeerte lei.33 
Die afleidings wat hieruit voortvloei, strook egter nie met die gevolgtrekkings van die 
tradisionele Lacaniaanse filmteoretici nie – dat die ware werklikheid agter die sluier van 
ideologie verskuil is – maar eerder dat die werklikheid as sodanig ’n fantasie is: die sluier is 
trouens ál wat daar is (kyk bv. Žižek 1992c:217-218; Žižek 2001:77; McGowan 2007:14; 
Fisfeder 2011:86). Indien iets wel daaragter sou skuil, is dit die onmoontlike Reële, die 
verwesenliking van jouissance (kyk bv. McGowan 2004:167).
	 Hierdie is ’n breed opgesette en simplistiese oorsig van hoe Žižek films benader, of dan 
die teoretiese aspekte wat deur “Žižekiaanse” filmteorie geproblematiseer word: dit gaan oor 
die spanning tussen fantasie en objet petit a wat in elke film óf subtiel en genuanseerd versteek, 
óf baie direk op die voorgrond gestel word. Die punt is dat film as sodanig hierdie dialektiek 
op ’n unieke manier demonstreer, wat lig werp op die konseptualisering van moderne ideologie.

4.	 GEVOLGTREKKING

Žižek is dikwels die teiken van kritiek vanuit verskeie oorde – veral weens die wyse waarop 
hy teoreties met films omgaan.34 Kritici fokus op sy assossiatiewe filmanalises, wat geen 



201

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

35	 McGowan (2014) antwoord breedvoerig op hierdie beswaar: Žižek se gebruik van (op die oog 
af) lukrake voorbeelde is gefundeer in die gebruik van ’n Hegeliaanse dialektiek, waarin die 
spanning tussen spesifieke voorbeeld en teoretiese konsepte te berde gebring word. Kyk Žižek 
(1991:vii, 3); Žižek (1992a:xi); Flisfeder (2012:82).

samehangende of gesistematiseerde teorie sou daarstel nie (kyk bv. Flisfeder 2012:18; Vighi 
2014:131); sy gebruik van film as middel tot ’n doel deur films te reduseer tot illustrasiemateriaal 
vir sy filosofiese teorie (McGowan 2014:68)35 en sy gebruik van lukrake voorbeelde in hierdie 
verband (McGowan 2014:68). Uiteindelik is die beswaar dat sy fokus in die eerste plek op sy 
teoretisering van ideologie is en dat die film as kunswerk nie sentraal staan nie.
	 Die eerste belangrike les te leer uit Žižekiaanse filmteorie is die vooropstelling van populêre 
kultuur – vandaar ook sy gebruik van springmielieflieks as illustrasievoorbeelde van 
Lacaniaanse beginsels. Populêre kultuurprodukte is populêr omdat dit tot ’n groter deel van 
die samelewing spreek as kunsfilms. Dít benadruk die betekenis wat hierdie films inneem as 
verteenwoordigend van die wyse waarop hedendaagse ideologie funksioneer: dalk nie vanuit 
’n estetiese standpunt nie, maar vanuit ’n ideologiese invalshoek is hierdie films belangrik.
	 Ons leef in ’n visuele kultuur waarin film ’n bevoorregte posisie inneem – die hedendaagse 
wêreld is ’n bombardement van visuele beelde en film word ’n wyse om ’n greep hierop te 
verkry: “In order to understand today’s world, we need cinema, literally. It’s only in cinema 
that we get that crucial dimension we are not ready to confront in our reality. If you are looking 
for what is in reality more real than reality itself look into cinematic fiction” (Žižek in Flisfeder 
2012:1; Flisfeder 2012:11; kyk ook Flisfeder & Willis 2014:2, 3; Vighi 2014:142; McGowan 
2015:9-10). Film bied ’n unieke geleentheid om die dinamika van begeerte te ondersoek: die 
fantasiestrukture van film is dieselfde strukture wat ons werklikheid vorm en die skering en 
inslag van ons daaglikse bestaan verteenwoordig (kyk Žižek 1992c:218; McGowan 2007:32).
	 Die belangrikste is egter Žižek se self-opdrag ten opsigte van histories-bepaalde en sosiaal-
verantwoordbare beoefening van teorie – en in sy geval beteken dít standpunt inneem teen 
kapitalistiese ideologie. Metateoreties is sy filmteorie hiervolgens nie die teoretisering van 
film nie, maar eerder die teoretisering van ideologie via filmkritiek (Žižek, 2001:9; Flisfeder, 
2012:5). Die vraag is of dít nie juis die grootste kompliment moontlik is wat van films en film 
as medium gemaak kan word nie: die dink met film, die gebruik van die filmmedium as 
implement? Hierdeur is film nie net ’n objek om esteties te waardeer nie, maar verder ook 
mikroskoop en verkyker om die kontoere van ons werklikheid te verken – deel twee poog om 
so ’n onderneming te demonstreer.
	
BIBLIOGRAFIE

Allen, Richard. 2004. Psychoanalytic Film Theory. In Miller, Toby and Stam, Robert (eds). 2004. A 
Companion to Film Theory. Malden: Blackwell Publishing, pp. 123-145.

Althusser, Louis. 1971. Ideology and Ideological State Apparatuses. In Althusser, Louis. Lenin and 
Philosophy and Other Essays. London: New Left Books, pp. 127-186.

Althusser, Louis. 1977 [1971]. Freud and Lacan. In Althusser, Louis. Lenin and Philosophy and Other 
Essays. London: New Left Books, pp.181-201.

Block, Marcelline. 2014a. Fantasy and Spectatorship. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 
2014. The Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 183-186.

Block, Marcelline. 2014b. Gaze Theory. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. The 
Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 225-231.



202

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

Bordwell, David. 1989. Making Meaning: Inference and Rhetoric in the Interpretation of Cinema. 
Cambridge: Harvard University Press.

Bordwell, David. 1996. Contemporary Film Studies and the Vicissitudes of Grand Theory. In Bordwell, 
David and Carroll, Noël (eds). 1996. Post-Theory: Reconstructing Film Studies. Madison: University 
of Wisconsin Press, pp. 3-36.

Bordwell, David. 2005a. Figures Traced in Light: On Cinematic Staging. Berkeley, Los Angeles and 
London: University of California Press.

Bordwell, David. 2005b. Slavoj Žižek: Say Anything. www.davidbordwell.net/essays/zizek.php [12 Julie 
2016].

Bordwell, David and Carroll, Noël (eds). 1996. Post-Theory: Reconstructing Film Studies. Madison: 
University of Wisconsin Press.

Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. The Routledge Encyclopedia of Film Theory. 
London and New York: Routledge.

Buckland, Warren. 2014a. Contemporary Film Theory. In: Branigan, Edward and Buckland, Warren 
(eds). 2014. The Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 
112-116.

Buckland, Warren. 2014b. Interface. In: Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. The 
Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 268-272.

Carroll, Noël. 1996. Prospects for Film Theory: A Personal Assessment. In Bordwell, David and Carroll, 
Noël (eds). 1996. Post-Theory: Reconstructing Film Studies. Wisconsin: The University of Wisconsin 
Press, pp. 37-68.

Copjec, Joan. 1994. Read My Desire: Lacan Against the Historicists. Cambridge: MIT Press.
Cubitt, Sean. 2014a. Cinema and Ideology. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. The 

Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 242-246.
Cubitt, Sean. 2014b. Suture. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. The Routledge 

Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 453-457.
Currie, Gregory. 2004. Cognitivism. In Miller, Toby and Stam, Robert (eds). 2004. A Companion to Film 

Theory. Malden: Blackwell Publishing, pp. 105-122.
Eisenstein, Paul. 2004. Visions and Numbers: Aronofsky’s IT and the Primordial Signifier. In McGowan, 

Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004. Lacan and Contemporary Film. New York: Other Press, pp. 
1-28.

Elsaesser, Thomas. 2005. European Cinema: Face to Face With Hollywood. Amsterdam: Amsterdam 
University Press.

Elsaesser, Thomas and Hagener, Malte. 2015. Film Theory: An Introduction Through the Senses. New 
York and London: Routledge.

Flisfeder, Michael. 2011. Between Theory and Post-Theory; or, Slavoj Žižek in Film Studies and out. 
Revue Canadienne d’Études cinématographiques / Canadian Journal of Film Studies 20(2):75-94.

Flisfeder, Michael. 2012. The Symbolic, the Sublime, and Slavoz Žižek’s Theory of Film. Basingstoke: 
Palgrave Macmillan.

Flisfeder, Matthew and Willis, Louis-Paul. 2014a. Introduction: Žižek and Media Studies, Beyond Lacan. 
In: Flisfeder, Matthew and Willis, Louis-Paul (eds). 2014b. Žižek and Media Studies: A Reader. 
New York: Palgrave Macmillan, pp. 1-12.

Flisfeder, Matthew and Willis, Louis-Paul (eds). 2014b. Žižek and Media Studies: A Reader. New York: 
Palgrave Macmillan.

Foucault, Michel. 1977. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Pantheon.
Krips, Henry. 2010. The Politics of the Gaze: Foucault, Lacan and Žižek. Culture Unbound 2:91-102.
Lacan, Jacques. 1977. The Mirror Stage. Lacan, J. Écrits: a selection. London & New York: Routledge, 

pp. 1-8.
Lacan, Jacques. 1981. The Seminar of Jacques Lacan: Book XI: The Four Fundamental Concepts of 

Psychoanalysis. New York: W.W. Norton & Company.
Léger, Marc James. 2015. Drive in Cinema: Essays on Film, Theory and Politics. Bristol and Chicago: 

intellect.



203

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

MacCannell, Juliet Flower, 2004. Between the Two Fears. In McGowan, Tod and Kunkle, Sheila (eds). 
2004. Lacan and Contemporary Film. New York: Other Press, pp. 47-81.

McGowan, Todd. 2003. Looking for the Gaze: Lacanian Film Theory and Its Vicissitudes. Cinema 
Journal 42(3):27-47.

McGowan, Todd. 2004. Fighting Our Fantasies: Dark City and the Politics of Psychoanalysis. In 
McGowan, Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004. Lacan and Contemporary Film. New York: Other 
Press, pp. 145-171.

McGowan, Todd. 2007. The Real Gaze: Film Theory After Lacan. New York: State University of  New 
York Press.

McGowan, Todd. 2014. The Priority of the Example: Speculative Identity in Film Studies. In Flisfeder, 
Matthew and Willis, Louis-Paul (eds). 2014. Žižek and Media Studies: A Reader. New York: Palgrave 
Macmillan, pp. 67-78).

McGowan, Todd. 2015. Psychoanalytic Film Theory and  The Rules of the Game. New York: Bloomsbury.
McGowan, Todd and Kunkle, Sheila. 2004a. Introduction: Lacanian Psychoanalysis in Film Theory. In 

McGowan, Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004b. Lacan and Contemporary Film. New York: Other 
Press, pp. xi-xxix.

McGowan, Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004b. Lacan and Contemporary Film. New York: Other 
Press.

Mulvey, Laura. 2009. Visual Pleasure and Narrative Cinema. In Braudy, Leo and Cohen, Marshall (eds). 
2009. Film Theory and Criticism: Introductory Readings. Oxford: Oxford University Press, pp. 
711-722.

Neroni, Hilary. 2004. Jane Campion’s Jouissance: Holy Smoke and Feminist Film Theory. In McGowan, 
Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004. Lacan and Contemporary Film. New York: Other Press, pp. 
209-232.

Quendler, Christian. 2014. Apparatus Theory (Baudry). In Branigan, Edward and Buckland, Warren 
(eds). 2014. The Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 
14-20.

Restuccia, Francis L. 2004. Impossible Love in Breaking the Waves: Mystifying Hysteria. In McGowan, 
Tod and Kunkle, Sheila (eds). 2004. Lacan and Contemporary Film. New York: Other Press, pp. 
187-207.

Reynolds, Daniel. 2014. Cognitive Film Theory. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. 
The Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 98-103.

Rushton, Richard. 2014. Imaginary Signifier. In Branigan, Edward and Buckland, Warren (eds). 2014. 
The Routledge Encyclopedia of Film Theory. London and New York: Routledge, pp. 253-257.

Simmons, Laurence. 2009. Slavoj Žižek. In Colman, Felicity (ed.). 2009. Film, Theory and Philosophy: 
The Key Thinkers. Montreal & Kingston: McGill Queen’s University Press, pp. 308-317.

Sorfa, David. 2009. Laura Mulvey. In Colman, Felicity (ed.). 2009. Film, Theory and Philosophy: The 
Key Thinkers. Montreal & Kingston: McGill Queen’s University Press, pp. 286-295.

Vighi, Fabio. 2014. Contingent Encounters and Retroactive Signification: Zooming in on the Dialectical 
Core of Žižek’s Film Criticism. In Flisfeder, Matthew and Willis, Louis-Paul (eds). 2014. Žižek and 
Media Studies: A Reader. New York: Palgrave Macmillan, pp. 131-147.

Wood, Kelsey. 2012. Žižek: A Reader’s Guide. Chichester: Wiley-Blackwell.
Žižek, Slavoj. 1989. The Sublime Object of Ideology. London & New York: Verso.
Žižek, Slavoj. 1991. Looking Awry: An Introduction to Jacques Lacan through Popular Culture. 

Cambridge: MIT Press.
Žižek, Slavoj. 1992a. Enjoy Your Symptom! Jacques Lacan in Hollywood and out. New York: Routledge, 

1992.
Žižek, Slavoj (ed.). 1992b. Everything You Always Wanted to Know About Lacan (But Were Afraid to 

Ask Hitchcock). London and New York: Verso.
Žižek, Slavoj. 1992c.“In His Bold Gaze My Ruin Is Writ Large”. In Žižek, Slavoj (red.). 1992b. Everything 

You Always Wanted to Know About Lacan (But Were Afraid to Ask Hitchcock). London and New 
York: Verso, pp. 211-272.



204

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 57 No. 1: Maart 2017
doi.10.17159/2224-7912/2017/v57n1a14

Žižek, Slavoj. 2000.The Art of the Ridiculous Sublime: On David Lynch’s Lost Highway. Seattle: Walter 
Chapin Center for the Humanities.

Žižek, Slavoj. 2001.The Fright of Real Tears: Krzysztof Kieślowski Between Theory and Post-Theory. 
London: BFI Publishing.

Žižek, Slavoj. 2009. In Defense of Lost Causes. New York: Verso.
Zupančič, Alenka. 1992. A Perfect Place to Die: Theatre in Hitchcock’s Films. In Žižek, Slavoj (ed.). 

1992b. Everything You Always Wanted to Know About Lacan (But Were Afraid to Ask Hitchcock). 
London and New York: Verso, pp. 73-105.


