335

N.P. van Wyk Louw se opvattings oor taalbewegings
en die behoud van Afrikaans

N. P. van Wyk Louw’s views on language movements and the maintenance of Afrikaans

J.C. STEYN

Navorsingsgenoot: Departement Afrikaans en Nederlands

Duits en Frans, Universiteit van die Vrystaat
E-pos: steynjaap@gmail.com

J.C. Steyn

J.C. STEYN was verbonde aan Die Volksblad, die
Universiteit van Port Elizabeth (tans Nelson
Mandela-Universiteit), die Randse Afrikaanse
Universiteit (tans die Universiteit van Johannesburg)
en die Universiteit van die Vrystaat. Hy het meer
as 100 artikels in vaktydskrifte en boeke gepubliseer
en is die skrywer van taalpolitieke, taal- en
kultuurhistoriese boeke. Die vernaamste is Tuiste
in eie taal (1980), Trouwe Afrikaners. Aspekte van
Afrikanernasionalisme en Suid-Afrikaanse taal-
politiek 1875-1938 (1987) en ‘Ons gaan 'n taal
maak’: Afrikaans sedert die Patriot-jare (2014).
Ook in sy drie biografie€, Van Wyk Louw: 'n lewe
(1998), Pen vegter: Piet Cillié van Die Burger
(2002) en Die honderd jaar van M.E.R. (2004) gee
hy aandag aan die taalstryd en die betrokkenes se
opvattings oor taal.

J.C. STEYN worked at Die Volksblad, the
University of Port Elizabeth, the Rand Afrikaans
University and the University of the Free State. He
has published over 100 articles in journals and
books and is the author of several works on
language politics and language and cultural history.
The most important of these are Tuiste in eie taal
[Home in their own language] (1980), Trouwe
Afrikaners. Aspekte van Afrikanernasionalisme en
Suid-Afrikaanse taalpolitiek 1875-1938 [Loyal
Afrikaners Aspects of Afrikaner nationalism and
South African language politics], (1987) and ‘Ons
gaan 'n taal maak’: Afrikaans sedert die Patriot-
Jjare [*We make a language’. Afrikaans since the
years of Die Afrikaanse Patriot] (2014). In three
biographies he paid special attention to the
language struggle and the views of the authors of
Afrikaner nationalism.

These books are Van Wyk Louw: 'n lewe [ Van
Wyk Louw — A biography] (1998), Penvegter: Piet
Cillié van Die Burger [‘Penvegter’: Piet Cilli¢ of
Die Burger] (2002) and Die honderd jaar van
M.E.R. [The hundred years of M.E.R.]. (2004).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4




336

ABSTRACT

N. P. van Wyk Louw’s views on language movements and the maintenance of Afrikaans

In several essays and talks, the Afrikaans poet N. P. van Wyk Louw spoke about small nations and
languages, language movements, language struggles and nationalism, and the survival of
Afrikaans. The factors contributing to the success of a language movement are discussed in the
current article, as based on Louw s view of language movements and his views on nationalism.

According to Louw, nationalism does not involve the glorification of the nation and language,
self-glorification is a feature of chauvinism, the black angel of nationalism and actually its
archenemy. In fact, a man “does not love his nation because it is worthy and the best nation on
earth; he loves it for its misery.”

Louw denied that nationalism is a form of limitation, narrowness, and selfishness. He argued
his denial by referring to national rights. An example of a national right is the right to receive
your intellectual development, in short your education, in a language that you understand. “When
you see the value of national rights not only as rights your own group deserve, but as universal
human rights, then you re already out of the limitations of your own group, and you will not only
claim these rights for your own group”.

He distinguishes between the imperialist and aggressive nationalism of the great nations on
the one hand, and the nationalism of the people who rebel against this type of nationalism on the
other. The two kinds of nationalism lead to two kinds of language movements. Louw described
the defensive language movements of the communities that react against imperialist nationalisms.

A language movement can only start when historically conscious intellectuals are concerned
about a “crisis of despair” in a nation or language community, and plan to retain the language,
to uplift (or empower) the community and thus ensure the survival of the people or language
community. Such a crisis occurs when a large number of community members question whether
it is worthwhile to retain the language and continue as a language community.

The first agent used by communities in language movements are organizations and institutions
established by the community.

A language movement has a great chance of success if it has political support and is therefore
not politically so powerless that it cannot influence government decisions. A language movement
cannot succeed without political means. The loss of political support in a multilingual country
can seriously harm a minority language.

A language movements chances of success in a multilingual country are best when the
movement can succeed in connecting the struggle for the promotion of the language with the
empowerment of a disadvantaged community.

This factor was the key in the Afrikaans language movement in the early twentieth century
in South Africa. Afrikaans was the language of the largest groups of voters in the country, white
and coloured. It was also the language of mainly poor groups — “those who felt as oppressed,
those who wanted to uplift themselves, those who wanted to upturn the economic conditions before
1900 with a kind of revolution. And in this weakness lay power.”

The recognition of this “material base” does not undermine the national value of the
movement. This proves that it was not simply a case of playing with phrases and ideals, but “a
piece of the full Afrikaans social reality”. One could say: the Afrikaans language movement was
the socialism of the poor Afrikaans people. The movement succeeded because it was the bearer
of crucial needs — even economic needs. In this lay its strength.

It can have fatal consequences for a small nation and, by implication, a small language
community, to have a small language group act unfairly against other groups in a multilingual
country.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



337

Louw pointed out that a national movement can be so blinded by national rights that it may
commit injustice by keeping individual rights from other ethnic groups. It is because of this crisis
that Louw made his famous statement. “I believe that in a strange way this is the crisis from which
a nation can be reborn, young, creatively, it may appear, this ‘dark night of the soul’in which the
nation said: I would rather perish than persist through injustice.”

In 1960, Louw criticized the National Party (NP) governments policy towards the coloured
people. This he did in the preface to a startling case for white-coloured integration by D.P. Botha
in Die opkoms van ons derde stand (The emergence of our third estate). In the preface, Louw
rejected the NP policy towards coloured people. According to him, Afrikaner and South African
nationalists spontaneously said: “We have done evil against the coloured people; we neglected
and discarded them.” This is according to Louw “a remarkable piece of national psychology .

What furthermore made this preface significant is that Louw alters his view of a people by
declaring that he had a “sincere desire —no, an ardent wish” that “my people, white and coloured,
and the language we speak, continue to exist in this country”. He hoped that white and coloured
would cease to look to the past and blame each other. One explanation for the growing apart of
the two groups could be: “There was a time when the white Afrikaner had to fight so desperately
to keep alive at least a core of his own indigenous, South African conviction, that he could not
always see clearly.”

Do Louw s views have value in this crisis in which Afrikaans and Afrikaners find themselves
today? At least three of his beliefs can serve as clues. The first is the possibility to become the
language of a group of people who are economically disadvantaged. The second is the development
of the culture and the creation of institutions that can appreciate the culture, protect it and
disseminate it. The third is to use the language out of self-respect and solidarity with the community.

KEY WORDS: N.P. van Wyk Louw, Afrikaans, language movement, nationalism, Afrikaner
nationalism, language loyalty, language community, Afrikaners / Afrikaans-
speaking people

TREFWOORDE: N.P. van Wyk Louw, Afrikaans, taalbeweging, nasionalisme, Afrikaner-
nasionalisme, taalgetrouheid, taalgemeenskap, Afrikaners / Afrikaans-
sprekendes

OPSOMMING

Die digter N.P. van Wyk Louw het hom in verskeie opstelle en praatjies uitgelaat oor klein volke
en tale, taalbewegings, taalstryde en nasionalisme en die voortbestaan van Afrikaans. In hierdie
artikel word op grond van sy siening van taalbewegings en sy opvattings oor nasionalisme gelet
op die faktore wat bydra tot die welslae van 'n taalbeweging. Hy betoog met voorbeelde dat °n
taalbeweging slegs kan begin wanneer histories bewuste intellektuele bekommerd is oor die taal
en die taalgemeenskap en planne maak om die taal te behou en die gemeenskap op te hef. 'n
Taalbeweging het ’n kans op welslaec wanneer dit ’n “staatkundige stut” kan bekom en dus nie
polities so magteloos is dat dit nie regeringsbesluite kan beinvloed nie. Volgens Louw is 'n taal-
beweging se kans op welslae die beste wanneer die beweging dit kan regkry om die strewe na die
bevordering van die taal te verbind met die bemagtiging van die minder bevoorregte lede van die
gemeenskap. Hy illustreer laasgenoemde stelling met *n oortuigende verwysing na die vordering
van Afrikaans in die eerste helfte van die twintigste eeu. Sonder om na enige taal te verwys meen
hy ook dat dit noodlottige gevolge vir 'n klein gemeenskap kan hé om in ’n meertalige land
onregverdig teenoor ander groepe op te tree.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



338
INLEIDING

Die Nederlandse digter Jan Greshoff maak in 1941 *n opmerking in sy dagboek oor "n gesprek
wat hy di¢ dag met sy vriend N.P. van Wyk Louw gevoer het. Hy skryf: “Ik begrijp nooit zijn
overschatting van de taal. Zijn geheel bestaan draait om taalvraagstukken. Hij vergoddelijkt de
taal. Voor mij blijft taal een uitdrukkingsmiddel. En als er dan met kracht en geweld iets
vergoddelijkt moet worden, dan het dichterschap, dat aan de taal zijn glans en zin wel verleent”
(Steyn 1998:337).

Greshoff se gebrek aan begrip het waarskynlik deels voortgekom uit die feit dat hy 'n
Nederlander was en dus lid van ’n volk wat nie ’n taalstryd teen verdringing deur ’n ander taal
moes voer nie. Maar hy het gelyk gehad in di¢ opsig dat Louw "n groot belangstelling in taal, in
klein tale en veral in Afrikaans gehad het.

Taal het hom reeds in sy jeug geboei. Hy het vroeg kennis gemaak met Engels en Nederlands.
Sy grootvader Van Wyk het voorgelees uit die Statebybel en kon gebede doen waarin daar byna
geen Nederlandse taalfout was nie (Louw 1986a:538). Dikwels het die gesin die vakansie
deurgebring op plase waar wit en bruin Afrikaanssprekendes baie kontak met mekaar gehad het.
Daar was “speel-met-taal” ’n “hoé vorm van vermaak” — rympies, raaisels, woordspeletjies, stories
vertel, terg en pla; die uitdink en smaaklike gebruik van byname (1986a:539).

Die taalbeweging was in sy jeug nog aan die gang. Op ’n dag het sy onderwyser uit radeloos-
heid oor sy verveelde leerlinge die Bloemen uit de Hollandsche tuin toegeklap en gesé dat hy vir
hulle ’n “ander soort versie” gaan lees. Dit was “Die Vlakte” van Jan F.E. Celliers. “Ons het nie
eens geweet daar bestaan so iets soos Afrikaans nie, en wat ons toe gehoor het, was vir ons die
oopgaan van ’'n nuwe wéreld” (1986b:197).

Oor taalstryde en taalbewegings het hy baie nagedink en geskryf. Vir die jeugblad, Die
Jongspan, het hy jare lank "n rubriek oor die nuus van die week behartig en onder meer die jong
lesers ingelig oor die Vlaamse, Tsjeggiese, Turkse, Walliese en Friese taalstryde. Hy het dit steeds
in verband gebring met die Afrikaanse taalbeweging en taalstryd.

In die 1930’s was hy gou die leiersfiguur van ’n nuwe digtersgeslag, die Dertigers. Oor dié
digters en hul strewes het hy artikels in verskeie koerante en tydskrifte gepubliseer. Dikwels
verwys hy hierin na die taalbeweging.

Sy grootste bydrae tot Afrikaans was sy poésie. 'n Taalkundige, J. du P. Scholtz, het die
betekenis van sy werk vir die ontwikkelende kultuurtaal helder gestel: “Die Afrikaanse letterkunde,
wat al voor 1925 deur die werk van veral digters soos Eugéne Marais en C. Louis Leipoldt hoé
aansien verwerf het, het na 1930 los gekom van sy lokale beperkings en deur die werk van ’'n
groot digter soos N.P. van Wyk Louw aan Afrikaans 'n status as literére uitdrukkingsmiddel gegee
wat nie meer in twyfel getrek kon word nie” (1980:25). Die skrywer en historikus Karel Schoeman
noem Louw “Suid-Afrika se grootste digter en een van die min figure van wéreldformaat wat die
land nog opgelewer het” (Schoeman 1986:187).

Terwyl Louw in die 1950’s professor in Amsterdam was, het hy soms aspekte van die
Afrikaanse beweging met sy studente behandel. In "n reeks opstelle, getitel “Die oop gesprek”,
het hy in Die Huisgenoot dikwels oor taalverwante kwessies geskryf en in radiopraatjies wat later
gepubliseer is, uitgewei oor die opkoms van tale — en veral van Afrikaans.

In een van hierdie praatjies betreur hy dit dat Afrikaanssprekendes nooit “’n diep, deurdagte
teorie van sy optrede gegee het nie — iets wat ons sou kon noem: die filosofie van die klein tale
se reg”. Met so ’n filosofie, sé hy, sou ons in die taalstryd aanmerklik sterker gestaan het: “ons
sou 'n intellektuele en redelike wapen gesmee het waarmee ons die teenstand kan ontmoet. Maar
meer nog: ons sou 'n bydrae tot dic wysbegeerte van die menslike verhoudings gelewer het — ’n

13

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



339

bydrae wat alleen deur een van die kleiner volke gelewer kan word. En daarmee sou ons nie alleen
ons eie lewe verryk het nie, maar ook die lewe van die Europese kultuurkring waartoe ons behoort.
So iets sou 'n verryking wees van die begrip: menslike vryheid, of: vrye menslikheid” (1986b:345).

Dié praatjies is opgeneem in 'n boek wat postuum in 1977 verskyn het. In daardie tyd was
die aandag van politici en intellektuele op ander taal- en politieke vraagstukke as die taalbeweging
toegespits. Die praatjies het dus nie die aandag gekry wat dit verdien nie en van "n “filosofie van
die klein tale se reg” het niks gekom nie

Die bedoeling met hierdie stuk is om ’n samevatting te gee van Louw se opvattings oor
taalbewegings en die behoud van klein tale maar veral van Afrikaans — die opkoms daarvan as
kultuurtaal en die prosesse waarvoor die taalgemeenskap op sy hoede moet wees. Louw beskryf
naamlik nie alleen die prosesse nie, maar hy vermaan en waarsku ook soms sy lesers heel subtiel.
Hy het besef dat die voortbestaan van klein gemeenskappe en tale nooit seker is nie. In *n opstel
uit 1938 skryf hy dat die wording van 'n klein volk en by implikasie 'n klein taal 'n waagspel is.
“Tussen die groot magte moet hy opkom soos ’n plantjie tussen die pote van die grootvee opkom.
Elke oomblik kan hy vertrap word” (1986:95).

Dis noodsaaklik om in hierdie stuk rekening te hou met die veranderings in gevoelswaarde
en betekenis van sommige woorde. Een woord wat selfs redelik konserwatiewe taalgebruikers
deesdae vermy, is volk. Miskien is dit weens die honende gebruik daarvan in sommige Engelse
en Afrikaanse publikasies (onvertaald in Engels soos “the 7aal” vroeér en tussen aanhalingstekens
in Afrikaans), asook die emosionele “ons volk” in party politicke toesprake. Boonop kan een
betekenisvariant van volk as rassisties opgevat word. Baie Afrikaanssprekendes vervang dus volk
deur (kultuur-)gemeenskap. By Louw is volk ’n sentrale begrip, maar by hom het dit 'n betekenis-
verandering ondergaan, sodat hy in 1960 skryf van “my volk, Blank en Bruin”. (Daaroor later
iets meer.) In sy behandeling van taalbewegings is daar al voortekens van dié¢ verandering. In sy
1960-betekenis slaan volk by Louw dus op die hele taalgemeenskap. Wat Louw in sy bespreking
van taalbewegings oor en vir Afrikaners meedeel, geld eintlik vir Afrikaanssprekendes. Maar ter
wille van die outentisiteit word Louw se woorde onveranderd gelaat.

Louw se opvattings oor tale blyk veral uit drie artikelreekse. Twee daarvan was deel van “Die
oop gesprek” in Die Huisgenoot, naamlik “Rondom die begrip ‘nasionaal’” (van 19 Oktober tot
9 November 1951) en “Kultuur en krisis” (van 25 Julie tot 22 Augustus 1952), wat albei opgeneem
is in Liberale nasionalisme (1958) en Versamelde prosa 1 (1986a). Die derde reeks is die reeds
vermelde radiopraatjies, “Die opkoms van tale”, wat gepubliseer is in Deurskouende verband
(1977) en Versamelde prosa 2 (1986b). Alleen die laaste reeks handel oor taalbewegings, maar
Louw se beskouings oor nasionalisme het baie raakpunte daarmee. Nasionalisme is so 'n omstrede
begrip dat dit nodig is om te verduidelik wat Louw daaronder verstaan.

LOUW SE SIENING VAN TAALBEWEGINGS EN NASIONALISME

Die reeks “Rondom die begrip ‘nasionaal’” begin met die bevraagtekening deur 'n (waarskynlik
denkbeeldige) jong Engelssprekende vriend wat heel krities staan teenoor iets wat Louw in 1936
kwytgeraak het in 'n artikel oor die strewes van die jong skrywers. In ’n opstel met die titel
“Gedagtes oor die nasionalisme en die kuns” het hy verklaar dat “ons Afrikaanse nasionalisme
vir ons jongeres 'n mag is wat dieselfde volstrekte eise aan ons stel as 'n godsdiens, wat ons dwing
om die hele persoonlikheid in diens van ’n ideaal en van 'n menslike gemeenskap te stel en wat
aan ons 'n volledige en mooi lewe voorhou om te volg” (1986a:25).

Wanneer Louw in 1951 daarop reageer, verduidelik hy wat hy onder nasionalisme verstaan
en wat dit nie beteken nie. Ten eerste het hy die woorde “dieselfde volstrekte eise” (as 'n godsdiens)

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



340

in die pas aangehaalde 1936-stelling teruggetrek. “Geen enkele politieke geloof kan 'n volledige
wéreldbeskouing wees nie. Daar is kante aan die mens wat buitekant die politiek 1€; en daar is
vlakke van die werklikheid wat bokant enige vorm van menslike gemeenskap uitreik.” Die politieck
relativeer nie die waardes nie, maar die waardes relativeer die politick. Soos elke ander politicke
strewe moet die nasionalisme hom steeds “voor die regbank van die waardes verantwoord”
(1986a:420-421).

Hoewel nasionalisme vir hom net so ’n universele begrip is as geregtigheid, erken hy dat dit
n -isme is: “Dit is nie die een en volle waarheid op die gebied van die menslike samelewing nie”
(1986a:431).

Tweedens kom nasionalisme nie neer op die verheerliking van die eie volk en taal nie — iets
wat Louw se kritiese vriend beweer. Selfverheerliking is 'n kenmerk van chauvinisme, “die swart
engel van die nasionalisme” (1986a:422-423). Die nasionalisme moet chauvinisme eintlik as ’n
doodsvyand beskou en veral juis by klein volke. “(B)inne ’n klein, bedreigde volk moet die ware
nasionalis kritiek en aansporing in 'n fyn ewewig hou — so fyn dat hy maar seker selde voel dat
hy sy taak behoorlik verrig” (1986a:424). In werklikheid het 'n mens sy volk lief “nie omdat hy
heerlik en die beste volk op aarde is nie; jy het hom lief om sy ellende”(1986a:424).

Louw was op sy hoede vir foute en oordrywings. Wanneer hy skryf oor Afrikaners se liefde
vir hul taal, laat hy dit gepaardgaan met 'n vermaning: liefde vir die eie taal is nooit haat of
minagting vir 'n ander taal nie. Daar is duisende “fel-nasionale Afrikaners wat vir die Engelse
literatuur en taal die grootste liefde het” (1986b:348). Hy vra in 1952 aan sy Engelssprekende
vriend en sy Afrikaanse lesers: “En jy self: as jy simpatie met die Bantoes voel ... dink jy ooit aan
iets soos taalregte vir hulle?”’(1986a:430).

Ten slotte ontken Louw ook dat nasionalisme ’n vorm van beperktheid, engheid en egoisme
is — ook weer ’n stelling van die kritiese briefskrywer. Louw beredeneer sy ontkenning daarvan
deur te verwys na nasionale regte. 'n Voorbeeld van ’n nasionale reg is die reg om jou geestelike
ontwikkeling, kortweg jou onderwys, te ontvang in 'n taal wat jy verstaan (1986a:429-430).
“Wanneer 'n mens die waarde van nasionale regte insien, nie alleen as regte wat jou eie groep
toekom nie, maar as universele menslike regte, dan is jy reeds uit die beperktheid van ’n eie groep
uit en jy sal hulle dan nie alleen vir jou eie groep opeis nie” (1986a:431).

Heel versigtig laat Louw hom uit oor die moontlike gebrekkige denke van sommige
nasionaliste. Hy glo dat die nasionalisme as stelsel nog maar half bewus is by baie mense wat dit
emosioneel aanvaar. Dit geld ook sy eie mense. Daarby kan ’n nasionalis hom blind staar op
nasionale regte, en as gevolg van sterk oortuigings hieroor, individuele regte by mense of groepe
mense ontken. So kan ’n mens in 'n “nuwe vanggat van die onregverdigheid” stort (1986a:431).
’n Voorbeeld van ’n individuele reg is vir Louw “die reg om jou brood vry en behoorlik te verdien”
(1986a:429).

Hoewel Louw nie hierdie terme gebruik nie, onderskei hy duidelik tussen die imperialistiese
en aggressiewe nasionalisme van die groot nasies en die verdedigende nasionalisme van die
volkere wat teen dié soort nasionalisme in verset kom. Die vorm van nasionalisme wat hy aanhang,
kom ooreen met laasgenoemde. Terloops merk hy op dat die nasionalisme en liberalisme in die
negentiende eeu “soos 'n linker- en regterhand saamgegaan en saamgewerk het — veral in die
kleiner onderdrukte lande van Europa” (1986a:426).

Sy siening van die twee soorte nasionalismes bevestig Louw in “Die opkoms van tale”
(1986b:334-342). Daarin gaan hy in op die verskil tussen twee soorte taalbewegings. Aan die een
kant is daar ’n soort imperialisme wat nie bloot taalimperialisme was nie, maar ook politieke
imperialisme. “In die algemeen gestel, is 'n heerserstaal die wapen van ’n heersende groep:
hierdeur vergemaklik hy sy eie kommunikasie en administrasie en bemoeilik hy die kommunikasie

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



341

en organisasie van moontlike teenstanders; hy kan idees wat vir homself nuttig is (ons noem dit
propaganda, vandag) op die ondergeskiktes oordra en die propageer van hul eie idees belemmer:
en baie belangrik, hy kan die beste van die onderworpe groep na homself toe oorhaal wanneer
hulle die heersende taal mooi leer beheer — ’n beperkte aantal, dit spreek vanself en met streng
seleksie! — en op dié¢ manier kan hy homself ook nog intellektueel en numeriek versterk en die
ander verswak. 'n Wéreldtaal in sy groei [...] is bepaald nie 'n gestalte van lieflikheid nie!”
(1986b:336).

Hierdie soort taalgroei het in die negentiende eeu in Europa in of aan die rand van vyf groot
ryke ontstaan: Rusland, Pruise (later Duitsland), Oostenryk-Hongarye, Frankryk en Brittanje en
twee “ryke-in-aftog” of “ryke-op-die-afdraand”: die Ottomaanse Ryk (vandag Turkye) en Spanje.
Dié vyf ryke het onderskeidelik Russies, Duits, Frans en Engels “in hul onderdane ingestamp”
(1986b:336).

Die staatkundige eenheid moes gewaarborg word deur eenheid van taal. Hierteen ontstaan
veral in die negentiende eeu “die georganiseerde verset, die bewuste taalbewegings” (1986b:337).
So kry die Russe te doen met die Poolse, Finse en ander taalbewegings; teen die Franse ekspansie
kom in die suide Provensaals in verset en in die noorde Vlaams. In Groot-Brittanje ontstaan die
lerse, Walliese en Skotse bewegings “en teen die einde van die eeu begin dit in die verre Suid-
Afrika roer”. Selfs “die kleine Nederland” hoor van ’n Friese beweging (1986b:337).

Louw onderskei dus duidelik twee soorte “taalbeweging” —hoewel hierdie woord gewoonlik
nie vir die groot taal- en politieke imperialisties getinte bewegings gebruik word nie. Al kan 'n
mens nasionalisme en taalbeweging nie gelykstel aan mekaar nie (Louw doen dit ook nie), was
elk van hierdie taalbewegings 'n uitvloeisel of inherente deel van die betrokke nasionalisme. Dit
is miskien om dié rede dat Louw nooit die nasionalisme verwerp het wat tot die opbou van
verdrukte tale gelei het nie. 'n Verdedigende nasionalisme (’n benaming wat Louw egter nie
gebruik nie) was 'n verstaanbare reaksie op 'n verdrukkende imperialisme en in werklikheid 'n
noodsaaklike instrument in die stryd om die behoud van ’n klein taal en ’n volk.

Louw se insigte in taalbewegings en verdedigende nasionalismes wat daarop gerig was om
verdrukte tale en taalgemeenskappe op te hef, vul mekaar dermate aan dat 'n mens dit kan
kombineer in hierdie oorsig. Daar is trouens ’n ooreenkoms tussen Louw se nasionalisme en die
sosiolinguistiese begrip taalgetrouheid of taallojaliteit. Dit blyk uit die definisie van laasgenoemde
deur een van die baanbrekers in die ondersoek na taalkontak, Uriel Weinreich. Hy konstateer dat
language loyalty soos nasionalisme 'n idée-force kan wees “which fills man’s brain and heart
with new thoughts and sentiments and drives him to translate his consciousness into deeds of
organized action” (Weinreich 1970:99; die aanhaling ontleen hy aan Kohn 1945:19 se beskrywing
van nasionalisme). Wanneer 'n taalverskuiwing (“language shift”) dreig, wend die taalgetroues
pogings aan om die bedreigde taal te behou en in reaksie op taalversteuring maak die taalgetroues
die standaardtaal 'n simbool en ’n saak (“cause”). Taalgetrouheid is vir Weinreich 'n beginsel wat
sprekers bewus en uitdruklik verenig om nadelige verandering aan die funksies, struktuur en
woordeskat van hul taal teen te gaan. Louw maak nie gebruik van hierdie terme nie, maar die
begrippe speel 'n kritieke rol in sy beskouings.

Louw beskryf die groter konteks van nasionale en taalbewegings in “Kultuur en krisis”.
Daarin onderskei hy tussen drie soorte krisisse waarin ’n volk of kultuurgemeenskap kan beland.
Die eerste is eksterne krisisse, soos militére oorrompeling (1986:460) en die tweede is interne
krisisse waarby die bedreiging van binne die gemeenskap self kom. Daar is twee tipes hiervan:
"n krisis rakende die voortbestaan as volk of taalgroep, asook ’n etiese krisis.

Die bestaanskrisis kom voor wanneer 'n groot deel van die mense daaraan twyfel of die groep
as kultuur- of taalgemeenskap moet voortbestaan (1986a:457, 460). Louw stippel dit nie so uit

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



342

nie, maar 'n mens kan uit die res van sy betoog aflei hy beskou ’n proses soos assimilasie of
taalverskuiwing as die vernaamste gevolg van di¢ vertwyfeling. Die bedreigde groep word op so
'n wyse deel van die meerderheid (of opgeneem daarin) dat hy sy eie taal prysgee en die taal van
die meerderheid aanneem. 'n Algemene oorsaak is ekonomies van aard: mense neem dikwels ’n
taal aan wat hulle nodig het om vooruit te gaan in die lewe.

Die tweede interne krisis is ’n etiese of selfs metafisiese krisis (1986:460). Dit ontstaan
wanneer ‘n volk wat alles doen wat hy kan om voort te bestaan, voor die “laaste versoeking” kom:
“om te glo dat blote voortbestaan verkieslik is bo die voortbestaan in geregtigheid” (1986:462).

Die aanleiding tot 'n taalbeweging of taalstryd (Louw gebruik die twee min of meer as
sinonieme) is 'n interne krisis — die krisis van vertwyfeling of die groep as aparte kultuur- of
taalgemeenskap moet bly voortbestaan en dus sy taal moet behou. Die dinge wat ’'n groep
onderneem om so ’n krisis te oorkom, is die onderwerp van die volgende afdeling.

DIE VERLOOP VAN TAAL- (EN NASIONALE) BEWEGINGS
Bewusmaking deur intellektuele

’n “Ware en bewuste” nasionale beweging ontstaan volgens Louw “waar enkeles 'n groot agterstand
by hul volk gewaar”. Louw gebruik vir agterstand ook die woord ellende, wat hy omskryf as “’n
diep gebrek”. “Denkende mense sien rondom hulle: armoede, hulpelose stryd, wanhoop; en
hierteen begin hulle optree” (1986a:424). Dié ellende is nie alleen stoflik van aard nie. By "n volk
vir wie jy werklik omgee, sien jy ook “sy vooroordele, sy kleinlikhede, en sy geestelike agterstand”
(11986a:425).

Die bewustheid van agterstande hoef nie logieserwys by taalgroepe tot 'n taalbeweging te
lei nie. Mense sou ook kon besluit tot die aanvaarding van die dominante taal. Hoofregter J.H.
de Villiers van die Kaapkolonie was in 1877 sekerlik geen stem roepende in die woestyn toe hy
hom teen die Afrikaanse taalbeweging uitgespreek het nie en betoog het dat Afrikaners liewer hul
energie moes gebruik om “the rich and glorious language”, Engels, toe te eien “which is ready to
our hands as a literary language of the first rank” (Scholtz 1974:278). Ook die bewustheid van
ekonomiese ellende by swart Suid-Afrikaanse leiers het nie gelei tot 'n nasionalisme wat die
ontplooiing van hul eie tale as oogmerk het nie.

Daarteenoor was dit die strewe van die meeste Afrikaanse intellektuele om wel as ’n
gemeenskap met "n eie taal te bly voortbestaan. In ’n artikel van 1946 skryf Louw: “Die Afrikaanse
nasionalisme is gebore uit die Afrikaner se stryd van meer as 'n eeu om as nasie voort te bestaan”.
Sy beskrywing lyk terselfdertyd byna na "n voorspelling van wat ook ’n vyftig, sestig jaar na 1946
sou gebeur “Die individuele bestaan sou nog vir ons gegun gewees het binne die groter geheel
wat ons volk moes verswelg het; party van ons sou selfs goed daarby kon gevaar het en ryk geword
het. Maar daar is van ons verwag om op te hou om voort te bestaan as 'n aparte volk met 'n eie
taal en ’n aparte plek binne die nasies van die wéreld” (1986a:500).

In die aangehaalde frase oor 'n “ware en bewuste” nasionale beweging skryf Louw dat so
iets ontstaan “waar enkeles 'n groot agterstand by hul volk gewaar” (1986a:424 — my kursivering).
Hy beklemtoon dat ook (verdedigende) taalbewegings by enkeles ontstaan. Taalbewegings is nie
spontane gebeurtenisse nie. “Hulle ontstaan eers waar die gees van die mens of van enkele mense
ver voortgeskry het, en bowenal wanneer die mens sterk histories leer dink én v6él het; wanneer
die mens uit die stadium van botte, spontane groei tot die stadium van bewuste insig en beplanning
van gemeenskaplike lewe gekom het. Miskien is daarom die neéntiende eeu — die groot eeu van
die geskiedenis-wetenskap se opkoms — ook die eeu van die Europese taalbewegings waarvan
ons eie beweging 'n aftakking word” (1986b:339).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



343

Taalbewegings, skryf Louw, is nie die gevolg van “eenvoudige volksverset” nie, maar is
gedeeltelik die werk van intellektuele, veral di¢ met 'n historiese bewussyn. Daar is niks elitisties
aan Louw se gebruik van intellektueel nie; dis min of meer sinoniem met “krities denkende mense””.
(Sien 1986b:387-392 vir sy antwoord op die vraag: “Wat is 'n intellektueel?”’) Na die Anglo-
Boereoorlog is die taalstryd begin deur onder andere die Boeregeneraals en sommige van hulle
was manne sonder groot geleerdheid.

Louw maak dus (in 1957) *n opmerking oor die Afrikatale wat nog nie heeltemal sy geldigheid
verloor het nie. Die swart Suid-Afrikaanse gemeenskappe is oor baie dinge bekommerd, “maar
oor die behoud van hulle pragtige tale — van di¢ tale waardeur hulle eintlike geestesgroei sal moet
plaasvind — bekommer min hulle”. As algemene stelling vervolg Louw: “Dit is nou eenvoudig
so: oor stoflike dinge, veral geldsake, kom die massa maklik tot verset en opstand; maar hulle het
intellektuele leiers nodig wat in die toekoms kyk om hulle warm te maak vir die onstoflike waardes
wat eers in die verre toekoms sy volle vrugte (ook geldelike voordeel dan!) kan lewer” (1986b:338).
(Koos Malan 2012 vergelyk die koestering van die eie tale deur die Europese nasionalismes en
die onderspeel van die eie tale deur die Afrika-nasionalismes en bespreek die oorsake daarvan.)

Organisasies en instellings

Die voorwaarde vir die ontstaan van taalbewegings is dus krities denkende mense se insigte en
hul vermoé tot beplanning. Maar hoe bereik hierdie intellektuele hul doelwitte?

Louw gaan in “Die opkoms van tale” nie in op 'n belangrike eerste middel in taalstryde nie
en dit is die stigting van organisasies en ander instellings wat die gemeenskap moet oortuig van
die waarde van die eie taal en wat die kennis daarvan aan die jonger geslag moet oordra,
byvoorbeeld deur eie skole. Die Genootskap van Regte Afrikaners van 1875 het gesorg vir ’n eie
koerant, tydskrif en uitgewery en ’n Afrikaanse skool, die Gedenkskool fan di Hugenote.

Hoewel Louw in sy opstel “Kultuurleiers sonder kultuur” wys op negatiewe kenmerke van
sommige lede van organisasies (1986a:72-79), erken hy die waarde van sulke organisasies. Hy
was trouens self lid van die Federasie van Afrikaanse Kultuurvereniginge (FAK) en die Afrikaner-
Broederbond. Hy en sy broer W.E.G. Louw het die meeste organisasiewerk gedoen vir die FAK
se boekeweek wat van 12 tot 16 November 1935 in Kaapstad gehou is. Na sy mening is die
strydbaarheid van die Afrikaanse organisasies aan die Afrikaanse gemeenskap opgelé deur die
ligging van dié gemeenskap tussen die magtige Engelse kultuur en die massa van Afrika. Sonder
die strydbaarheid sou die Afrikaanse gemeenskap en kultuur verdwyn (1986a:79). Vandag is
daardie Engelse kultuur nog magtiger weens globalisering en omdat 'n groot deel van die Afrika-
elite Engels aanhang.

In 1937 het Louw ook ho& verwagtings gekoester van 'n ander organisasie. Dit was van die
Afrikanerbond van Mynwerkers. Hy het di¢ vakbond beskou as ’n belangrike middel om die
stedelike Afrikaners — “stedelike voortrekkers”, noem hy hulle — te organiseer en “Afrikaans te
hou in hart & daad”, 'n beweging waarteenoor die eerste en tweede taalbeweging klein sou lyk.
Hy het die Afrikanerbond van Mynwerkers beskou as die begin van 'n groot stuk opbouwerk en
"n poging om die mynwerkers vir Afrikaans te behou (Steyn 1998:171-175). Die vakbond het wel
gou tot niet gegaan maar teen die einde van die twintigste eeu het sy destydse teenstander, die
Suid-Afrikaanse Mynwerkersunie, later omvorm tot die vakbond Solidariteit, die stryd begin
aanknoop vir Afrikaans en Afrikaanse werkers.

Organisasies was noodsaaklik vir die Afrikaanse beweging, maar hulle was nie voldoende
om die welslae van die Afrikaanse beweging te verseker nie. Dié sukses is deur 'n ander middel
bereik, naamlik die politiek.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



344

Gebruik van politieke middele

Vir sy ondersoek na middele waarmee die leiers van taalbewegings hul doel bereik, bekyk Louw
die lotgevalle van enkele klein Europese tale om so ’n indruk te kry van wat met sulke tale kan
gebeur. Watter faktor is daar wat die een taalbeweging laat slaag het, terwyl die ontbreek van
daardie faktor 'n ander laat misluk het?

In sy ondersoek identifiseer hy een belangrike faktor, naamlik ’n “staatkundige stut”
(1986b:341) wat die taal kan bekom. In Finland en Tsjeggi€ het die taal- en nasionale beweging
gelei tot “volkome nuwe staatsvorming: 'n Finland en 'n Tsjeggié met die eie taal as landstaal en
politiek heeltemal vry van die vroeére heerser. [...] In teorie lyk dit die logiese konsekwensie van
'n taalbeweging — maar hoef dit glad nie te wees nie ” (1986b: 341). Jare na Louw se stuk het 'n
Britse sosiolinguis, Peter Trudgill, hierdie politieke proses met ietwat ander woorde beskryf. Dit
is die uitkoms van ’n strewe van ’n taalminderheid om deur middel van staatkundige outonomie
'n taalmeerderheid te word (1983:149). Die voordele van so ’n taalstaat 1€ voor die hand: die
taalgroep het die mag om self te besluit oor lewensnoodsaaklike taalkwessies soos die
onderrigmedium.

Byna net so geslaag is die soort taalbeweging wat deur die Vlaamse beweging verteenwoordig
word: “volkome gelyke regte in die staat, die onderwys, die kulturele ontplooiing” (1986b:341).
Louw meen (in 1957) dat die Afrikaanse beweging tussen die twee tipes in l€. “Afrikaans het nie
tot volkome geslote staatsvorming gekom nie — en kan dit ook nie, wil dit nie — maar hy het aan
regte miskien tog nog iets meer as die Vlaminge verower” (11986b:341). Die opmerking “kan dit
ook nie, wil dit nie” verdien toeligting. Wat die “kan” betref: die Afrikaanssprekendes is oor die
hele land versprei en vorm nérens 'n sterk genoeg konsentrasie om ’n Afrikaanse staat te vorm
nie. En “wil nie” — in die destydse staatkundige bedeling was Afrikaans veilig en selfs in die
huidige bedeling is daar geen beduidende steun vir *n Afrikaanse staat nie. Die hoofstroommedia
is sterk gekant teen 'n Afrikaanse tuisland of volkstaat.

Sedert Louw se praatjie van 1957 het baie natuurlik verander. Belgi€ het staatkundige
hervormings ondergaan wat die posisie van Nederlands in Vlaandere onaantasbaar gemaak het,
terwyl Afrikaans na ’n staatkundige hervorming in 1994 verswak is.

Was die staatkundige stut wel noodsaaklik vir Afrikaans om die “krisis van vertwyfeling” na
die Anglo-Boereoorlog met welslae te€ te gaan? Louw maak melding van die verdediging van
Afrikaans in daardie krisis deur “taalhandhawing, die opkoms van ’n Afrikaanse literére en
geestelike lewe, ens.”’(1986a:461). Onder daardie “ens.” sou Louw waarskynlik ook die vordering
van Afrikaans tot onderrigmedium kon ingesluit het. In ’n koerantartikel in 1964 noem hy die
Afrikaanse skool in die stad die instelling wat Afrikaans daar gered het. “As die Afrikaanse
stedelike skool vyf-en-twintig jaar later gekom het, was ons taal reddeloos verknoei. [...] Die
skool met Afrikaans as voertaal was soos 'n rugdop wat nog net-net betyds oor ons sagte buitevleis
gegroei het — soos by 'n jong kreef, glo” (1986b:633). Louw verwys dus na ’n proses wat in die
1920°s begin het.

Die verheffing van Afrikaans tot onderrigmedium en die stigting van Afrikaanse skole was
die gevolg van politicke besluite. Deurslaggewend was besluite van die provinsiale rade om
Afrikaans as onderrigmedium te erken; en dit was weer alleen moontlik omdat Hollands deur
politieke liggame as onderwys- en amptelike taal erken is.

Ook die ontwikkeling van Afrikaans tot wetenskapstaal was vir Louw deel van die
taalbeweging. Hy het gestudeer aan die Universiteit van Kaapstad en het ook daar dosent in die
tweetalige fakulteit van opvoedkunde geword. Dit was vir hom “’n saak van eer” dat hy die kennis
wat hy uit Nederlands, Engels en Duits opgedoen het, “in suiwer Afrikaans moes probeer voordra;

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



345

as ek nie kon vertaal nie, dan eie woorde vorm” (1986a:541). In sy latere artikels van die 1950’s
was dit ondenkbaar dat enige regering Afrikaans as skool- en universiteitstaal kon bedreig en hy
het nooit op so 'n moontlikheid ingegaan nie.

Die opbou van Afrikaans tot 'n literére taal en die ontwikkeling en gebruik daarvan vir
onderwys op alle vlakke was die oogmerke van die Afrikaanse beweging. Sonder die skepping
van 'n waardevolle literatuur sou die taalbeweging vir Louw geen sin gehad het nie. In die 1930°s
het hy dié oogmerk sterk beklemtoon. Dit was in ’n tyd toe hy, as die vernaamste woordvoerder
van die Dertigers, die betekenis van die destyds nuwe letterkunde moes verdedig. Hy skryf
byvoorbeeld in 1938 dat die strewe om ’n Afrikaanse gemeenskap met 'n eie taal te bly, net
geregverdig kan word “deur die rykdom van onvervangbare waardes wat ons in di€ taal voortbring”.
Dit lei tot die gevolgtrekking: “As ons nie in Afrikaans so 'n letterkunde kan skep dat ons vir elke
mens, selfs die beste geeste wat by ons gebore sal word, sy diepste verlange kan bevredig nie, as
ons hom nie iets kan gee wat hy in geen ander taal kan kry nie, dan moet ons in alle eerlikheid
ons stryd om die behoud van ons taal staak as 'n gevaarlike partikularisme, want dan sal dit die
Afrikaanse mens in sy ontwikkeling strem” (1986a:164).

Die “rykdom van onvervangbare waardes” is ook op 'n ander manier van belang. Malan
meen dat tale 'n bron van sosiale solidariteit vir taalgemeenskappe is, dat tale gemeenskappe
definieer en dat veral letterkundige tale gemeenskappe oor geslagte heen met mekaar in kontak
hou, bind en stabiliseer en dat elke letterkundige taal gevolglik die aard van outonome
transgenerasie-artefakte aanneem wat deels outonoom van enige spesificke (lewende) generasie
bestaan. Gevolglik bestaan ’n taalgemeenskap in wese in die literatuur wat sy lede oor geslagte
heen opgelewer het (2014:84).

Die politiek is vir Louw ’n noodsaaklike aspek van die taalstryd maar dit is vir 'n volksbe-
weging “alleen 'n tegniese middel om ’n gestelde doel te bereik, maar dit is die kultuurskepper
wat reg aan die doel, en dus aan die beweging, gee. Kultuur en politiek moet saamwerk soos oog
en hand; sonder die politicke beweging is die kultuur soms nie by magte om sy pad te baan nie,
maar sonder die kultuur is die politieke beweging altyd bloot ’n blinde gryp na mag.”

Die verkryging van die staatkundige stut was vir Louw nie die enigste middel vir die welslae
van 'n beweging nie.

Die opheffing van die gemeenskap as dryfkrag

Louw konstateer dat die meeste taalbewegings so min of meer ten tyde van die Romantiek ontstaan
het en die tekens toon van dié¢ oorsprong, soos liefde vir die verlede. Die taalbewegings stam egter
ook uit 'n ander moderne krag, naamlik die opheffing van die mense wat binne die volkstaal lewe.
“Ons kan baie drade hierin onderskei: soms is dit die stryd van die massas om die stemreg, soms
die stryd van nasionale minderhede om gelyke regte, soms is dit die opkomende stryd van arbeiders
om beter ekonomiese toestande — hoé hulle ook al verskil, hul het almal dit gemeen: dat hulle die
opheffing van die ‘gewone man’, of die ‘klein man’ beoog — juis hy wat so dikwels die volkstaal
magtig is” (1986b:342).

Taalstryde kan kies om een van twee koerse in te slaan: “om na die verlede, die mooie, te
kyk, 6f om die kant van die gewone volk, die eenvoudiges, te kies en draer van hulle alledaagse
stryd te wees”. Alleen ’n taalbeweging wat die tweede pad kies, “di¢ van die volk in sy stryd om
op te kom, ook ekonomies — alleen dié het kans op slaag” (1986b:342).

In die Afrikaanse beweging het één faktor die deurslag gegee — die enigste faktor ten gunste
van die beweging, wat egter swaarder sou weeg as die ander dinge, skryf Louw. “Afrikaans was
die taal van die grootste groepe stemgeregtigdes in die land, wit en bruin” (1986b:349). Opmerklik

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



346

is sy vermelding dat die kiesers wit én bruin was. Reeds in 1924 het dit "n groot indruk op hom
gemaak dat 'n bruin man op die modderskerm van 'n motor met genl. J.B.M. Hertzog gespring
en geroep het: “Ons Generaaltjie! Ons Generaal!” (Steyn 1998:49). Dit was nadat Hertzog die
verkiesing gewen het. Heelparty bruin kiesers het vir Hertzog se Nasionale Party gestem wat
gelyke behandeling van Afrikaans en Engels probeer verseker het.

Louw skryf voorts Afrikaans was die taal van hoofsaaklik die arm groepe — “dié wat hulle
as verdruktes gevoel het, di¢ wat wou opkom, dié wat die ekonomiese toestande van voor 1900
met 'n soort revolusie wou omkeer. En in hierdie swakheid het krag gelé.” Louw gebruik ook ’'n
ander beeld: “die petrol, wil ek beweer, was die ekonomiese nood: die motor was die stemreg”
(1986b:349).

Die groot groei van die Afrikaanse beweging hang volgens Louw saam met die trek na die
stede. Die Afrikaners wat in die negentiende eeu na die stad is, het te lande gekom in ’n “vreemde
Engelssprekende wéreld, met vreemdes in alle magsposisies. Die Afrikaner wat daarheen gegaan
het, was magteloos en hulpeloos, tensy hy Engels geword het — wat nie altyd moontlik was nie.
En vir hierdie swakke, hierdie ‘klein man’ was die taalbeweging meer as ’n redding — dit was 'n
wapen. In sommige werkkringe waar tweetaligheid deur die staat verplig gemaak kon word, was
sy taal vir die arm Afrikaner self 'n ekonomiese bate, regstreeks dus. Maar veel meer as dit: die
Afrikaanse Beweging het die vreemde, uitlandse omgewing omgetower tot 'n ware stuk van
Suid-Afrika waar die Afrikaner kon werk en woel, net soos op die plase. En naas die Afrikaner
as handwerksman, kom daar Afrikaners as sakemanne, amptenare, onderwysers en wat nog meer
kom. ‘Taalliefde’ wat as leuse so mooi was, het ook voedsame brood geblyk. Dit het nie alleen
"n gevoel van eiewaarde gegee aan mense wat so minderwaardig gelyk het nie, maar dit het soliede
ekonomiese voordele gebied” (1986b:350).

Die erkenning van hierdie “stoflike ondergrond” doen niks af aan die ide€le waarde van die
beweging nie. Dit bewys dat dit nie bloot “speel met frases en ideale was nie, maar “’n stuk van
die volle Afrikaanse sosiale werklikheid. ’n Mens kan inderdaad sé: die Afrikaanse Taalbeweging
was die sosialisme van die arm Afrikaner”. Die beweging het geslaag omdat “hy draer van
lewensbehoeftes was — selfs van ekonomiese behoeftes. In hierdie aardsheid het sy krag gelé. En
ons skaam ons nie daaroor nie” (1986b:350).

Die welslae van die Afrikaanse beweging kan dus hoegenaamd nie verklaar word uit
“sentiment” nie — waarmee Louw twee saamvat: taalliefde of “eerbied vir die taal” (1986b:348)
en taaltrots.

Dit is 'n vraag of Louw nie hiermee die idée-force van Kohn en Weinreich onderskat nie.
Daardie faktor het hy in die 1930’s sterk beklemtoon: die vasbeslote, uitdagende Afrikaans-
nasionale weerstand wat hy in 'n gedig in Die halwe kring (1937) verwoord het: “dat ons nie kon
gebuig word / soos hul geweld dit wou”. Hy was indertyd van mening dat, as die Afrikaners nie
in die Anglo-Boereoorlog gaan veg het nie, die Afrikaners as volk “van slapheid en feitlik van
skaamte” sou gesterf het. “Maar uit die trots van die driejarige stryd teen 'n wéreldmag is die
nuwe Afrikaanse nasionalisme gebore wat nie langer te keer was nie” (1986a:98).

Die geskiedenis staaf sy destydse siening. Die vernaamste kenmerk van die politieke en
kulturele aktiwiteite van die Afrikaners in die jare na die Anglo-Boereoorlog was die taalstryd
teen verdringing deur Engels. Taalorganisasies, kerke, politicke partye, onderwysers- en
vroueverenigings het aan die taalstryd deelgenecem en die houding versterk dat taal deel is van
die identiteit van die Afrikaner: wie verengels, is verag as verraaier. Dit was die plig van 'n
Afrikaner om Afrikaans te bly. Na die verlies van die vryheid was die taal die één ding wat die
volk nie durf prysgee nie (Zietsman 1992:192). Die Afrikaanse nasionalisme het gelei tot 'n
bevredigende taalbeleid vir skole in Transvaal en die Oranjerivier-kolonie (Vrystaat) na selfbestuur,

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



347

asook tot die aanvaarding van Hollands as een van die amptelike tale van die Unie van Suid-Afrika.
Dit was 'n deel van die staatkundige stut van die beweging. Die ywer van Afrikaanse nasionaliste
het die amptelike erkenning van Afrikaans in 1925 meegebring.

Hierdie nasionalisme het in wisselende en later afnemende mate 'n rol gespeel in die
taalbeweging. Soos reeds aangehaal, het Louw betoog: “die petrol, wil ek beweer, was die
ekonomiese nood: die motor was die stemreg” (1986b:349). Maar sonder die wil om winste by
die stembus te omskep in winste vir Afrikaans, sou die Afrikaanse beweging ook nie veel bereik
het nie. Om by Louw se beeld te bly: die Afrikaanse nasionalisme was die bestuurder wat die
pedaal moes intrap.

"n Belangrike element in die beweging was die Afrikaanse media en ander meningsvormers.
As daar 'n duisend is wat intelligent genoeg is om te dink en die gawe het om te skryf, sé Louw,
sal hulle maklik die miljoen kan vind wat hulle volg. “Ons geluk as volk 1€ miskien bloot daarin
dat ons nog nooit ’'n duisend ‘kultuurmense’ in Suid-Afrika teen ons gehad het nie” (1986a:459).

Ten opsigte van die verloop van die beweging sou 'n mens miskien ook kon betoog dat die
belang van die “stoflike ondergrond” vir die Afrikaners 'n belangriker dryfveer was as vir die
bruin Afrikaanssprekendes. Laasgenoemde is in minder mate bevoordeel deur die destydse stelsel.

Wat die welslae van die beweging betref, is Louw se siening juis. Sy “filosofie” het nog 'n
eienskap: dit stel die vraag na die volhoubaarheid van alles wat met die Afrikaanse beweging
bereik is. Vooraf is dit nodig om op die evolusie in Louw se denke te fokus.

NA DIE TAALBEWEGING: LOUW EN NP-NASIONALISME

Louw se opvattings van nasionalisme het verskil van dié¢ van die regerende Nasionale Party (NP).
Hy het in sy laaste jare met di€ party gebots en betrokke geraak in verskeie polemieke. Die verskille
het gegaan oor rasgeoriénteerde beleide en maatreéls.

“Vanggat van die onregverdigheid”

Soos aangehaal, het Louw rekening gehou met die moontlikheid van ’n “blind staar op nasionale
regte” waardeur individuele regte by mense of groepe mense ontken kan word. So kan 'n mens
in ’n “nuwe vanggat van die onregverdigheid” stort (1986a:431).

Hierop het Louw kort daarna uitvoeriger ingegaan in “Kultuur en krisis”, waarin hy die groot
krisisse onderskei waarin ’n volk of taalgroep kan beland. Dit is vroeér in hierdie artikel aangehaal.
Ten opsigte van “voortbestaan in onreg” vra Louw: hoe kan onreg 'n volkskrisis (en by implikasie
"n taalkrisis) wees? Louw antwoord met 'n teenvraag: “Hoe kan "n klein volk lank bly voortbestaan
as hy iets haatliks en iets boos is vir die beste binne — en buite — hom?” (1986:463).

Louw het die geskiedenis goed genoeg geken om die stelling te kwalifiseer met die adjektief
klein. Groot volke en ryke kan onreg pleeg en daardeur floreer, terwyl kleiner volke kan ly onder
die onreg van die grotes en die reaksie op onreg deur hulle self. Engeland kon met oorlog en
dwangmaatreéls sy taal en kultuur dominant maak in Suid-Afrika, maar Engeland was magtig,
én die oorwinnaar in die Anglo-Boereoorlog. Louw self noem Duitsland, wat na 1918 vir die
versoeking geswig en ontsettend daarvoor geboet het (1986a:462), terwyl sy mense Duitsers gebly
en hul taal behou het. Onreg of geen onreg, die Duitse taal is in Duitsland veranker.

Louw was van mening dat die be€indiging van onreg positiewe gevolge kan hé. “Ek glo dat
op 'n vreemde manier dit die krisis is waaruit 'n volk herbore, jonk, skeppend, te voorskyn kan
kom, hierdie ‘donker nag van die siel’ waarin hy gesé het: Ek sal liewer ondergaan as deur
ongeregtigheid bly voortbestaan” (1986a:463).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



348

Intellektuele en politici het stellings oor onreg dikwels in die 1980’s aangehaal in hul ywer
om ’n einde aan die apartheidsregime te maak. Maar reg en onreg is glibberige woorde waarmee
mense ‘n oordeel uitspreek of 'n houding oor ’n toedrag van sake verwoord. In die Suid-Afrika
van 2016 beskou sommige mense die gebruik van Afrikaans aan ’n paar histories Afrikaanse
universiteite as onderrigtaal as ’n reg, ander as 'n onreg.

Die subjektiwiteit van woorde soos onreg blyk ook uit iets wat Louw in 1966 gesé€ het in "n
praatjie enkele maande né ’n polemiek oor 'n opvoering van sy drama Die pluimsaad waai ver.
Hy het gevra:

Mag ’n nasionale digter sy volk se swakhede, selfs sy tye van ondergang belig? Nie alleen
mag hy; hy moet. Hy durf nie s€ alles gaan lekker, ons gaan van hoogtepunt tot hoogtepunt.
Hy mag nie sy volk sag maak met troospraatjies nie, maar sard, met die wys op tragiese
moontlikhede.

Onlangs met die Pluimsaad-affére het ek so die gevoel gekry: party mense wou gehad het ek
moes die Boere-oorlog laat wen het; ten minste moes die stuk ge€indig het met ons nuwe
republiek.

Ander wou weer gehad het dat ek vir president Steyn profeties die herrysenis van die volk
moes laat sien het. Maar dink net watter vermindering van daardie groot tragiese ondergang,
as die president vooruit kon geweet het wat sou kom. Die heldhaftigheid 1€ nie daar waar die
held weet ‘alles kom reg’ nie, maar daar waar hy sé: ‘Ek gaan die geregtigheid doen al is dit
dan ook finaal die ondergang’. (Aangehaal in Steyn 1998:1064)

Die geregtigheid in die laaste sin kan slaan op die be€indiging van die destydse bedeling, maar
ook op die einde van die Vrystaatse republiek. In laasgenoemde geval het dit gegaan oor voortveg
vir vryheid of oorgee. Die prysgawe van vryheid was dus vir Louw ’n vorm van ongeregtigheid.

Die geskiedenis van Afrikaans sedert 1994 toon hoe moeilik dit vir n klein taal is om ontslae
te raak van die stigma van onreg (“die taal van die verdrukker”) en hoe die taal blykbaar nog lank
vir baie “binne — en buite — hom” iets haatliks en iets boos is. Ook wys dit hoe ’n klein taal kan
ly onder die politiek van vergelding deur die voormalige verdruktes — hoewel dit ook die taal van
’n aansienlike deel van die gewese verdruktes was.

“My volk, Wit en Bruin”

Louw het “Kultuur en krisis” geskryf na aanleiding van die “konstitusionele krisis” van die 1950’s.
Hierdie krisis is veroorsaak deur die Wet op die Afsonderlike Verteenwoordiging van Kiesers wat
die bruin kiesers van Kaapland op ’n afsonderlike kieserslys geplaas het. Die “krisis” het ontstaan
toe die Appelhof die wet in Maart 1952 ongeldig verklaar het omdat die vereiste prosedure in die
Grondwet nie gevolg is by die aanname van die wet nie. Hierdie wetgewing en die maatreéls om
die grondwetlike bepalings te omseil, vervul baie Afrikaners nou met skaamte, en ook in dié tyd
was talle daarteen en het party hulle in die openbaar daarteen uitgespreek.

Louw was teen die wet gekant, maar laat merk niks daarvan in “Kultuur en krisis” nie. Ook
al sou sy kritiek gepas gewees het, sou dit in die destydse partypolitiecke klimaat waarskynlik
teenproduktief gewees het. Die Verenigde Party-opposisie sou dit vir seker uitgebuit het, en Louw
—wat bowendien ook oor persoonlike sake in 'n kwesbare posisie was (Steyn 1998:585-593) — het
byna nooit in die openbaar uit Amsterdam, waar hy professor was, kommentaar op aktuele politicke
sake in Suid-Afrika gelewer nie. Dit was onmoontlik om op di¢ afstand met die politieke subtiliteite
op die hoogte te bly. Dit was voor die tyd van die internet, e-posse en digitale koerante. Gewoonlik

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



349

het dit byna drie weke geduur voordat koerante soos Die Burger uit die Kaap in Nederland kon
aankom — 'n hele week s’n op ’n keer.

Prinsipiéle kommentaar was meer effektief. Die opstelle het in 1952 geen reaksie uitgelok
nie omdat minder goed ingeligte lesers dit waarskynlik as te algemeen en “filosofies” beleef het.
Maar juis die prinsipiéle en teoretiese aard daarvan het veroorsaak dat hulle al hoe relevanter
geraak en veral sedert die 1970’s tog ’n beduidende rol in die politiek kon speel.

In die 1950’s het Louw ’n al hoe groter begrip gekry van die onreg teenoor die bruin bevolking.
In 1960 het Louw — nadat hy sowat twee jaar terug was in Suid-Afrika — wel duidelike kritiek
uitgespreek op die NP-regering se beleid teenoor die bruin mense. Dit het hy gedoen in die
voorwoord tot 'n opsienbarende pleidooi vir wit-bruin integrasie deur D.P. Botha in Die opkoms
van ons derde stand. In di¢ voorwoord het Louw die NP-beleid teenoor bruin mense verwerp.
Volgens hom het Afrikaner- en Suid-Afrikaanse nasionaliste spontaan ges€: “Ons het verkeerd
gehandel teenoor die Bruin mense; ons het hulle verwaarloos en afgestoot”. Dit is volgens Louw
“’n merkwaardige stuk nasionale psigologie” (1986b:623).

Wat hierdie voorwoord ook betekenisvol maak, is dat Louw sy opvatting van volk wysig deur
te verklaar dat hy ’n “innige begeerte — nee, ’n hartstogtelike wil” het dat “my volk, Blank en
Bruin, en die taal wat ons praat, in hierdie land bly voortbestaan” (1986b:623). Hy het gehoop
dat wit en bruin nie aanhoudend na die verlede sal kyk en mekaar daaroor verwyt nie. Een verklaring
vir die uitmekaar groei van die twee groepe sou kon lui: “(D)aar was 'n tyd toe die Blanke Afrikaner
so wanhopig moes veg om ten minste 'n kern van 'n eie inheemse, by ’n Suid-Afrika aangepaste
oortuiging aan die lewe te hou, dat hy nie altyd helder kon sien nie” (1986b:624). Sy breér opvatting
van 'n volk het Louw enkele jare later uitgewerk in die drama Die pluimsaad waai ver (die eerste
keer opgevoer in 1966), waarin hy almal wat aan die Vrystaatse kant aan die vryheidsoorlog deel-
neem, beskou as behorende tot die Vrystaatse Afrikaners. Dit sluit naas die Afrikaners ook
Engelssprekendes, Kaapse rebelle, Nederlanders en bruin mense in.

Indie 1960’s is die benaming bruin Afrikaners soms gebruik, maar dit het nooit inslag gevind
nie. Die politici was teen die begrip “bruin Afrikaner”, maar byna die helfte van die Afrikaners
wat in 1977 in "'n meningsopname gevra is of hulle Afrikaanssprekende bruin mense as Afrikaners
sal beskou, het bevestigend geantwoord (Rapport, 6 Maart 1977).

Taalpolitieke Kkritiek op sensuur

Oor min sake het Louw so dikwels met die NP-regering gebots as oor sensuur en die regering se
houding teenoor die Sestigers, 'n nuwe geslag skrywers. Hy het in koerantbriewe en -artikels
betoog dat sensuur skade doen aan Afrikaans.

Die aanname van die Wet op Publikasies en Vermaaklikhede van 1963 is voorafgegaan deur
n lewendige debat in koerante, veral Die Burger. Verskeie skrywers het daaraan deelgeneem.
Louw se woorde het gewig gedra.

Sy brief lui hy praat as Afrikaner “wat nog nooit (hier of in Europa) my Afrikaner-nasionalisme
weggesteek of verdoesel het nie”. Hy was van oordeel: “Ek twyfel of selfs Milner 'n meer
doeltreffende middel sou kon bedink het om Afrikaans te kniehalter en aan Engels in Suid-Afrika
vrye teuels te gee. Vir die jong aspirant-skrywer (ook die Afrikaanse!) in Suid-Afrika — is dit nie
asof hier gesé word: Boeta, as jy jou sé€ wil s€, gebruik Engels! En as jy nie Engels goed genoeg
ken nie, 1&¢ér dit, soos Joseph Conrad; maar skryf in Engels en behou jou siel” (Steyn 1998:955).

Louw het ook in die bresse getree vir die digter Breyten Breytenbach toe die departement
van binnelandse sake ’n visum aan sy vrou Yolande geweier het om Suid-Afrika te besoek. Die
publiek het die mening van Breytenbach oor die rede vir die weiering gedeel: “Hulle het geen
rede aan my verstrek nie, maar die rede is klaarblyklik dat sy uit Viétnam kom”.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



350

Die belangrikste reaksie was ’n brief van protes en kritiek deur Louw op 30 Mei 1965 in
Dagbreek en Sondagnuus: “Ek praat as Afrikaner, maar ek praat ook namens die Afrikaanse
literatuur wat sy eie eer en waardigheid het — ’'n eer en waardigheid wat onafhanklik is van die
politiek en wat sal voortleef wanneer die grootste deel van ons tyd se politiek en die groot massa
van ons politici begrawe en vergeet sal wees. (So het Celliers en Leipoldt hulle tyd se magtiges
half-vergeet sien word.) Dis namens hierdie literatuur dat ek praat, en ek praat vandag met pyn
en skaamte.” Ook: “Die Afrikaanse nasionalisme waarin ek opgegroei het en waarbinne ek hoop
om te sterwe, was vir my die grootste beweging binne ons geskiedenis en ’n teken van uitgroei,
van steeds voller lewe. Word dit nou 'n verstarde ideologie, wat deur amptenare met duimstokke
afgemeet kan word?” As aanhanger van Afrikaanse nasionalisme het Louw dus sensuur en
rasgebaseerde maatreéls afgekeur.

Nasionale regte van ander groepe

Wat betref nasionale regte as “universele menslike regte” wat ook ander groepe toekom, het die
NP-nasionalisme beter gevaar. So het die regering moedertaalonderrig sedert 1953 in swart skole
uitgebrei, radio- en televisiedienste in die Afrikatale ingestel en regionale amptelike status aan dié¢
tale toegeken in die TBVC-state oftewel die tuislande en ander selfregerende gebiede — 'n beleid
wat om ander redes deur die swart taal- en kultuurgemeenskappe verwerp is. In swart hoérskole
was Afrikaans en Engels die voertale. Die bepaling rakende Afrikaans is lank nie uitgevoer nie,
maar toe dit wel op onoordeelkundige wyse gebeur, het dit help lei tot die 1976-opstand. Die gevolg
daarvan was dat Engels die enigste voertaal in swart hoérskole geword het.

Hoewel Engels die groot mededinger van Afrikaans was, het die Afrikaanse beweging nooit
‘n Afrikaans-eentalige samelewing en staat nagestreef nie, maar van die begin van die taalstryd
af vir tweetaligheid geywer, dit wil sé die gelyke behandeling van Afrikaans en Engels. Toe sekere
Afrikanergroepe in die vroeé¢ 1940’s hulle vir 'n Afrikaans-eentalige staat beywer het, het
Afrikaanse politieke meningsvormers hulle sterk teengestaan.

Die etiese beginsels wat daarin die deurslag gegee het, is duidelik verwoord deur Die Volksblad
wat op 24 September 1942 betoog het dat sommige Afrikaners vanweé taalonreg van een kant
wil wraak neem deur op hul beurt die Engelse se regte in 'n komende republiek te verdruk. “Maar
verdrukking was nog nooit 'n antwoord op verdrukking nie. Inteendeel leer die Christelike geloof
ons om ons onreg te beantwoord met reg. Want om onreg te stapel op onreg maak van die wéreld
‘n hel; en om in ’n land met twee volke beurtelings die een en dan die ander te onderdruk, maak
van so 'n land ’n voortdurende hel vir eers die een en dan die ander helfte van die bevolking”.
Terselfdertyd is die aanhaling ook tekenend van ’n tyd toe daar nog nie rekening gehou is met die
politieke regte van die verskillende swart volke van Suid-Afrika nie.

Individuele regte en die taalgemeenskap

Teen die einde van die 1980’s het dit vir die NP duidelik geword dat 'n nuwe bedeling onvermydelik
is. Ongelukkig was Louw se belangrike insigte in individuele en nasionale regte toe al vergete.
Hy was van mening dat 'n “goeie Engelsman” aan die begin van die twintigste eeu nie daaraan
sou gedink het om ’n individuele reg aan Afrikaners te ontneem nie, maar maklik daartoe kon
kom om hul nasionale regte te ontken — “bloot omdat hy sy eie nasionale regte so vanselfsprekend
besit het, dat hy onbewus daarvan was” (1986a:430). Teen die einde van die 1980’s en daarna
was baie Afrikaners blykbaar onbewus van die waarde van nasionale regte vir hul eie gemeenskap.

Die klem het al meer geval op individuele regte. Die Suid-Afrikaanse Regskommissie het in
1989 aangevoer dat taalregte in 'n menseregte-akte beskerm moet word deur middel van individuele

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



351

regte. Die NP en Demokratiese Party het positief daarop gereageer (aangehaal deur Steyn 1990).
Pleidooie vir groeps- of minderheidsregte het feitlik taboe geraak — of polities baie inkorrek.

Malan (2014), wie se opvattings aansluit by di¢ van Louw, redeneer dat, hoewel individuele
taalregte wel belangrik is, daar ten minste twee nie-individuele belange is waarna individuele
regte nie behoorlik kan omsien nie. Die eerste is die taalgemeenskap, veral die gemeenskappe
van moedertaalsprekers wie se gemeenskaplike identiteit in beduidende mate deur hul
gemeenskaplike taal gedefinieer word en wat derhalwe 'n gemeenskaplike belang in hul taal het.
Hierdie belang is nie individueel verdeelbaar nie en kan nie na enige spesificke individu, losstaande
van ander, herlei word nie. Die tweede belang is die taal self, wat noodwendig in stand gehou
moet word ten einde sowel individuele as gemeenskapsbelange in die taal moontlik te maak.

Hiermee het die onderhandelaars voor 1994 nie genoeg rekening gehou nie, sodat daar weer
"n “krisis van vertwyfeling” in die Afrikaanse gemeenskap ontstaan het. Daaroor iets meer in die
volgende afdeling.

DIE VOLHOUBAARHEID VAN DIE AFRIKAANSE BEWEGING

By groot volke en taalgemeenskappe is dit selde 'n vraag of hul tale sal kan voortbestaan. 'n Klein
gemeenskap moet egter steeds op sy hoede wees vir bedreigings van sy bestaan. In “Kultuur en
krisis” maak Louw ’n opmerking wat ook vir klein tale geld: “Ons weet dit: ons volksbestaan is
nooit volkome veilig nie; die bedreiging kan soms gaan wegkruip of hom dood-hou, maar hy wag
altyd net sy dag af” (1986a:458).

Wat van die toekoms? Dit is die vraag waarmee Louw “Die opkoms van tale” afsluit
(1986b:350). Dit is vir hom die belangrikste vraag van almal. Is die faktore wat die welslae van
die beweging verseker het, nog geldig en nog sterk genoeg? Of moet ons ook “vertraging,
verslapping, verandering en doodloop verwag?” (1986b:346).

Sommige bewegings kon hul suksesse konsolideer, soos die Tsjeggiese, Finse en Vlaamse
bewegings. Daarvoor het die “staatkundige stut” gesorg. Dit is die een belangrike krag wat ontbreek
by enkele kleiner taalbewegings wat misluk het. Dit geld nou ook vir die Afrikaanse beweging:
party “staatkundige stutte” het na 1994 weggeval en in werklikheid word die taal van staatkundige
kant ondermyn in die instellings soos die staatsdiens, die staatsmedia, die regeringsbeleid oor die
openbare skole en universiteite. Engels is weer, soos in die groot imperiale state, die administratiewe
en kommunikasietaal van die staat — die ander tale is dit in veel geringer mate of glad nie.

Die agteruitgang van Afrikaans as openbare en onderwystaal het so ver gegaan dat die
historikus en politicke wetenskaplike, Hermann Giliomee, in ’n artikel met die veelseggende titel
“Die troebele toekoms van die Afrikaners en Afrikaans”, na 'n omvattende en nougesette ontleding
van ontstellende gegewens oor Afrikaners en Afrikaans tot die gevolgtrekking kom: “Die kans
dat albei in die loop van die een-en-twintigste eeu kan verdwyn, is nie meer vergesog nie” (Giliomee
2014:594). Die filosoof, Carel Boshoff, verklaar in n werk oor die denke van Louw dat die
Afrikaner “in die volste sin van die woord in ’n bestaanskrisis” verkeer. Die “onvolhoubaarheid
van sy bestaan het hom ingehaal en die bestaan het as ‘t ware tot stilstand gekom” (2014:217).

Het Louw se opvattings nog waarde in hierdie krisis waarin Afrikaans hom nou bevind?
Minstens drie van sy opvattings kan as leidrade dien.

Die eerste is die “praktiese faktor” (1986b:348) wat hy in die slot van sy betoog aanroer.
“Veel van die nood waardeur ons gelewe het, het verdwyn; ons wéreld het vir die Afrikaners
maklik geword. Het hiermee nie ook die stukrag agter die taalbeweging verdwyn nie? Ek wil
alleen sé: as die taal nie voortgaan om draer van reéle en vitale behoeftes van groot groepe te
wees nie, dan is daar ndg, soos by alle klein tale, kans op versand en doodloop” (1986b:350).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



352

Het Afrikaans nog die moontlikheid om die taal te word van ’n groep mense “in sy stryd om
op te kom, ook ekonomies” (1986b:342)? Die staat sorg deur sy beleid dat baie Afrikaanssprekendes
verplig is om Engels te beskou as die taal wat belangrik is in hul stryd om op te kom. Engels is
die taal van opwaartse sosiale en ekonomiese mobiliteit. In verband met die negentiende-eeuse
toestand het Louw gemeld dat dit destyds nie moontlik vir baie Afrikaners was om Engels te word
nie. Dié toestand het verander. Die oorgrote meerderheid Afrikaanssprekendes is Engels goed
magtig. Afrikaans-Engelse tweetaligheid was immers dekades lank tot 1990 die staatsbeleid. Aan
die ander kant is baie Suid-Afrikaners wat sedert 1994 deur die staat gemarginaliseer word,
Afrikaanssprekend: veral wit, maar in toenemende mate ook bruin Afrikaanssprekendes. Hulle
word benadeel deur die beleide van regstellende aksie en verteenwoordigendheid. Dit is veral die
oorwegend Afrikaanse vakbond Solidariteit wat vir hierdie groep in die bresse tree.

Soos reeds gemeld, het Louw in 1937 die vakbondwese beskou as ’n instrument vir taalbehoud.
Sy mening oor die Afrikanerbond van Mynwerkers is 'n voorloper van sy latere siening oor die
sosiale aard van die taalbeweging. Die werk van Solidariteit en die Solidariteit-beweging kom
die naaste aan ’n beweging wat met Louw se woorde “draer van lewensbehoeftes”, selfs van
ekonomiese behoeftes, is. Daar was in 2016 geen ander beweging, organisasie of liggaam wat
naastenby soveel kon vermag het nie.

'n Tweede leidraad vir volhoubaarheid bied die optredes wat Louw as noodsaaklik ag vir 'n
volk wat ’n krisis van vertwyfeling beleef. Hy beskou die opbou en beskerming van die kultuur
as 'n taak vir die “kultuurmense”. Die kultuurmense is die mense wat sorg dat die gemeenskap
n “waardevolle besit het wat die moeite werd is om te behou”. Dit is nie alleen die makers of
skeppers van so ’n kultuurbesit nie, dit wil sé die denkers, kunstenaars en wetenskaplikes, maar
“ook die wat die besit waardeer, hoed, versprei”. Dit is die lesers, kritici, onderwysers, “die beste
soort joernaliste, knap tegnici, ekonomiese leiers en baie ander; ‘propagandiste’ in die oorspronklike
en hoogste sin van die woord.” 'n Gemeenskap wat ryk is aan hierdie soort mense, versamel iets
wat hom as gemeenskap die moeite van die bestaan werd maak (1986a:462). In ’n krisis van
vertwyfeling, sé Louw, stel die kultuurmens sy werk “van opbou en verbreiding van die kultuur”
(1986:465).

Met dié soort opbouwerk is die Afrikaanse gemeenskap besig. Skrywers, die Afrikaanse
onderwys, die Afrikaanse media en kultuurorganisasies is die vernaamste persone en instellings
wat die kultuur skep, waardeer, beskerm en verbrei.

Vir die opbou, beskerm en verbrei van die kultuur val veral twee inisiatiewe op: dié van
kykNET en die Solidariteit-beweging. KykNET het reeds vier Afrikaanse TV-kanale en is
gedeeltelik of volledig te sien buite Suid-Afrika soos in Namibié en ’n paar Engelssprekende
lande waarheen baie Afrikaanssprekendes geémigreer het. Die vakbond Solidariteit het die tegniese
kollege Sol-Tech begin omdat daar geen behoorlike tegniese opleiding in Afrikaans is nie en het
ook ’n Afrikaanse universiteit Akademia aangepak. Sowel in Suid-Afrika as Namibié is daar
bowendien verskeie private skole wat van Afrikaans as onderrigmedium gebruik maak.

'n Derde leidraad in Louw se denke raak die individuele lede van die taalgemeenskap. Hy
wys daarop in 'n betoog oor Afrikaners se onverskilligheid en onwilligheid rakende taalhand-
hawing. Dis deels daaraan te wyte dat die Afrikaners se belangrikste geestelike kontakte vroeér
met Nederland en Engeland was. Dit is volke wat die minste aandag gegee het aan die soort
probleme wat in taalbewegings op die voorgrond staan. In 'n onbedreigde taalgebied soos
Nederland is die taalliefde volkome onbewus. Dit sou net kon verander as Nederland oorval en
verower word deur ‘n mag wat sy eie taal tot staatstaal verhef en sorg dat Nederlands uit die skool
en openbare lewe geweer word sodat 'n Nederlander die soort afjak sou kry wat hy as kind moes
aanhoor. “’n Ou, baie eerbiedwaardige man op ons dorp [het] in ’n staatskantoor van nie-anders-

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



353

kan-nie Afrikaans gepraat” en te hore gekry: “Can’t you speak white!” Dit het gekom “van 'n
snip van 'n klein amptenaartjie, wat egter geweet het dat hy self die hele staatsmag agter hom
het” (1986b:344).

Nederlanders sal weet dat daar in so "n geval ook “woeste verset” sou kom — nog meer as in
die Tweede Wéreldoorlog — en dat dit nie sal kom van mense wat slegs Nederlands kan praat nie,
maar juis van intellektuele leiers wat die vreemde taal die beste ken. “En hulle sal dan sien dat
dit nie bekrompenheid is nie; dat die Vlaming wat Frans uitstekend ken, sy taal handhaaf uit
selfrespek en uit ’n diepe solidariteit met die eenvoudige mense van die massa” (1986b:344).

Hierdie selfrespek en solidariteit met die gemeenskap het ook by Afrikaanssprekendes bestaan,
maar is sedert 1994 in ’n tyd van bedreiging nie vanselfsprekend nie. 'n Deel van die geskiedenis
is altyd — soos in Die dieper reg verwoord — die “trouloosheid / van di¢ wat om ’n ander diens /
soos knegte jou verlaat” (Louw 1938:20). Sommige Afrikaners met 'n ho€ onderwyspeil beskou
hulleself nie meer as Afrikaners nie (Giliomee (2009:715). Giliomee konstateer ook dat party
Afrikaners nie alleen geen vinger verroer vir die behoud van die taal nie, maar dat hul selfs dié
bestry wat dit wel in universiteite as voertaal wil behou. Hulle beskuldig die taalstryders daarvan
dat hulle hunker na apartheid. Hulle het soos in die negentiende-eeuse Kaapkolonie “prefabricated
collaborators” van die maghebbers geword. (Dié uitdrukking woord aangehaal deur Giliomee
2009:713.)

Ten dele is hierdie houding 'n gevolg van die krisis van “voortbestaan in onreg”, ten dele
ook ’n gebrekkige nadink oor die geskiedenis van Afrikaans en Engels in Suid-Afrika. Engels
word die sondes van sommige van sy sprekers vergewe (slawerny, oorlog, kolonisering), maar
Afrikaans moet boet vir die sondes van party van sy sprekers. In die naam van dekolonisasie het
studente in 2016 betoog teen Afrikaans; hulle wou slegs Engels hé — die vernaamste taal van
kolonisasie. Teen Afrikaans is betoog selfs by instellings waar die beswaar van uitsluiting as
gevolg van Afrikaans nie geld nie en dus waar alle lesings wens ’n beleid van parallelmedium
ook in Engels aangebied word.

SLOT

'n Egte teorie of filosofie oor “die klein tale se reg” het Louw nie uitgewerk nie, maar 'n mens
kan uit sy beskouings ’n paar hipoteses, of swakker: *n paar veralgemenings, oor taalbewegings
en taalstryde aflei.

1. ’nTaalbeweging kan net begin wanneer histories bewuste intellektuele bekommerd is oor 'n
“krisis van vertwyfeling” in "n volk of taalgemeenskap en planne maak om die taal te behou,
die gemeenskap op te hef (of te bemagtig) en sodoende die voortbestaan van die volk of
taalgemeenskap te verseker. So ’n krisis ontstaan wanneer 'n groot aantal lede van die
gemeenskap twyfel of dit die moeite werd is om as kultuurgemeenskap voort te bestaan en
die taal te behou.

2. ’nTaalbeweging het 'n groot kans op welslae wanneer dit 'n “staatkundige stut” kan bekom
en dus nie polities so magteloos is dat dit nie regeringsbesluite kan beinvloed nie. 'n
Taalbeweging kan nie sonder politicke middele slaag nie. Die verlies van die staatkundige
stut in 'n meertalige land kan 'n minderheidstaal ernstig benadeel.

3. ’n Taalbeweging se kans op sukses in 'n meertalige land is die beste wanneer die beweging
daarin kan slaag om die strewe na die bevordering van die taal te kan verbind met die opheffing
van 'n minder bevoorregte gemeenskap.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1.: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



354

4. Ditkan noodlottige gevolge vir 'n klein volk en by implikasie 'n klein taalgroep hé om in 'n
meertalige land onregverdig teenoor ander groepe op te tree.

Louw sé filosofie is “niks anders nie as: ‘streng en omvattend dink’” (Louw 1986b:37). Louw het
strenger en omvattender, maar ook oorspronkliker, oor klein tale en veral Afrikaans, gedink as
enige ander Afrikaanse skrywer of denker. Dit maak van sy taalfilosofie en taalpolitiek een van
die “monnemente” waarvan mense maklik die waarde onderskat.

BIBLIOGRAFIE

Boshoff, Carel. 2014. NP van Wyk Louw en die nuwe Afrikaner. Pretoria: FAK.

Giliomee, Hermann. 2009. The Afrikaners, expanded and updated edition Kaapstad: Tafelberg.

Giliomee, Hermann. 2014. Die troebel tockoms van Afrikaners en Afrikaans. Tydskrif vir Geesteswetenskappe
54(4), Desember 2014: 571-595.

Kohn, Hans. 1945. The idea of nationalism; a study in its origin and background. New York.

Louw, N.P. van Wyk. 1938. Die dieper reg. Kaapstad: Nasionale Pers.

Louw, N.P. van Wyk. 1986a. Versamelde prosa 1. Kaapstad: Tafelberg.

Louw, N.P. van Wyk. 1986b. Versamelde prosa 2. Kaapstad: Human & Rousseau.

Malan, Koos. 2012. 'n Oorweging van die sosiopolitieke kragte wat inwerk op die betekenis en toepassing
van die diskresionére taalklousule van die Suid-Afrikaanse grondwet, in LitNet Akademies 9(1),2012.

Malan, Koos. 2014. An analysis of the legally protectable interests pertaining to language. Tydskrif vir die
Suid-Afrikaanse reg: 66-84.

Schoeman, Karel. 1986. Die wéreld van die digter. Kaapstad: Human & Rousseau.

Scholtz, G.D. 1974. Die ontwikkeling van die politieke denke van die Afrikaner, deel 111 1874-1881.
Johannesburg: Perskor.

Steyn, J.C. 1990. Menseregte en taalregte. Suid-Afrikaanse Tydskrif Vir Taalkunde 8(1): 39-47.

Steyn, J.C. 1998. Van Wyk Louw — 'n lewensverhaal. Kaapstad: Tafelberg.

Trudgill, Peter. 1983. Sociolinguistics. An introduction to language and society. Harmondsworth: Penguin.

Weinreich, Uriel. 1970 (eerste druk 1953). Languages in contact. Den Haag: Mouton.

Zietsman, P.H. 1992. Die taal is gans die volk. Pretoria: Unisa.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 56 No. 2-1: Junie 2016
doi.10.17159/2224-7912/2016/v56n2-1a4



