
524

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Traumaverwerking in Krog se Kleur kom nooit 
alleen nie*
Trauma Processing in Krog’s Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone]

Marisa Botha 
Departement Taal en Letterkunde
Nelson Mandela Metropolitaanse Universiteit
Port Elizabeth
marisa.botha@nmmu.ac.za / marisa@webafrica.org.za

Marisa Botha is sedert 2011 ’n Nasionale 
Navorsingsinstituut (NRF) postdoktorale navor­
singsgenoot in die Departement Taal en Letterkunde 
aan die Nelson Mandela Metropolitaanse Univer­
siteit. Haar navorsing fokus tans op die verband 
tussen trauma en geheue in Suid-Afrikaanse outo­
biografiese geskrifte, spesifiek tronk- en banneling
narratiewe. Vir die eerste helfte van 2012 was sy 
besoekende vakkundige in die Engelse departement 
aan die Universiteit van Pennsylvania in Philadel­
phia, VSA. Daar het sy twee kursusse geoudit en by 
internasionale kongresse referate gelewer.
	 Sy is in Februarie 2012 deur die NRF uit­
gesonder as opkomende navorser op nasionale vlak, 
gebaseer op ’n aantal publikasies in geakkrediteerde 
tydskrifte. In April ontvang sy ook die gesogte 
Elisabeth Eybersbeurs vir jong Suid-Afrikaanse 
navorsers van die Suid-Afrikaanse Akademie vir 
Wetenskap en Kuns. In Oktober van dieselfde jaar 
neem sy deel aan die Eybers-simposium by die 
Zuid-Afrika Huis in Amsterdam, Nederland.
	 NMMU stel haar vroeg in 2013 aan as navor­
singsgenoot – ’n posisie wat sy hervat na afloop van 
haar postdoktorale navorsing.

For the past three years Marisa Botha has been 
a National Research Foundation (NRF) postdoctoral 
fellow in the Department of Language and Literature 
at the Nelson Mandela Metropolitan University. Her 
research focuses on memory and trauma in South 
African autobiographies, specifically prison and 
exile narratives. For the first six months of 2012 she 
was a visiting scholar in the Department of English 
at the University of Pennsylvania in Philadelphia, 
USA. There she was able to audit courses and deliver 
papers at international conferences. 
	 In February 2012, she was singled out by the 
NRF on a national level as emerging researcher, 
based on numerous accredited research articles. In 
April the South African Academy for Science and 
Arts awarded her the much vied for Elisabeth Eybers 
prize for young South African researchers. This 
afforded her the opportunity to participate in the 
Eybers symposium in October 2012 at the Zuid-
Afrika Huis in Amsterdam, The Netherlands. 
	 Early in 2013, NMMU appointed her as 
Research Associate – a position she will resume after 
the completion of her postdoctoral research.

Marisa Botha

*	 My dank aan die Nasionale Navorsingsinstituut (NRF) vir geldelike postdoktorale ondersteuning.



525

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

ABSTRACT
Trauma Processing in Krog’s Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone]
Although Antjie Krog established her South African literary reputation as a poet who writes in 
her mother tongue Afrikaans, she gained world recognition for her English autobiographical text, 
Country of My Skull (1998), in which she wrote about her experiences as a radio journalist 
reporting on South Africa’s Truth and Reconciliation Commission. Subsequently she continued 
publishing in English, but only after writing an Afrikaans volume of poetry in 2000, Kleur kom 
nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone], in which she attempts to reconnect with her mother 
tongue and in doing so, initiates the healing process of a fractured psyche. Throughout Krog’s 
oeuvre she has struggled with her identity as a white Afrikaans speaker with liberal beliefs during 
the era of apartheid. Her complicated relationship with her privileged, Afrikaner past and the 
role her race and even her language, Afrikaans, played during the apartheid era exacerbates her 
guilt and complicity in past atrocities.
	 In Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone] the reader undertakes a physical 
and psychological journey along with the poet in her aim to reconcile her ideology with the 
horrendous human rights violations witnessed during the TRC testimonies. One of the main themes 
in Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone] is reconciliation – the reconciliation 
of people who were previously separated by race, class and political ideology.
	 This article examines the therapeutic value of writing poetry in the processing of trauma. 
The focus is on Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone], especially the second 
and fourth sections, “Wondweefsel” [“Wound Tissue”] and “Bindweefsel” [“Connective Tissue”] 
with verses on the Anglo Boer War, Apartheid and the Rwandan genocide. Krog’s role as secondary 
witness at the Truth and Reconciliation Commission hearings is examined, as well as her experience 
of trauma, and the consequences of her (or any other secondary witness’s) participation. Dori 
Laub refers to these consequences of witnessing as “hazards of listening”. Reference will also be 
made to traumatic memory, the processing of trauma, the gift of stories (testimony) and the 
responsibility of the secondary witness to fulfill her ethical duty to act as guardian of these 
narratives and share them with others, so that those who had died can remain alive in memory.

Trauma1 1. Wond. 2. Abnormale toestand v.d. liggaam deur uitwendige besering veroorsaak. 
3. Plotselinge, hewige geestesaandoening wat ’n langdurige steurnis teweegbring.

My story is a gift. If I give you a gift and you accept that gift, then you don’t go and throw that 
gift in the waste basket. You do something with it.
	 –	 Assembly of First Nations2

KEY WORDS:	 Antjie Krog, Kleur kom nooit alleen nie [Colour Never Comes Alone], 
Africa, poems, trauma processing, traumatic memory, secondary witness

TREFWOORDE:	 Antjie Krog, Kleur kom nooit alleen nie, Afrika, gedigte,  traumaverwerking, 
traumatiese geheue, sekondêre getuie

1 	 Pharos Verklarende Afrikaanse Woordeboek (2011:1336).
2	 Assembly of First Nations (1994:162 – aangehaal in Whitlock 2001:197). Die spreker van hierdie 

gegewe is een van die anonieme getuies wat hulle narratiewe uitgewissel het in die studie Breaking 
the Silence (1994) oor die menseregte skendings van die Eerste Nasie (Noord-Amerikaanse Indiane) 
kinders in Kanada tydens die twintigste eeu. 



526

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

OPSOMMING
Hierdie artikel ondersoek die terapeutiese waarde van poësie skryf in die verwerking van trauma.3 

Daar word gefokus op Antjie Krog se digbundel Kleur kom nooit alleen nie (2000), veral die afdelings 
“Wondweefsel” en “Bindweefsel” met verse oor die Anglo-Boereoorlog, apartheid en die Rwandese 
volksmoord. Krog se rol as sekondêre getuie tydens die Waarheids- en Versoeningskommissie kom 
onder die loep en daar word gekyk na hoe sy haar eie trauma van die WVK-verhore verwerk, asook 
wat die nagevolge is van haar deelname daaraan (wat Laub noem “hazards of listening”). Daar word 
ook verwys na die geskenk van stories (getuienis) en die verantwoordelikheid van die sekondêre 
getuie om hulle etiese plig te vervul en daardie stories ook aan ander mee te deel, sodat diegene wat 
gesterf het, kan voortleef in herinneringe.

1. 	 INLEIDING

Daar is reeds uitgebreid geskryf oor Krog se identiteitswroeginge4 ten opsigte van ’n persoonlike-, 
groep- en Afrika-identiteit.
	 Indien die leser die Krog-oeuvre as ’n geheel beskou, dan is dit ooglopend dat die skepping 
van ’n identiteit (self) nie slegs ’n toestand van “wees” is nie, maar (soos reeds deur literêre kritici 
aangetoon) ’n volgehoue eksperiment in wording.
	 Die verskeie selwe van Krog die digter/skrywer, politieke aktivis, eggenote, moeder en vrou 
word deur die dekades op papier en in die werklikheid gekonstrueer deur haar soektog, soos enige 
ander mens, na betekenis. Sy verwoord hierdie nimmereindigende proses in die gedig “boot” as 
’n geestesgesteldheid “nie van wees nie / maar word / baie worde” (2000:99). Identiteitsvorming 
en die konstruksie van die self binne en buite die teks is ’n dinamiese proses – altyd in wording, 
maar nooit afgerond nie.
	 Ek beoog om voort te bou op dié onderwerp deur aandag te skenk aan die terapeutiese waarde 
van die skryf van gedigte in die verwerking van trauma met spesifieke verwysing na twee van 
Kleur kom nooit alleen nie se afdelings, naamlik “Wondweefsel” en “Bindweefsel”.
	 Een van die hooftemas in Kleur kom nooit alleen nie is versoening. Versoening tussen mense 
wat voorheen geskei was deur ras, klas en politieke ideologie. Taljard5 (2006:143) merk op dat 
een van Krog se “versoeningstrategieë” haar gebruik van “taal en spesifiek poësie” is, waardeur 
sy poog om versoening te beding. Dit sluit ook aan by Stuit en Jansen (2011:54) se artikel oor die 
gedigtesiklus “land van genade en verdriet”, waarin hulle poneer dat Krog met hierdie verse die 
gevolge van versoening ondersoek deur te fokus op kwessies van skuld, ruimte, taal en die begeerte 
om nuut (oor) te begin en terselfdertyd die problematiek daarvan benadruk.
	 Reeds in die talle resensies6 oor Kleur kom nooit alleen nie, word die aspekte van versoening, 
trauma en heling uitgelig, sowel as later in verskeie artikels wat die lig gesien het. Aansluitend 

3	 Die verwerking van trauma deur die skryfproses of deur enige ander wyse van terapie, is nie eenvoudig 
nie en al word daar verwys na heling moet dit nie noodwendig geïnterpreteer word as volkome heling 
nie.  Daar is ’n debat rondom die terapeutiese waarde van traumarepresentasie in die letterkunde en 
of dit enigsins helend kan wees – vergelyk veral John (2000, 2006); Van Coller (2005); Van der Merwe 
(2007); Human (2009). In hierdie artikel is die fokus op Krog se Kleur kom nooit alleen nie en berus 
die afleiding op die spreker in die gedig se ervaring eerder as wat dit ’n ondersoek is na ander bewyse 
van die terapeutiese potensiaal van narratiewe.

4	 Vergelyk onder meer Nel (2001); Viljoen (2002, 2009); Taljard (2010d); Van Vuuren (2009); Renders 
(2011).

5	 Taljard (2006) bespreek, as deel van Krog se versoeningstrategieë, die “liminale handeling waarin 
traumatiese gebeure openbaar gemaak word in ’n poging om tot versoening met die verlede te kom” 
(2006:142).

6	 Sien veral Van Vuuren (2000) en Olivier (2000).



527

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

by die proses van traumaverwerking, merk Viljoen (2002:46) op: “As gewetensvolle Afrikaanse 
skrywer toon sy met hierdie bundel haar volgehoue betrokkenheid by die prosesse van transformasie 
in Suid-Afrika waardeur die trauma van die verlede verwerk moet word”.

1.1 	 Trauma

Trauma is, soos die definisie boaan hierdie artikel aandui, eerstens ’n wond. Dit beteken dan ook 
letterlik “wond” in die oorspronklike Grieks. Die term kan ook dui op ’n “abnormale” toestand 
van die liggaam, dus ’n besering, veroorsaak deur ’n uitwendige gebeurtenis. Benewens die fisieke 
betekenisse van “trauma”, beskryf die term ook psigiese verwonding wat meteens kan plaasvind, 
maar waarvan die gevolge mens lank kan bybly (“plotselinge, hewige geestesaandoening wat ’n 
langdurige steurnis teweegbring”).
	 ’n Trauma is nie ’n gebeurtenis nie. Dit is die emosionele respons tot daardie ondervinding. 
Indien die emosionele reaksie positief is, dan is die ervaring nie traumaties nie – al is die 
besonderhede van daardie ervaring angswekkend. As voorbeeld kan mens dink aan die vertoning 
van ’n gruwelfilm of ’n besoek aan ’n karnaval spookhuis – die sintuiglike ervaring kan dalk 
nagmerrieagtig wees, maar indien mens nie ’n negatiewe emosionele reaksie beleef nie, is die 
ervaring nie traumaties nie. 
	 Emosionele en psigologiese trauma is die gevolg van buitengewone spanningsvolle gebeure 
wat mens se gevoel van sekuriteit ondermyn en die persoon gevolglik met gevoelens van angs en 
weerloosheid laat in hul (nou gevaarlike) omgewing. Traumatiese ondervindings word nie bepaal 
deur objektiewe feite nie, maar eerder deur die betrokkene se subjektiewe emosionele ervaring 
daarvan. Trauma is dus ’n emosionele reaksie op ’n enkele gebeurtenis of herhalende gebeure.
	 In Country of My Skull verwoord Antjie Krog telkemale die sielkundige eis wat die 
verslaggewing van die Waarheids- en Versoeningskommissie van haar verg. Die sielkundige impak 
van luister na die getuienisse beïnvloed haar taalvermoë (1998:37): “ […] reporting on the Truth 
Commission indeed leaves most of us physically exhausted and mentally frayed. Because of 
language”. Sy begin om te hakkel en haar, voorheen ruim, woordeskat word aangetas. Die kommissie 
stuur selfs ’n berader om die joernaliste toe te spreek (1998:37): “You will experience the same 
symptoms as the victims. You will find yourself powerless – without help, without words”.
	 Die gevoel van hulpeloosheid is, soos genoem, een van die kenmerke van ’n traumatiese 
ervaring. Namate die verhore voortgaan, vererger Krog se simptome wat haar later liggaamlik 
aantas (1998:49): “My hair is falling out. My teeth are falling out. I have rashes. After the amnesty 
deadline I enter my house like a stranger. And barren. I sit around for days. Staring”.
	 In die bedankings agterin Country of My Skull7 word verskeie mense bedank vir hul hulp en 
ondersteuning tydens die skryfproses, maar dit is veral die bedanking van Allan Colam en Merwede 
van der Merwe wat binne die konteks van ’n traumabespreking opval (1998:294): “[…] who 
helped me mentally and physically through a breakdown”. 
	 In haar artikel oor Johanna Van Warmelo en Krog se outobiografiese tekste, merk Jansen 
(1998:122) tereg op: “Trauma-psychologen zullen hen ‘secondaire slachtoffers’ noemen. In hun 
teksten spelen zij zelf de hoofdrol”. Indien daar gekyk word na die fisieke en psigiese eis op Krog 
tydens en na die Waarheids- en Versoeningskommissie verhore, dan is sy inderdaad ’n “sekondêre 
slagoffer”. In my bespreking sal Krog se rol as sekondêre getuie egter ondersoek word.

7	 Ek is bewus van die magdom studies oor Country of My Skull, maar hierdie artikel se fokus is Kleur 
kom nooit alleen nie en daarom verwys ek slegs sporadies daarna om insigte te staaf. Vir verskillende 
aspekte rakende Country of My Skull (soos etiek, repatriasie, identiteit, getuienis en vergifnis) sien 
onder meer Ross (1998), Coetzee (2001), Sanders (2007), Garman (2008), Viljoen (2000, 2009), 
Chew (2012) en Vosloo (2012).



528

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

1.2	 Die sekondêre getuie

Dit is van belang om te let op die verskil tussen die sleutelbegrippe “witnessing” (as getuie waar­
neem) en “testimony” (getuienis lewer) aangesien dit die grondslag vorm van die verhoudings­
dinamika tussen die getuie (ook genoem eerstehandse getuie, traumagetuie, verteller, oorlewende) 
en die sekondêre getuie (tweede persoon, luisteraar).
	 In die psigoanalitiese model van trauma-getuienis, soos beskryf deur Shoshana Felman en 
Dori Laub in hulle seminale studie Testimony (1992), is die rol van die sekondêre getuie in 
tweeledige getuienislewering van kardinale belang, want “it takes two to witness the unconscious” 
(1992:15). Volgens Laub (1992:57) is die ontstaan van die narratief (getuienis), wat gehoor en na 
geluister word, dus die proses en die plek waar die kennis, die “weet” (“knowing”) van die 
gebeurtenis in die lewe geroep word. Die luisteraar is gevolglik teenwoordig by die skepping van 
kennis van nuuts af (“de novo”). Vandaar word die luisteraar van die trauma ’n deelnemer en ’n 
mede-eienaar van die traumatiese gebeurtenis: “through his very listening, he comes to partially 
experience trauma in himself” (Laub 1992:57).
	 Die luisteraar se deelname en mede-ervaring van die oorlewende se verhaal is belangrik, 
want dit omvorm die traumatiese gegewens tot getuienis. Die luisteraar behou egter sy of haar 
eie perspektief en word dus nie self ’n slagoffer nie. Daar is egter gevare betrokke by die 
luisterproses, waarna Laub verwys as “hazards of listening” (1992:72), wat die luisteraar sal ervaar 
in die uitvoer van sy of haar rol as die getuie tot die trauma getuie. Die luisteraar moet dus tegelyk 
getuie tot die trauma getuie wees en ’n getuie tot hom- of haarself. Laub (1992:58) verduidelik 
die rede vir hierdie dualiteit as volg (my kursivering): 

	 It is only in this way, through his simultaneous awareness of the continuous flow of those 
inner hazards both in the trauma witness and in himself, that he can become the enabler of 
the testimony – the one who triggers its initiation, as well as the guardian of its process […]

Die rol van die sekondêre getuie as bewaker van die trauma getuie se narratief beklemtoon die 
luisteraar se verantwoordelikheid tot die eerstehandse getuie om hulle verhaal na reg te laat 
geskied. Na aanleiding van die aanhaling van ’n Eerste Nasie storieverteller (boaan hierdie artikel), 
is die gedeelde verhaal (getuienis) dus ’n geskenk. Indien mens daardie geskenk aanvaar, gooi jy 
dit nie weg nie. Dit is jou plig om iets produktiefs daarmee te doen (“My story is a gift. If I give 
you a gift and you accept that gift, then you don’t go and throw that gift in the waste basket. You 
do something with it”).
	 Whitlock verwys na die sekondêre getuie as die “second person”. Sy benadruk dat die “tweede 
persoon” (“second person”), wat wesenlik is vir die getuieniskontrak, die getuie word, en sodoende 
die ervaring en trauma van die eerste persoon bevestig (2001:200).
	 Vir Caruth is die appèl van trauma se “huilende wond” (“crying wound”) verteenwoordigend 
van ’n etiese aanspraak van die ander aan die self wat aandring op ’n luister en ’n reaksie (“demands 
a listening and a response”, 1996:9). 
	 Dit is gebiedend noodsaaklik dat ’n empatiese luisteraar teenwoordig moet wees by ’n 
getuienis, aangesien (Laub 1992:68 in Butler 2013:12): “the absence of an empathic listener, or 
more radically, the absence of an addressable other, an other who can hear the anguish of one’s 
memories and thus affirm and recognize their realness, annihilates the story”. Hiervolgens lei 
Butler (2013:12) af dat die waarneming van ’n getuie tydens ’n getuienis onder meer ’n inter­
subjektiewe proses behels: “Witnessing in these terms is an intersubjective process that is 
productive of a specific set of relations between others”. Verder is dit ook ’n uitwisseling wat 
individue en gesamentlikes (“collectives”) saambind deur die vertel en aanhoor van getuienis. 



529

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Dit is ’n fundamenteel ongelyke verhouding, soos Butler (2013:12) tereg uitlig, maar ongelukkig 
is dit die getuienisplatform wat mens in die samelewing vind. Spivak voer aan: “testimony is the 
genre of the subaltern giving witness to oppression, to a less oppressed other” (1998:7 in Butler 
2013:12). Haar kommentaar is veral pertinent in die ruimte van Waarheids- en Versoeningskom­
missies en verslae oor menseregteskendings wat saamgestel word deur die veroweraar.8

	 Oliver meen dat die proses van getuie wees nie slegs die subjek en die ander saambind nie, 
maar dat dit ook dien as ’n proses van subjektivering waardeur die subjek onderskei (“differen­
tiated”) en geproduseer word as ’n sosiale agent slegs deur hul onverwagte ontmoeting met 
andersheid (“otherness”). Volgens Butler (2013:12) is Oliver se studie om die verhouding tussen 
die self en die ander te heroorweeg deur die verwerping van “erkenning” (“recognition”) 
assimilerend en inherent vernietigend, en deur die ontwikkeling van ’n idee van die getuienis 
waarneming (“witnessing”) as die sleutel tot ’n meer menslike en etiese toekoms anderkant geweld 
(Oliver 2001:18). Daarom: “if we are selves, subject, and have subjectivity and agency by virtue 
of our dialogical relationships with others, then we are not opposed to others. We are by virtue 
of others” (Oliver 2001:18 in Butler 2013:12). Aangesien die subjekposisie van die sekondêre 
getuie egter gewoonlik aan hulle ’n kulturele en politieke owerheid bied wat in wanverhouding 
staan tot dié van die trauma getuie, moet die sekondêre getuie tors wat Oliver noem ’n “response-
ability”, dus ’n “reaksie-vermoë” (en verantwoordelikheid) om te luister en gepas op te tree 
(2001:18 in Butler 2013:13). Hierdie nosie van die sekondêre getuie se etiese plig teenoor die 
trauma getuie word, soos genoem, gedeel deur ander belangwekkende teoretici soos Laub (1992), 
Caruth (1995, 1996) en Whitlock (2001).
	 Caruth beweer dat “the language of trauma, and the silence of its mute repetition of suffering, 
profoundly and imperatively demand [...] [a] new mode of reading and of listening” (Caruth 
1996:9 in Craps 2010:52), wat ons sou toelaat om vry te kom uit die isolasie wat op beide individue 
en kulture deur traumatiese ervarings opgelê word (Craps 2010:52).
	 Volgens Caruth (1995:11) mag trauma dalk, in ’n katastrofiese tyd soos ons s’n, die skakel 
tussen kulture voorsien. Craps (2010:53) voer aan dat met trauma as ’n brug tussen uiteenlopende 
historiese ervarings, aldus Caruth se argument, die aanhoor (luister) van ’n ander se trauma – wat 
vir Caruth ’n vertrek of afskeid van jouself behels – kan bydra tot kruis-kulturele solidariteit en 
tot die skepping van nuwe vorme van gemeenskap.
	 Trauma kan wel moontlik as ’n brug tussen kulture dien, maar daar moet in gedagte gehou 
word dat die aanhoor van getuienis nie sonder risiko vir die luisteraar is nie. Vir die luisteraar wat 
die getuieniskontrak onderteken, is daar gevare (Laub 1992:72): 

	 As one comes to know the survivor, one really comes to know oneself; and that is not a simple 
task. The survival experience […] is a very condensed version of most of what life is all 
about: it contains a great many existential questions, that we manage to avoid in our daily 
living, often through preoccupation with trivia.

Die luisteraar kan nie langer pertinente lewenskwessies vermy nie, soos van verganklikheid; 
tydverloop; van die betekenis en doel van die lewe; van die grense van ’n mens se almag; van die 
verlies van beminde kinders; die groot vraag van ons uiterste eensaamheid; ons andersheid van 
enige ander persoon; ons verantwoordelikheid teenoor en vir ons noodlot; die vraagstuk oor die 
perke van liefhê; van ouers en kinders; en dies meer (Laub 1992:72).

8	 Ek dink veral aan die WVK-verhore van Suid-Afrika en Kanada, asook die verslae Breaking the 
Silence (1994, Kanada) en Bringing Them Home (“The Stolen Children’s Report”, 1997, Australië).



530

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

	 In Kleur kom nooit alleen nie is dit veral in die gedigtesiklus “land van genade en verdriet” 
(2000:37-44) waarin hierdie soort lewensangste verwoord word. “[W]aar gaan ons heen van 
hier?”, vra Krog oor Suid-Afrikaners en die land na afloop van die WVK-verhore. Sy is bewus 
van die realiteit van sake (en ervaar hulle dalk ook meer intens aangesien sy intiem betrokke was 
by die getuienisse as sekondêre getuie): “soveel verwonding vir waarheid / soveel verwoesting / 
so min het oorgebly vir oorlewing” (2000:37). Sy bevraagteken ook die tydperk wat dit gaan verg 
voor daar werklik versoening tussen alle Suid-Afrikaners plaasvind: “hoe lank duur dit? / hoe 
lank vir ’n stem / om ’n ander te bereik / in dié land so bloeiende tussen ons” (2000:37).

1.3	 Traumatiese geheue en traumaverwerking

Die volgende belangrike komponent van hierdie studie is die verhouding tussen trauma en geheue 
en die wyse waarop genesing kan plaasvind wanneer hierdie traumatiese gebeure in ’n narratief 
gerangskik word. Geheue is die vermoë om wat gebeur te onthou en te reproduseer. Die konsep 
van ’n “trauma narratief” en die rol wat dit speel in verminderde (“diminished”) geheue word 
deur Van der Merwe en Gobodo-Madikizela as volg verduidelik (2008:vii):

	 Traumatic events, especially if they remain unacknowledged, continue to disempower victims, 
and intensify the feelings of shame and humiliation that are part of the legacy of trauma and 
its internalisation. This “internal” dimension of trauma is an important one: while the source 
of trauma may be external, the recurrent effects of trauma, and the impairment of the memory 
function […] are primarily reflections of an inner breakdown of the self […]. 

Hulle verduidelik dat “indringende herinneringe”, wat veroorsaak dat ’n slagoffer9 of oortreder 
die trauma herleef, die mees ontstellende kenmerke is van die nadraai van trauma. Slagoffers en 
oortreders van trauma voel hulpeloos wanneer hulle gedagtes oorstroom word met hierdie 
indringende en fragmentariese herinneringe aan die traumatiese gebeurtenis(se). Vir die 
genesingsproses om te begin, moet die volgende veranderinge plaasvind: “the restoration of the 
self and the reclaiming of one’s sense of control of memory, of the capacity to reflect, understand, 
and to perceive things as they are or were, requires transformation of traumatic memory into 
narrative memory” (Van der Merwe en Gobodo-Madikizela 2008:vii, my kursivering).
	 Narratiewe geheue is toeganklik gedurende die skryfproses wanneer die slagoffer die outeur 
van sy of haar eie verhaal word. Deur die rangskikkingsproses van hulle ervarings in narratiewe 
vorm, besluitende op ’n begin, middel en einde, is hulle as’t ware besig om hulle lewens terug te 
eis. Dit geld ook vir voorheen benadeelde persone wat hul stemme wil voeg tot die metanarratief 
van die Suid-Afrikaanse geskiedenis, soos by die WVK-verhore.
	 Krog (1998:16) bepeins of die WVK mense se persepsies, stories, mites en ervarings gaan 
benut om geheue te herstel en sodoende ’n nuwe mensdom bevorder.10 Viljoen (2000:40) merk 
op dat Krog bewus is van die terapeutiese waarde van stories vertel, want sy het een van die 
afdelings in Country of My Skull getitel: “We tell stories not to die of life”. Die terapeutiese waarde 

9	 Ek verwys hier na “slagoffer”, want dit is die term wat deur Van der Merwe en Gobodo-Madikizela 
in hulle teks gebruik word, maar in die hedendaagse traumatologie word die term “oorlewende” 
(“survivor”) verkies bo “slagoffer”.

10	 Krog (1998:16, my kursivering): “Will a Commission be sensitive to the word ‘truth’? If its interest 
in truth is linked only to amnesty and compensation, then it will have chosen not truth, but justice. If 
it sees truth as the widest possible compilation of people’s perceptions, stories, myths and experiences, 
it will have chosen to restore memory and foster a new humanity, and perhaps that is justice in its 
deepest sense”.



531

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

van verhale word ook deur Krog uitgelig in die gesamentlike teks, There was this Goat – 
Investigating the Truth Commission Testimony of Notrose Nobomvu Konile (2009), wat sy saam 
met Nosisi Mpolweni en Ratele Kopano onderneem het (2009:19, my beklemtoning):

	 We listen to one another’s stories so that we share carrying the truth. But we also listen to 
stories in order to become, for one brief moment, somebody else, to be somewhere we’ve 
not been before. We listen to stories in order to be changed. At the end of the story we 
do not want to be the same person as the one who started listening.

Ná Krog in Country of My Skull wegbeweeg van die bekende wêreld van haar Afrikaanse verlede 
en haar digkuns, deur in Engels te skryf, keer sy twee jaar later terug na haar wortels in Kleur 
kom nooit alleen nie. In die bundel soek Krog na taal11 om haar gebrutaliseerde en gefragmenteerde 
psige na heling te lei. Dié taal vind sy in die Richtersveld by mense wat nog ’n dialek van argaïese 
Afrikaans praat. 
	 Krog orden ook haar narratief in Kleur kom nooit alleen nie. Haar oorlewering van gebeure 
word deur middel van ’n reis voorgestel van die Richtersveld tot in Noord-Afrika, asook deur die 
mediese motto voorin die digbundel wat dui op die wond van trauma en uiteindelik op die genesing 
(met letsels) daarvan aan die bundelslot. 
	 In ’n Ander tongval vertel Krog van haar reis na die Richtersveld “om asem te haal in die 
bergwoestyn – die stilste plek op aarde” (2005:275). Die innerlike konflik tussen Krog-die-joernalis 
en Krog-die-digter word verwoord in haar vrees dat dit nie doenlik is om meer in Afrikaans te 
dig nie (2005:273, my kursivering):

	 Na soveel jare van stemme opneem en transkribeer, na soveel jare van pynlike getuienis voor 
die Waarheidskommissie en politieke retoriek in die parlement, had sy geen benul of sy nog 
hoegenaamd ’n poëtiese reël kan skryf nie. Het sy nog die stem wat van nêrens af in haar opkom, 
of het dit lankal padgegee?Of het sy haarself omskep in ’n tweederangse prosaskrywer met 
poëtiese aspirasies? Het sy nog iets soos haar eie stem, of het die jare van napratery haar 
verwring tot ’n blote spreekbuis? Wat sal sy in haarself hoor, as alles totaal stil is rondom haar? 

Van der Merwe en Gobodo-Madikizela (2008:ix) beklemtoon die helende potensiaal van narratiewe 
skryf waardeur die skrywer katarsis kan vind deur die uitdrukking van onderdrukte pyn en die 
leser moontlik met die gebeure in die narratief kan identifiseer en dus ook ’n mate van psigiese 
genesing ervaar. Aangesien trauma gekenmerk word deur ’n verlies van plot, kan die traumatiese 
ervaring nie onmiddellik “vertaal” word in die verhaalstrukture van ons geestelike geheue (“mental 
memory”) nie. Tog, voer Van der Merwe en Gobodo-Madikizela (2008:ix) aan, kan literêre 
skrywers nuwe narratiewe bedink waardeur die traumatiese geheue van lesers plaasvervangend 
(“vicariously”) uitgedruk kan word, sodat hulle ’n katarsis kan ervaar. Literêre verhale kan ons 
help om ons traumas te konfronteer, om aan die lig te bring wat onderdruk is; dit stel ook nuwe 
sinvolle lewensmoontlikhede voor in ’n veranderde wêreld (2008:ix).
	 Krog se rol as sekondêre getuie tydens die WVK-verhore word deur onder meer Ross12 as ’n 

11	 Bykans alle artikels oor Kleur kom nooit alleen nie sluit gegewe oor taal in, hetsy die argaïese 
taalgebruik van die Richtersvelders of die skep van ’n nuwe versoenende taal en vele ander onderwerpe 
rondom taal. Aangesien daar reeds grondige studies oor die taalkwessies in hierdie bundel bestaan, 
sal ek slegs enkele opmerkings daaroor maak.

12	 Ross (1998:5): Krog has done precisely what was envisaged in the formation of the Commission, and 
that is to bear witness at a personal level to the damages wrought by apartheid and to the obligations 
of beneficiaries. It is from such witnessing that the Commission has envisaged the growth of national 
reconciliation. 



532

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

vanselfsprekende gebeurtenis gesien – as een van die kommissie se doelstellings ten einde 
versoening in die land te bewerkstellig.
	 Krog is bewus van haar plig as getuie, asook die rol wat geheue in oorlewering speel, en 
verwoord dit soos volg (2005:160): “Die eerste plig van geheue is om die woorde te vind om 
getuienis te lewer, die tweede is om te probeer verduidelik wat gebeur het, dan is dit tyd vir 
reiniging en, uiteindelik, om die woorde in suurstof te omskep”.
	 Geheue word ook telkemale deur die digbundel genoem,13 maar die noemenswaardigste is 
seker in die gedig “griots” (2000:89): “die grein van die woord is ’n kultuur van genade / ons is 
die skrynwerkers van geheue”. Hiermee beklemtoon sy die taak van die digter om merkwaardige 
gebeure in menseheugenis te behou, dus ’n lewendige geheue wat voortspruit uit die orale kultuur 
teenoor ’n tradisionele geskrewe geskiedenis wat dui op ’n nasionale (argivale) geheue. 
	 Wanneer ’n oorlewende of sekondêre getuie poog om hul trauma in verhouding tot die res van 
hul lewe te plaas ten einde perspektief te verkry wat sal bydra tot die genesingsproses, is dit van 
belang om ’n verhaallyn vir hul narratief te skep. Van der Merwe en Gobodo-Madikizela (2008:2) 
maak die stelling dat ons ons lewens ondersoek om sentrale temas en patrone te vind wat deurdring 
tot ons uiteenlopende ervarings – patrone wat sin sou kon maak van die lewe as ’n verskeidenheid 
van “verordenings” van herhalende temas. Die ontdekking van ’n verhaallyn stel ons in staat om 
te onderskei tussen belangrike en onbelangrike gebeure: “The discovery of a plot and of recurring 
thematic patterns enables us to distinguish between the significant and the insignificant. Significant 
events are those that have a strong influence on the plot and form part of fundamental patterns in 
the narrative” (Van der Merwe en Gobodo-Madikizela 2008:2). Herhalende temas en patrone sluit 
ook aan by die beplanning en skryf, soos in Krog se geval, van ’n digbundel.
	 As deel van traumaverwerking bied poësieterapie ’n paar moontlikhede. Die term poësieterapie 
word omskryf as die gebruik van tekste (soos poësie, literatuur, dramas, kortverhale, sprokies, 
artikels, tydskrifte, films, lirieke, media) as kommunikasiemiddels tydens terapiesessies (Kleyn 
2011:130-131). Daar word onderskei tussen die “lees van bestaande tekste (wat die kliënt se 
identifisering met die gevoel of inhoud van ’n teks ten doel het […])” en die “kliënt se kreatiewe 
deelname deurdat hy/sy eie gedigte skep/skryf” (Kleyn 2011:131). Daar is ook ’n “aanmoedigings­
waarde” vir kliënte wanneer “bekende en/of gevestigde skrywers se werk gebruik word” (Kleyn 
2011:131). Dit is veral hierdie laaste opmerking wat moontlikhede bied vir die lees van Krog se 
sekondêre getuienis as hulpmiddel vir ander trauma oorlewendes.
	 In gesprek met Murray La Vita openbaar Krog wat die digkuns vir haar beteken en hieruit 
kan afgelei word waarom veral poësie in haar geval vir traumaverwerking nuttig is (2011:88-89, 
my kursivering): 

	 Wanneer jy bésig is daarmee dan kom jy agter dat al jou…alles wat jy is, maak skielik volledig 
sense. Jy funksioneer op ’n manier, ek dink, soos ’n topatleet. Jy kom net agter al die dinge 
wat eintlik van jou ’n probleem maak in die samelewing – dit het alles net plek en dit 
funksioneer. So jy maak as ’n wése sin uit dit, ten spyte van die feit dat dit nie noodwendig 
’n maklike proses is nie. Jy wil altyd terugkeer daarnatoe. Jy wil dit altyd terúghê. Daai wat 
jy kan wees. ’n Mens het selde daai gevoel.

	 So dit het te maak met wees en met oorlewing…en met malfunctioning oralster behalwe in 
daai momente.

	 Dis nie eintlik dat jy alles sal versaak daarvoor nie, dis eintlik, sou ek sê, dat alles jóú versaak 
op ’n manier. Behálwe dít.

13	 Byvoorbeeld (2000:97): “gesonke in herinnering”, “behoue geheue”, “ondergrondse geheue”.



533

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

2. 	 WONDWEEFSEL: SUID-AFRIKA

Politieke struwelinge gaan dikwels gepaard met geweld soos verbeeld in “dagboeke uit die begin 
van die twintigste eeu” (2000:29-30) en “dagboeke uit die laaste deel van die twintigste eeu” 
(2000:32-36). Krog lê verbande tussen die Anglo-Boereoorlog konsentrasiekampe en die gruwels 
wat tydens die apartheidsjare plaasgevind het. Hier word die Suid-Afrikaanse geskiedenis 
weergegee in gedigreekse wat blyk uittreksels uit vrouekampdagboeke te wees en narratiewe uit 
die getuienis voor die Waarheids- en Versoeningskommissie, maar dit is veral die universaliteit 
van lyding en smart wat hier uitgelig word en daardeur bou Krog ’n metaforiese brug tussen 
hierdie gebeure en die mense wat daardeur geraak is.
	 Olivier (2000:13) merk op dat die gedigte in die tweede afdeling ly onder ’n “wroegende 
politieke stem”. Ek stem nie hiermee saam nie, dit is juis die digter se persoonlike betrokkenheid 
by die WVK-verhore, met haar kennis van fyn besonderhede oor die menseregteskendings, wat 
lei tot treffende verse. Vergelyk onderskeidelik die trefkrag van byvoorbeeld “3” (2000:29) en 
“8” (2000:30) uit die Anglo-Boereoorlogdagboeke en “6” (2000:34) uit die WVK-getuienis:

	 kry maaiers
	 kry kewers
	 stukkies glas
	 vishoek

en

	 ek het veertien kiste gesien
	 drie per graf begrawe
	 op die grafhoop staan bottels met die name van die dooies

teenoor

	 hulle sleep hom aan sy bene soos ’n hond
	 hulle skraap sy brein in ’n gat in die grond
	 hulle trap dit vas met hulle stewels 
	 dit was helder oordag
	 en stikdonker
	 dit hou nooit op in my hart nie
	 dit kom altyd terug
	 dit vreet my uitmekaar
	 Sonnyboy, rus in vrede my kind
	 ek vertaal jou vir vandag uit die dood
	
Met die eerste oogopslag blyk dit dat die vers uit die WVK-getuienis, met grafiese beelde van 
geweld, ’n sterker reaksie by die leser ontlok. Dit is egter nie werklik die geval nie, want indien 
gekyk word na die fragmentariese beelde en gestrooptheid van die konsentrasiekampverse, is 
hulle net so treffend soos dié uit die WVK-narratiewe. Krog slaag daarin om hierdie getuienisse 
uit die kampdagboeke en die WVK-verhore op so ’n wyse aan die leser weer te gee dat die leser 
self ook ’n sekondêre getuie word.
	 Die digter se verdigting of “vertaling” soos sy daarna verwys van die ongeregtighede tydens 
die apartheidsjare suggereer haar persepsie van kollektiewe skuld, maar beklemtoon veral haar 
persoonlike helingsproses deur stem te gee aan die slagoffers, veral die ontslapenes.



534

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

	 In die eerste vers van die gedigsiklus “dagboeke uit die begin van die twintigste eeu” word 
die ellende van lewe binne ’n konsentrasiekamp uitgebeeld, maar spesifiek die hoë aantal sterftes. 
Die vers sluit af met die ek-spreker se besef dat sy ’n naasbestaande se lyk herken in die lykhuis 
(my kursivering): “jou roes vlegsel het ek vir ’n oomblik sien hang” (2000:29). Die beeld van ’n 
meisie met ’n vlegsel word herhaal in die laaste vers van die gedigsiklus “slaapliedjies vir 
Ntombizana Atoo” (2000:83, my krusivering):

	 dogtertjie met vlegsels en parmantige nekkie
	 dis jy wat sing-sing die paadjie afdig…	
	 ek sien jou!

Waar die vlegsel oorspronklik dui op verlies in die konsentrasiekamp, word dit in die Rwandese 
vers simbolies van hoop, spesifiek vir ’n beter toekoms, want die spreker sien die dogtertjie 
sangerig gediggies opmaak. Dit is betekenisvol dat die eerste vers oor die Anglo-Boereoorlog en 
die laaste gedig oor die Rwandese volksmoord bymekaar aansluit deur die beeld van ’n vlegsel. 
’n Vlegsel word gevorm deur dele saam te vleg en dui op daardie manier op enigheid – dus ’n 
versoenende beeld tussen die ellende van die Afrikanergeskiedenis met die einde van die gruwelike 
massamoorde in Rwanda. Dit is ook noemenswaardig dat ’n Afrikaanse digter dit beklemtoon dat 
sy die Rwandese kind sien (“ek sien jou!”), hierdie erkenning van die ander se bestaan (’n gedeelde 
empatie) is op sigselwers ’n versoenende gebaar tussen rasse. 
	 Na die totstandkoming van Suid-Afrika se demokrasie skryf Krog oor dié land se politieke 
toestand in die teks, The Healing of a Nation? (1995). Sy vergelyk die leed van Boere- en 
swartgesinne aan die hand van die Britse weermag tydens die Anglo-Boereoorlog (1899–1902) 
met die lyding van veral swartmense gedurende die apartheidsjare dekades later. Sy vaar uit teen 
Brittanje wat nooit skuldbelydenis erken of vergifnis gevra het vir die menseregteskendings wat 
hulle aan die begin van die twintigste eeu in Suid-Afrika gepleeg het nie. Sy maak die kontroversiële 
stelling dat indien die Britte verantwoordelikheid vir hulle dade geneem het, die formulering van 
basiese menseregte moontlik deel van ons landsgeskiedenis sou geword het, en daarvolgens sou 
die sienswyse dat swartmense, net soos witmense, regte het ten minste ’n debatspunt geword het, 
indien nie noodwendig op daardie stadium aanvaar nie (1995:114). Brittanje se onwilligheid om 
’n standpunt in te neem oor hulle troepe se wangedrag tydens die Anglo-Boereoorlog, het ’n hiaat 
in Suid-Afrika se historiografie gelaat, wat as een van die katalisators gedien het vir die vorming 
van ’n Afrikaner ideologie:

	 British abuses against women and children were recorded by the Afrikaners but never officially 
acknowledged or condemned by the British. Thus the tales of the war did not become part 
of an ethos relating to how people should behave towards one another. Rather, they became 
a folklore supporting the notion of Afrikaners as a threatened group and a belief that any 
behavior, however outrageous, was acceptable if it fostered their survival. (Krog 1995:115)

Krog se siening van die verlede het meriete. Dit is moontlik dat ’n WVK-proses aan die begin 
van die twintigste eeu waarin die Britte skuld erken, vergifnis vra en poog om versoening te 
bewerkstellig, ’n impak sou hê op latere politieke gebeure, maar dit is gedane sake en dit is 
onmoontlik om nou te bepaal of dit wel sake sou verander het. Krog verwys egter weer na die 
idee van skuldbelydenis, sodat dieselfde foute nie weer herhaal moet word nie, in die laaste vers 
van “land van genade en verdriet”. Die digter se vers hou verband met die apartheidsjare, maar 
dit sluit ook aan by haar stelling oor Brittanje se destydse gedrag (2000:44):



535

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

	 (maar as die oue nie skuldig is nie
	 nie skuld bely nie
	 kan die nuwe natuurlik ook nie skuldig wees nie
	 en nooit voor stok gekry word
	 as hy die oue herhaal nie
	 alles begin dus van voor af aan
	 dié slag anders ingekleur)

In Kleur kom nooit alleen nie, is dit van belang dat “roofsonnet” (2000:31) tussen die gedigsiklusse 
van die Anglo-Boereoorlog konsentrasiekampe en die apartheidsgruwels gesitueer is, want dit 
verbind menslike lyding wat byna ’n eeu uit mekaar plaasgevind het. Die titel verwys na genesing 
(“roof”) en suggereer nie slegs heling in hierdie aparte bevolkingsgroepe se trauma nie, maar ook 
in hul verhouding tot mekaar (2000:31):

	 die litteken van die oë
	 is die wond van die liggaam
	 ’n deurletselde liggaam	
	 […]	
	 maar vel kom net een maal […]
	 vel groei nooit onbepaalbaar horisontaal nie
	 daarom bring letsels altyd kleur	
	 littekens kom oral voor behalwe in been
	 as skelet bly ons die langste mens
	 daar waar ons dieselfde is, gaan ons die moeilikste tot niet

Die “litteken van die oë” is ’n referensiële verwysing na die vorm van die oog of lyn van die 
ooglid wat soos ’n “wond” nie genees (toegroei) nie, asook op die kwesbaarheid van hierdie 
orgaan. Op metonimiese vlak dui die beeld op die gruwels wat buite aanskou word deur mens se 
sig, en terselfdertyd weerspieël hulle innerlike emosie (die gesegde lui: “die oë is die vensters 
van die siel”). Die reëls “maar vel kom net een maal […] / daarom bring letsels altyd kleur”, het 
betrekking op die digbundel titel, Kleur kom nooit alleen nie. Hierdie digreëls dra by tot die 
meerduidige titel wat ook verwys na kleur (onder meer velkleur) wat gepaardgaan met psigiese 
letsels (verwonding). Die slot lewer implisiete kommentaar op versoening, menswees en 
beklemtoon dat mense onder hulle onderskeie velkleure, identiese skelette het: “daar waar ons 
dieselfde is, gaan ons die moeilikste tot niet” (2000:31).
	 Die kopbeen is die prominentste en herkenbaarste deel van die menslike skelet en simboliseer 
dood en gevaar. Al hierdie skelet-motiewe lei terug na gewetenswroeging, soos in “land van 
genade en verdriet” nommer “3.” (2000:38, my kursivering):

	 wat sê ’n mens?
	 wat de hel dóén ’n mens
	 met dié drag ontkroonde geraamtes, oorsprong, skande en as	
	 die land van my gewete verdwyn sissend 
	 soos ’n laken in die donker

Dié vers skakel direk met Krog se deels-outobiografiese deels-joernalistieke teks, Country of My 
Skull wat vertaal kan word as “Land van my kopbeen” met al die konnotasies van skuld en gewete 
wat daarmee gepaardgaan. Die gekursiveerde reëls verskyn oorspronklik in Country of My Skull 



536

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

(1998:130): “And behind me sinks the country of my skull like a sheet in the dark”.
	 In die teks omskryf sy haar dringende behoefte om die traumatiese gebeure neer te pen. Sy 
beklemtoon ook haar rol as getuie en oorlewende om die getuienis oor te vertel, sodat dit nie in 
vergetelheid sal verval nie (1998:27): 

	 Beloved, do not die. Do not dare die! I, the survivor, I wrap you in words so that the future 
inherits you. I snatch you from the death of forgetfulness. I tell your story, complete your 
ending.

Die gruwels in Kleur kom nooit alleen nie is ’n manifestasie van haar ervarings as joernalis tydens 
die WVK-verhore. Die getuienisse word mettertyd deur Krog geïnternaliseer en word dan weer 
verwerk deur die skryf van haar narratief in verse, waarin die psigiese genesing progressief uit 
die bundelafdelings af te lees is. Sy wroeg egter deurentyd oor die misbruik van die pyn van ander 
om haar eie lyding te verminder as sekondêre getuie by die gruwelike menseregteskendings, maar 
terselfdertyd besef sy dat sy hulle storie moet vertel (Krog 1998:49): 

	 No poetry should come forth from this. May my hand fall off if I write this. So I sit around. 
Naturally and unnaturally without words. Stunned by the knowledge of the price people have 
paid for their words. If I write this, I exploit and betray. If I don’t, I die.

3. 	 BINDWEEFSEL: AFRIKA

Gillie Bolton verduidelik die sielkundige waarde van skryf as terapie, veral in die formaat van 
gedigte (1999:120): 

	 The therapeutic value of poetry writing is far more than just the catharsis of the initial 
outpouring of writing. Reworking can bring insight and consolidation. The redrafting of 
poetry is a powerful, deeply thoughtful process of attempting to capture the experience, 
emotion, or memory as accurately as possible, in apt poetic words and images. Writing can 
be worked on in a way neither speech nor thought can, because it leaves foot-prints on the 
page, it stays there in the same state as when it was written.

Dit kan hierdie terapeutiese waarde wees wat Krog gedryf het om ’n gedig oor die volksmoord 
van die Toetsies deur die Hutu’s in April 1994 in Rwanda te skryf. Die tema van geweld waar een 
groep ’n ander uitdelg soos in die konsentrasiekampe, die apartheidsjare en in die politieke gedigte 
word herhaaldelik benut. Teenoor die tema van geweld staan die tema van genesing, asook dié 
van die digter binne ’n sosio-politieke konteks. Die naak-gewelddadigste gedig is “klaaglied” 
(2000:77-78) oor die Rwandese volksmoord. Die vers kan ook in terme van universaliteit verstaan 
word, soos Taljard (2006:158) wys deur ooreenkomste tussen die vers en die kunswerke uit te 
lig.14 Hierdie intertekste “verbind die gedig aan universele wanhoop en aan oorloë en hulle 
verskrikking oral ter wêreld” (Taljard 2006:158).
	 Ondanks die naakte geweld in hierdie gedig, is dit Krog se voortreflikste gedig geskryf binne 
die orale tradisie se bepalings. Daar is die herhaling van die gruwelike refreine, alliterasie (“draf 
die dood”), ’n musikaliteit aan die versreëls en die beeld van die dood wat telkens herhaal word. 
Die liriese kwaliteit van die gedig kom paradoksaal voor teen die ontstellende van die massamoord 
met pangas. 
	 Hierdie gedig kan as universeel gelees word weens die temas van geweld, verlies en lyding, 
maar ook as intens persoonlik omdat daar ’n pleknaam en datum onderaan die gedig ingesluit is, 

14	 Sien Taljard 2006 vir meer inligting oor hierdie intertekste.



537

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

“(Kigali/Butare, Junie 2000)”. Die insluiting, en oorvleueling, van hierdie materiaal in ’n Ander 
tongval versterk die outobiografiese pakt tussen skrywer en leser, aangesien dit die gegewe verifieer 
as (meesal) feitelik. Vergelyk die volgende gedeelte wat byna ’n woordelikse vertelling15 van die 
poëtiese gegewe van “klaaglied” is (2005:168): 

	 Wanneer die bus terugry deur die donker plantasies, is dit asof ons kan sien hoe maklik die 
dood deur hierdie velde kon draf, sonder ’n geluid, sonder ’n ritseling, net af en toe ’n skielike 
metaalknipgeluid. Die dood draf langs die voetpad, in voetsool en kraakbeen draf die dood, 
een godlose nag in April.

		  Tot ’n lang ingehoue skreeu uitskree. 
		  Een het gestruikel, ’n ma met haar kind wat in haar bekken ingekap is, hier is ’n ander 

een met ’n pienk broekie in haar dybeen ingekeep, ’n string krale hang oor haar vlerkdun 
bladbeen, babas verbrysel tot ’n turksvymoes. Die geraamtes met verstarde gebare. Elke 
ledemaat afgewend, elke skedel ontwykend, elke arm versin sy eie stilte. Driehonderd en 
dertig elke uur vermoor. 

Die suiwer Afrikaans soos “pienk broekie”, “dybeen” en “bladbeen” word in die gedig “klaaglied” 
(2000:77-78) omskryf as “ligpienk panty”, “femur” en “skapula”, wat in die eerste geval die leser 
se aandag vestig op die weerloosheid van die kind en ten tweede skakel die mediese terme met 
die bundelmotto uit die mediese handboek, “Wondherstel is die herstel van die integriteit van 
beseerde weefsel”, sowel as met die afdelingtitels (“Mondweefsel”, “Wondweefsel”, “Bind
weefsel”). Die mediese terme skep ook afstand tussen die gegewe en die leser en selfs digter, 
veral indien mens in ag neem dat Krog besig is om deur trauma te werk:

	 geruisloos draf die dood deur die donker
	 draf die dood die kapperende, dolwende dood
	 (daar’s gister en môre, maar nou is ondraaglik)
	 deur voetsool en kraakbeen druis dood deur die donker
	 dis die gouddonker hart van Rwanda
	 op ’n godlose nag in April

	 die lank ingehoue skreeu skreeu

	 uit vrees, uit waansin, uit skuimende angs
	 val gekaptes in omhelsings van bloed
	 ’n ma met ’n kind aan haar pelvis gekap
	 ’n ligpienk panty in die femur gekerf
	 oor ’n vlerkdun skapula druip ’n stringetjie krale
	 ’n baba tot turksvymoes in ’n vysel gekap
	 elke ledemaat wéér
	 elke tong draai weg
	 elke arm ontdek alleen haar stilte

In hierdie gedig word gruwels van die mensdom gekondenseerd aan die leser voorgehou, sodat 
elke woord eis om gelees te word. In koerante word nuuswaardighede in prosa weergegee en 
lesers, na jarelange blootstelling meesal nou gedesensitiseer vir geweld, lees dikwels bo-oor die 
gewelddadige dele. Teenstellend met hierdie algemene toedrag van sake word die leser onkant 

15	 Vergelyk Van Schalkwyk (2009) en Taljard (2010a, 2010b, 2010c) vir nog intratekstuele verwysings 
in die Krog-oeuvre.



538

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

betrap deur die digvorm met treffende visuele en gedetailleerde beelde van geweld, wat haar 
dwing om enduit te lees. Die limiete van welvoeglikheid word dalk hierdeur getoets, maar dit is 
die digter se manier om aan die leser ’n boodskap van meegevoel te bring (2000:81):

	 ek lê my wang teen jou
	 en wil in jou inblaas
	 gee om 
	 gee om

Taljard (2006:156) maak die stelling dat dit die “terapeutiese waarde van openhartigheid oor die 
afskuwelike/abjekte is dat dié handeling die moontlikheid skep om trauma te begin verwerk”. Sy 
skakel die uitbeelding van die afgryse met die Kristeviaanse teorie van die “apokaliptiese lag” 
(1987:36-51) wat daarop dui dat inhibisie van emosies aanleiding gee tot groter trauma. Die 
“apokaliptiese lag” wat die “wellus van die beskrywing van naakte gruwel op karnavaleske wyse” 
uitdruk, bring egter bevryding (Taljard 2006:156). 
	 In “slaapliedjies vir Ntombizana Atoo” (2000:79-83) word die gebeure van die Rwandese 
volksmoord verder uitgebrei deur verwysings na vigs (as gevolg van oorlogverkragtings), koeëls 
(wapens wat dui op sterftes) en geweld (2000:81).
	 Dit is van belang dat die “slaapliedjies” opgedra is aan ’n meisie om haar te troos te midde 
van onbeskryflike trauma en dat Country of My Skull ook opgedra is aan vroue: “For every victim 
who had an Afrikaner surname on her lips”. Hierdeur openbaar Krog ’n geslagtelike (gender) 
sensitiwiteit, asook bewustheid van die (addisionele) geweld teenoor vroue (en hulle liggame) in 
ons samelewing, veral ten tye van politieke onrus. Ntombizana Atoo kan dui op ’n werklike 
persoon, maar terselfdertyd is sy verteenwoordigend van alle kinders, veral dogters, wat gereken 
word as indirekte skade in ’n grootmensoorlog. Die digter benadruk dat sy as sekondêre getuie 
die meisie se leed raaksien en haar ook wil troos: “voeg jou skouerblaaie soos vlerkies bymekaar 
/ en tors die wanhoop / lief ding ek is so ná aan jou” (2000:82).

4. 	 SLOT

Die getuienis wat gelewer is by die Waarheids- en Versoeningskommissie van 1994 tot 1996 het ’n 
blywende indruk op Krog gelaat. Na die publikasie van Country of My Skull (1998) waarin sy haar 
eie sekondêre getuienis, sowel as dié van trauma getuies, verwerk en deel met die wêreld, skryf sy 
die digbundel Kleur kom nooit alleen nie (2000). Daar is heelwat oorvleueling tussen die tekste wat 
suggereer dat sy steeds gekwel is deur die hartverskeurende getuienis wat sy vroeër aangehoor het. 
As digter trek sy parallelle tussen die ongeregtigheid van apartheid en die onreg wat geskied het 
tydens die Anglo-Boereoorlog. Sy plaas dagboeke uit die begin en laaste deel van die twintigste eeu 
(2000:29-36) naas mekaar om die lyding tydens die Anglo-Boereoorlog en dié tydens die 
apartheidsjare te vergelyk. Deur implisiete kommentaar beklemtoon sy die universaliteit van geweld 
en leed wat nie beperk word deur kleurgrense nie. Sy skryf ook oor ellende in die res van Afrika, 
spesifiek Rwanda waarin honderde duisende mense gesterf het in ’n burgeroorlog in 1994.
	 Die leser is deurentyd bewus van Krog se rol as sekondêre getuie: by die Anglo-Boere
oorlogverse het sy waarskynlik vrouekampdagboeke gelees, by die apartheidsgedigte blyk dit dat 
sy die narratiewe weergee wat sy as verslaggewer by die WVK-verhore opgeneem het en by die 
Rwandese verse, “klaaglied” en “slaapliedjies vir Ntombizana Atoo” waar sy onderaan die een 
vers haar persoonlike betrokkenheid aanteken deur haar besoek (of minstens die busrit) in die 
nabygeleë omgewing aan te dui: “(Kigali/Butari 2000)”. Benewens die verwerking van haar eie 
trauma deur die skryf van hierdie bundel, reik sy ook uit na die leser en vervul sodoende haar 
etiese plig teenoor die oorlewendes, sy skryf: “ek lê my wang teen joue / en wil in jou inblaas / 
gee om / gee om” (2000:81).



539

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

	 Na Kleur kom nooit alleen nie, publiseer sy nog tekste waarin sy haar posisie in Suid-Afrika, 
maar ook as mens, ondersoek te midde van die letsels wat gelaat is deur die verlede se wandade: 
A Change of Tongue (2003) met die oorspronklike Afrikaanse weergawe ’n Ander tongval (2005), 
Begging to Be Black (2009), maar dit is veral in There Was This Goat – Investigating the Truth 
Commission Testimony of Notrose Nobomvu Konile (2009) waarin sy uitsluitlik weer fokus op 
die Waarheids- en Versoeningskommissie, en spesifiek op een vrou se getuienis (’n projek wat 
reeds in 2004 gekonseptualiseer is, nie lank na die publikasie van die tweede deel van Krog se 
outobiografiese drieluik nie). 
	 In hierdie artikel is verskillende aspekte van traumatologie ondersoek (trauma, traumaver
werking, traumatiese geheue, die sekondêre getuie, trauma getuie) ten opsigte van Krog se ervarings 
soos dit in Kleur kom nooit alleen nie, weergegee word. Die vraag is of Krog wel ’n mate van 
psigiese genesing ervaar deur haar narratief as poësie neer te pen en dit blyk wel die geval te wees. 
Sy verklaar onomwonde in een van die voorlaaste bundelverse (“rivier” 2000:98): “dit ruim / dit 
ruim uiteindelik / in my desperaat varende hart”.16

BIBLIOGRAFIE

Assembly of First Nations. 1994. Breaking The Silence: An Interpretive Study of Residential School Impact 
and Healing as Illustrated by the Stories of the First Nations Individuals. Ottawa, Canada: Assembly 
of First Nations Health. Commission.

Bolton, Gillie. 1999. ‘Every Poem Breaks a Silence That Had to Be Overcome’: The Therapeutic Power of 
Poetry Writing Author(s). Feminist Review 62, Contemporary Women Poets, Summer: 118-133.

Boraine, A. & Levy, J. (eds). 1995.The Healing of a Nation?. Cape Town: Justice in Transition. 
Butler, Kelly Jean. 2013. Witnessing Australian Stories: History, Testimony, and Memory in Contemporary 

Culture. New Brunswick, New Jersey: Transaction Publishers.
Caruth, Cathy. 1995. Trauma: Explorations in Memory. Baltimore: Johns Hopkins University Press.
Caruth, Cathy. 1996. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. 	 Baltimore: Johns Hopkins 

University Press.
Chew, Dalglish. 2012. Accounting for Language: Narrative Ethics and Economic Reparations in Antjie 

Krog’s Country of My Skull. Safundi Vol. 13 (1-2): 91-114. 
Coetzee, Carli. 2001. ‘They Never Wept, the Men of my Race’: Antjie Krog’s Country of my Skull and the 

White South African Signature. Journal of South African Studies 27 (4): 685–696. 
Craps, Stef. 2010. Wor(l)ds of grief: Traumatic memory and literary witnessing in cross-cultural perspective. 

Textual Practice 24(1): 51–68. 
Felman, Shoshana & Dori Laub. 1992. Testimony: Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis, and 

History. New York & London: Routledge.
Garman, Anthea. 2009. Antjie Krog, Self and Society: The Making and Mediation of a Public Intellectual 

in South Africa. Johannesburg: University of the Witwatersrand, Unpublished Doctoral Thesis.
Human, Thys. 2009. “Te hel met heling, Niggie!”: Wanneer traumanarratiewe tekort skiet. LitNet Akademies 

6(3), Desember: 16-32.
Jansen, Ena. 1998. “Eene eeuw van onrecht” – De ethische en esthetische problemen van getuigenverslagen. 

Van Johanna van Warmelo tot Antjie Krog. Tydskrif vir Nederlands en Afrikaans 5(2), Desember: 113-
127.

16	 Dit is ’n interessante ooreenkoms tussen Country of my skull en Kleur kom nooit alleen nie, dat Krog 
aan die einde van albei tekste versoenende en helende oomblikke beleef tydens bootreise. In die eerste 
geval is sy aan boord die Susan Kruger op pad terug van Robbeneiland na Kaapstad (1998:276-278) 
wanneer sy die gedig skryf wat later as grondslag dien vir die gedigreeks “land van genade en verdriet”: 
“because of you / this country no longer lies / between us but within”. In die tweede geval is Krog 
varend op die Nigerrivier waartydens sy genesing ervaar: “miskien was ek nog nooit so gelukkig nie” 
(“rivier” 2000: 97-98); “al die rowe [kom] in my los” (“boot” 2000:99); “ek hoort nêrens anders / as 
in die boot deurdrenk met blou / met my hart aan die mas / wapperend swart saam met jou” (“afskeid” 
2000:100).



540

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

John, Philip. 2000. Versoening, Aufarbeitung, “Renaissance”, Verligting: Wat eis die Suid-Afrikaanse verlede 
van ons? Stilet, 12(1):43-62.

John, Philip. 2006. Die terapeutiese imperatief, stories en letterkunde: ’n Repliek aan H.P. van Coller. Tydskrif 
vir Letterkunde, 43(1):155-167.

Kleyn, Leti. 2011. Poësieterapie: Enkele tegnieke met voorbeeldtekste. Stilet XIII:1, Maart: 130-154.
Kristeva, Julia. 1987. Word, dialogue and novel. The Kristeva reader. Alice Jardine, Thomas Gora & Léon 

S. Roudiez (trans.).Toril Moi (ed.). Oxford: Blackwell, pp. 34-61.
Krog, Antjie. 1995. “The South African Road”. In Boraine & Levy (eds). The Healing of a Nation?.Cape 

Town: Justice in Transition, pp.112-119.
Krog, Antjie. 2000. Kleur kom nooit alleen nie. Kaapstad: Kwela Boeke.
Krog, Antjie. 2002 (1998). Country of My Skull. Johannesburg: Random House.
Krog, Antjie. 2003. A Change of Tongue. Johannesburg: Random House.
Krog, Antjie. 2005. ’n Ander tongval. Kaapstad: Tafelberg.
Krog, Antjie. 2009. Begging to Be Black. Cape Town: Random House Struik.
Krog, Antjie; Mpolweni, Nosisi & Kopano Ratele. 2009. There Was This Goat – Investigating the Truth 

Commission Testimony of Notrose Nobomvu Konile. Durban: University of Kwazulu-Natal Press.
Laub, Dori. 1992. Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening. Testimony: Crises of Witnessing in 

Literature, Psychoanalysis, and History. New York & London:Routledge, pp. 57-74.
La Vita, Murray. 2011. Gesprekke met merkwaardige mense. Kaapstad: Tafelberg.
National Inquiry into the Separation of Aboriginal and Torres Strait Islander Children from Their Families. 

1997. Bringing Them Home: Report of the National Inquiry into the Separation of Aboriginal and 
Torres Strait Islander Children from Their Families. https://www.humanrights.gov.au/publications/
bringing-them-home-stolen-children-report-1997. [Retrieved 8 July 2014.]

Nel, Adéle. 2001. Die kleur van vers en verf: Antjie Krog in gesprek met Marlene Dumas. Literator 22 (3), 
November: 21-38.

Nieuwoudt, Stephanie. 2001. Afrika uitgebeeld met foto’s en vloeiende prosa. Beeld, 26 Februarie: 13.
Oliver, Kelly. 2001. Witnessing: Beyond Recognition. Minneapolis & London: University of Minnesota 

Press.
Olivier, Fanie. 2000. Antjie verwoord Afrika in skitterende stukke vers verslae van ons stuk brakland en die 

liefde, so ’n ‘dun woord’. Beeld, 27 November: 13.
Pharos Verklarende Afrikaanse Woordeboek. 2011 (2010). Negende, hersiene uitgawe. F.J. Labuschagne & 

L.C. Eksteen (reds.). Kaapstad: NB-Uitgewers.
Renders, Luc. 2011. “Murder most foul”: Relaas van ’n moord van Antjie Krog. Stilet XXIII:1, Maart: 36-

52.
Ross, Fiona. 1998. “From a ‘Culture of Shame’ to a ‘Circle of Guilt’.” Southern African Review of Books, 

June.
Sanders, M. 2007. Ambiguities of Witnessing: Law and Literature in the Time of a Truth Commission. 

Stanford: Stanford University Press. 
Spivak, Gayatri Chakravorty. 1998. Three Women’s Texts and Circumfession. Postcolonialism & 

Autobiography. Alfred Hornung & Enrstpeter Ruhe (eds). Amsterdam: Rodopi, pp. 7-22.
Stuit, Hanneke & Ena Jansen. 2011. “Waar gaan ons heen van hier?”: The struggle between autonomy and 

relationality in Antjie Krog’s “land van genade en verdriet” (2000). Stilet XXIII:1, Maart: 53-74.
Taljard, Marlies. 2006. Die skryf vind plaas in selfgeveg: versoeningstrategieë in Kleur kom nooit alleen nie 

deur Antjie Krog. Literator 27 (7), April: 141-162.
Taljard, Marlies. 2010a. Krog en hersirkulasie (1). Opgelaai 9 November. Op http://versindaba.co.

za/2010/11/09/krog-en-hersirkulasie-1/. Toegangsdatum: 18 November 2010.
Taljard, Marlies. 2010b. Krog en hersirkulasie (2). Opgelaai 16 November. Op http://versindaba.co.

za/2010/11/16/krog-en-hersirkulasie-2/. Toegangsdatum: 18 November 2010.
Taljard, Marlies. 2010c. Krog en hersirkulasie (3). Opgelaai 3 Desember. Op http://versindaba.co.

za/2010/12/03/krog-en-hersirkulasie-3/. Toegangsdatum: 15 Desember 2010.
Taljard, Marlies. 2010d. Kleurvol hibried: Kleur kom nooit alleen nie en die talige ruimte van saambestaan. 

LitNet Akademies 7 (3), Desember: 47-64.
Van Coller, H.P. 2005. Anderkant die stilte (André P. Brink) en die verwerking van trauma. Tydskrif vir 

Letterkunde, 42(1): 117–133.
Van der Merwe, Chris. 2007. ’n “Terapeutiese perspektief” op Etienne van Heerden se In stede van die liefde 

(2005).



541

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Van der Merwe, Chris & Pumla Gobodo-Madikizela. 2008. Narrating our Healing: Perspectives on Working 
through Trauma. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing.

Van Schalkwyk, J.M. 2009. Die outobiografiese in Antjie Krog se gedigte en ’n Ander tongval. Noordwes-
Universiteit, Potchefstroom: Ongepubliseerde M.A.-skripsie.

Van Vuuren, Helize. 2000. Krog bring gebrokenheid van die psige tot heling. Die Burger, 15 November: 12.
Van Vuuren, Helize. 2009. The Later Krog Oeuvre: Towards a Syncretistic South African Identity and an 

Orally Orientated Poetics. Current Writing 21 (1 & 2): 218-237.
Viljoen, Louise. 2000. On Space and Identity in Antjie Krog’s Country of my Skull. In: De Geest, Dirk e.a. 

Under Construction. Links for the Site of Literary Theory. Essays in Honour of Hendrik van Gorp. 
Leuven: Leuven University Press, pp. 39-61.

Viljoen, Louise. 2002. “Die kleur van mens”: Antjie Krog se Kleur kom nooit alleen nie (2000) en die 
rekonstruksie van identiteit in post-apartheid Suid-Afrika. Stilet XVI (1), Maart: 20-49.

Viljoen, Louise. 2009. Identiteit in interaksie met ruimte: Country of my skull (1998). Ons ongehoorde soort 
– Beskouings oor die werk van Antjie Krog. Stellenbosch: Sun Press, pp. 73-96.

Vosloo, R. 2012. Traumatic memory, representation and forgiveness: Some remarks in conversation with 
Antjie Krog’s Country of My Skull. In die Skriflig/In Luce Verbi 46(1) 2012, Art. 53: 1-7.

Whitlock, Gillian. 2001. In the Second Person: Narrative Transactions in Stolen Generations Testimony. 
Biography 24(1): 197-214.


