398

Liplappen en Nonna’s: Presentatie van een beoogd

onderzoek

Liplappen and nonna’s: Presentation of a comparative study to be conducted

PAMELA PATTYNAMA
Emeritus Bijzonder hoogleraar

Koloniale en Postkoloniale Literatuur- en cultuurgeschiedenis

Universiteit van Amsterdam
Nederland
P.Pattynama@uva.nl

Pamela Pattynama

PaMELA PATTYNAMA is Emeritus Professor
koloniale en postkoloniale literatuur- en cultuurge-
schiedenis aan de Faculteit Geesteswetenschappen
van de Universiteit van Amsterdam. Zij publiceerde
wijd over de representatie van gender en gemengd
ras, en de relatie tussen herinnering en identi-
teitsformatie in migratie gemeenschappen. Zij
maakte deel uit van PhotoCLEC, een HERA project
over koloniaal erfgoed en musea in de hedendaagse
Europese geschiedenis. In Mei 2014 verscheen
Bitterzoet Indié, haar boek over nostalgie en
culturele herinnering in literatuur, foto’s en films
over Nederlands-Indi€ bij Prometheus, Bert Bakker
te Amsterdam.

PAMELA PATTYNAMA is Emeritus Professor of
Colonial and Postcolonial Literature and Culture
History at the Faculty of Humanities, University
of Amsterdam. She has published widely on the
representation of gender and mixed race as well as
on the relation between memory and identity
formation in migrant communities. She also
participated in PhotoCLEC, a HERA project on
Colonial Legacy and Museums in Contemporary
European History. In May 2014, Bitterzoet Indié,
her book on nostalgia and cultural memory in
literature, photographs and films about the
Netherlands Indies was published by Prometheus,
Bert Bakker in Amsterdam.

ABSTRACT

Liplappen and nonna’s: presentation of a comparative study to be conducted

This is an abstract of the paper I gave on 13 September 2013, the day on which the Elisabeth
Eybers bursary was awarded to me. This award gives me the opportunity to conduct a comparative
and transnational study on the representations of interraciality in South African and Dutch-Indies
narratives written betweenl900 and 1950. The concept of “interracial representation” encompasses
images of “mixed race” as well as of meetings and contacts, including intimate and domestic
relationships between characters of different racial backgrounds. The aim is to show a part of the
similarities and cultural interactions and affiliations between the Netherlands and South Africa.
Earlier, I have investigated the representations of “Indo’s” and “mixed race” in (post)colonial
Dutch films and literature, that is to say, the narratives written about the former Dutch East Indies
(nowadays the Republic of Indonesia) both in the colonial and postcolonial era. This research as
well as my introductory readings of Afrikaans literature have convinced me, in accordance with

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



399

V.A. February s remarks in Mind your Colour (1981), that there is a fascinating relation between
Afrikaans and Dutch literature in terms of representations of “coloured” and “Indo” people:

.. it would be interesting to see to what extent the image of the Indo, that is, the Dutch
Indonesian half-breed, shows any comparison with that of the ‘Cape coloured’ in South
Africa [...] In fact, reading through novels dealing with the Indo, at times one is forcibly
reminded of the South African literary scene, and left with just a sneaking suspicion that the
inhabitants at the Cape and the Afrikaner in particular, may have unconsciously inherited a
Dutch literary tradition via the East Indies. (February 1981:55)

In my comparative study I focus on the first half of the twentieth century when ideas on “racial
purity” and “racial mixture” changed drastically and became much more harsh than before, both
in South Africa and the Dutch East Indies.

Authors of fiction in those years modelled their work according to European examples of
literature, particularly to styles of naturalism and realism, as well as British class novels in which
the complexity of colonial power, desires and intimacies come to the fore. In order to counter the
stereotypes in literary accounts which were mostly written by white authors I also plan to analyse
family photographs, taken by “coloured” and “Indo” people themselves to take into account the
performance of (desired) identities and self images.

KEY WORDS: Elisabeth Eybers bursary, literary interracial representations, mixed race,
stereotypes, selfimages, family photographs, comparative research,
transnational research, Afrikaans literature, Indies-Dutch literature,
1900-1950.

TREFWOORDE: FElisabeth Eybers-beurs, representasie van interrasialiteit, gemengde ras,
stereotipe, selfbeelde, familiefoto’s, vergelykende ondersoek, transnasionale
ondersoek, Afrikaanse en Indies-Nederlandse narratiewe tekste, 1900—1950.

Geachte dames en heren,

Vandaag is de gelukkige dag waarop ik de Elisabeth Eybers beurs krijg uitgereikt die mij in staat
stelt een comparatief onderzoek uit te voeren. Ik dank de Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap
en Kuns voor deze gelegenheid om het onderzoek dat ik met de beurs wil gaan uitvoeren te
presenteren.! Laat ik beginnen met een citaat uit Mind your Colour, het boek van V.A. February
uit 1981:

. it would be interesting to see to what extent the image of the Indo, that is, the Dutch
Indonesian half-breed, shows any comparison with that of the ‘Cape coloured’ in South Africa
[...] In fact, reading through novels dealing with the Indo, at times one is forcibly reminded
of the South African literary scene, and left with just a sneaking suspicion that the inhabitants
at the Cape and the Afrikaner in particular, may have unconsciously inherited a Dutch literary
tradition via the East Indies. (1981:55)

Met behulp van de Elisabeth Eybers beurs kan ik een cultuur-historische vergelijking van
voorstellingen van interracialiteit, of wat doorgaans “gemengd ras” genoemd wordt uit gaan

Dit is de schriftelijke neerslag van de presentatie van mijn onderzoek die ik op 13 september 2013
heb gehouden op het Simposium van die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns.
Bijgevoegd is een voorlopige literatuurlijst. Ik dank hierbij Ena Jansen voor de kennis die zij met mij
heeft willen delen.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



400

voeren. Het gaat om een comparatief en transnationaal onderzoek van Zuid-Afrikaanse en Indisch-
Nederlandse verhalende teksten geschreven tussen 1900 en 1950. Interraciale representaties
omvatten voorstellingen van “gemengd ras”, alsmede ontmoetingen, inclusief intieme relaties,
tussen personages van verschillend “ras”. Het doel van dit onderzoek is een deel van de historische
overeenkomsten en de culturele interacties en affiliaties tussen beide regio’s aan te tonen.

In eerder onderzoek heb ik de representaties van Indo’s en van “gemengd ras” in films en
Indische literatuur bestudeerd, dat wil zeggen in de (post)koloniale Nederlandse literatuur, de
Nederlandstalige teksten die in de koloniale en postkoloniale tijd geschreven zijn over de vroegere
kolonie Nederlands-Indi€, de huidige republiek Indonesia. Dit onderzoek, én mijn introductie in
de Afrikaanstalige literatuur heeft mij er, net als V.A. February in Mind your Colour, van overtuigd
dat er een fascinerend verband bestaat tussen de Zuid-Afrikaanse en de Indisch-Nederlandse
literatuur wat betreft interraciale representaties.

Ik wil daarom graag onderzoeken of de veronderstelde intertekstuele wisselwerking van
interraciale representaties in Indisch-Nederlandse en Afrikaanstalige verhalende teksten aan te
tonen is. Ik heb voor de periode 1900—1950 gekozen omdat dergelijke representaties in die tijd
een opvallend gemeenschappelijk motief in de twee literaturen vormen en omdat de opvattingen
in die tijd over “raszuiverheid” en “rassenvermenging” in zowel Nederlands-Indi¢ als Zuid-Afrika
omsloegen en verhardden. Toentertijd modelleerden schrijvers in de twee regio’s hun werk naar
Europese literatuur, specifiek naar voorbeelden van naturalisme en realisme, evenals Britse
klassenromans. Het specifieke kader waarbinnen verhalende teksten werden geschreven was
echter de complexiteit van koloniale macht en intimiteit (Young 1995).

Foto 1: Indische familie ca. 1900.
IWli-collectie Tropenmuseum.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



401

Belangrijk uitgangspunt van het gehele onderzoek is de wisselwerking tussen verhalen en
herinneringsculturen in zowel Nederlands-Indi€ als Zuid-Afrika. Een ander vertrekpunt is dat
verhalende teksten worden geschreven en gelezen in een historische omgeving van reeds geschreven
teksten en deel zijn van een veel wijder geheel van culturele praktijken (Said 1993; Hall 1997,
Foucault 1977; Nieuwenhuys 1978; Bakhtin 1981; Coetzee 1988; Greenblatt 2010). Mijn beoogde
onderzoek is daarnaast gebaseerd op gemeenschappelijke historische gegevens:

- Het gedeelde VOC-verleden van Indi€¢/Indonesi€ en Zuid-Afrika, en de zeeroute die
beide regio’s met elkaar verbond.

- De aankomst van Europeanen in de Oost en Kaap de Goede Hoop leidde tot gemengde
bevolkingsgroepen waarbij de import van slaven vanuit de Indonesisch archipel een
grote rol speelde.

- De begin twintigste eeuw uit Europa overgewaaide eugenetische debatten droegen in
beide regio’s bij aan een toenemend “blank angst- en afweervertoog” over interracialiteit.

February’s vraag naar ideeén en concepten die op reis gaan — Mieke Bal (2002) heeft het over
“travelling concepts” — is in dit onderzoek een richtlijn: in hoeverre is er een verband tussen het
interraciale motief dat in Indisch-Nederlandse literatuur tot uiting komt en de literaire representaties
van interracialiteit in Afrikaanstalige verhalen?

DE KAAP

In de vroege Kaap werden net als in het vroege Indié klasse factoren belangrijker gevonden dan
“ras”. Maar reeds kort na de aankomst van Jan Van Riebeeck in 1652 waren gemengde relaties
in de Kaap taboe en vaak nadrukkelijk verboden (zie o.a. Elphick & Giliomee 1989; Van Arkel
e.a. 1983). Toch is de grote Zuid-Afrikaanse “bruine” of “kleurling-bevolking” het bewijs dat
interraciale relaties wel degelijk voorkwamen (zie ook Erasmus 2001). Gemengde kinderen werden
soms wel en soms niet opgenomen in de blanke koloniale samenleving. Na de Britse overname
van de Kaap (1806) werd interracialiteit een steeds groter taboe. Ironisch genoeg werd het Afrikaans
dat na de Anglo-Boerenoorlog (1899—-1902) in de contact zone uit zeventiende-eeuws Nederlands
was ontstaan, steeds meer ingezet om de uiteenlopende blanke Afrikaners tot één verbeelde
gemeenschap te smeden (Anderson 1991; Jansen & Jonckheere 2001). “Ras” werd toen het
allesoverheersende criterium. Net als in Indi€ verschafte de eugenetische leer uit Europa de
pseudo-wetenschappelijke legitimatie, tegen raciale vermenging en voor verheffing van berooide
“armblanken”. Raciale vermenging werd met vrees, afschuw en fascinatie bejegend. Een groot
verschil met Indié was dat rassenvermenging vanaf 1948 wettelijk werd verboden. Veel blanke
Afrikaner-families moeten echter “zwart bloed” door hun aderen hebben lopen (Heese 1984).
Specifiek voor de Afrikaanstalige literatuur is mijn vraag: hoe werd “gemengd ras” voorgesteld,
wat voor verschil is er tussen verhalen die vanuit een “kleurling” perspectief, en vanuit een “wit”
perspectief werden geschreven? (Zie ook Gerwel 1983).

Mijn veronderstelling is dat het taboe op interracialiteit in zowel Indisch-Nederlandse als
Afrikaanse teksten stof opleverde voor realistische “noodlot-bloed-en-ras” metaforiek. Omdat
literatuur altijd verknoopt is met de sociale context en nationale beeldvorming kan de analyse van
dergelijke representaties inzichten verschaffen in de functie en de performatieve kracht van de
voorstelling voor de betreffende samenleving. Een transnationale vergelijking zal de intertekstuele
verwijzingen en de wederzijdse beinvloeding van de interraciale representaties onthullen.

Mijn onderzoek moet nog aanvangen. U, als hier verzamelde historici, literatuur- en
cultuurwetenschappers van Zuid-Afrika bent veel beter dan ik op de hoogte van de Afrikaanse
literatuur, en van het onderzoek dat al gedaan is naar representaties van “kleurlingen”. Ik zal bij

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



402

mijn onderzoek graag dankbaar gebruikmaken van reeds verricht onderzoek. Vandaag kan en wil
ik daarom niet de Afrikaanse situatie bespreken, maar ik wil u meenemen naar de koloniale of
Indische literatuur van Nederland.

INDIE

Vanaf de zestiende eeuw komen interraciale concubinaten in de “contact zones” overal ter wereld
voor. In de koloniale nederzettingen van Mexico, Maleisié, Indochina en in delen van Brits- en
Frans-Afrika waren zij het meest gebruikelijke “domestic arrangement” om een term van de
antropologe Ann Stoler (1991) te gebruiken: de gebruikelijke vorm van een seksuele relatie en
huishouden. Vergeleken met het Britse of Franse kolonialisme is de Nederlandse vorm van
kolonialisme echter uniek. In Nederlands-Indi¢ werden gemengde relaties tot aan het begin van
de 20°° eeuw toegestaan en zelfs, om economische redenen, aangemoedigd. Vanaf de komst van
Europeanen eind zestiende eeuw leefden Europeanen samen met lokale vrouwen met wie zij
kinderen kregen (Gelman Taylor 1983; Blussé 1986). Terwijl het interraciale concubinaat overal
beschouwd werd als noodzakelijk kwaad, moedigde de VOC in Indié€ betrekkingen tussen blanke,
Europese mannen en lokale vrouwen aan. Als regel namen Europese mannen in Indié een
zogenaamde njai in dienst, die goedkope huishoudelijke én seksuele diensten verschafte (Baay
2008; Pattynama 2011). Een njai is een Aziatische, bruine vrouw gemengd of “volbloed” die
ongetrouwd samenleefde met een Europeaan. Zij fungeerde nu eens als slavin of huishoudster,
en was dan weer meer een concubine. Naarmate de twintigste eeuw opschoof, nam zij, net als in
een huwelijk, de vergelijkbare positie van huisvrouw en moeder in. Hoewel dit arrangement
voordelen heeft gebracht, hadden njais vaak geen zeggenschap over zichzelf of haar kinderen.
De Europese man kon zijn gemengde kinderen wel of niet erkennen, kon de vrouw naar believen
terug naar haar familie te sturen, of haar de kinderen afnemen (Stoler 2002; Gouda 1995).

Foto 2: Sisak-Sa’at, Java, ca 1935. Kinderen op een logeerpartijtie met naast hen, zonder
hoofd, een ouder zusje, de moeder van de kinderen of een bediende.
IWI-collectie Tropenmuseum.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



403

Voor de VOC en hun mannelijke werknemers daarentegen had de ongehuwde samenleving
met een lokale vrouw grote economische voordelen. Het interraciale concubinaat verhoedde massale,
dure overtochten van blanke vrouwen. Spelenderwijs zouden de mannen de plaatselijke taal en
gebruiken aanleren, zij hadden gratis verzorging en seks en, als zij eenmaal gewend waren, zou
hun de lust vergaan om na een paar jaar naar Europa terug te keren. Op die manier zouden hun
kennis en ervaring niet verloren gaan voor de VOC. Het ongehuwd samenleven met een ongelovige
inheemse vrouw ging wel in tegen de christelijke kerkleer, maar voor de Hollandse koopmansgeest
wogen de vele economische voordelen van het interraciale concubinaat op tegen religieuze en
morele bezwaren. Bij de VOC ging de baat voor de moraal. Zoals u ongetwijfeld weet zijn Hollanders
op de eerste plaats kruideniers die op de centen letten, pas op de tweede plaats zijn het dominees.

De gemengde huishoudens hadden nog een ander belangrijk voordeel. De VOC rekende erop
dat de gemengde kinderen die uit die verbintenissen geboren werden “klimaatbestendig” waren,
sterk en immuun voor tropische ziekten. Lokaal geboren “mengbloeden” zouden het verlies
compenseren dat de Compagnie leed door de vele Europese werknemers die stierven aan tropische
ziektes. Indo kinderen uit een gemengde verbintenis zorgden zo op een goedkope manier voor
aanvulling van de VOC-werkkrachten. Zij waren in de eerste eeuwen van het Nederlandse
kolonialisme daarom welkom en gewenst.

In de loop der eeuwen ontwikkelde zich uit de vermenging van lokale bevolking en Europeanen
een heterogene bevolking die bestond uit gemengde grootfamilies met Europese en inheemse
vertakkingen. Deze Indo mengcultuur ontwikkelde zich van de zestiende tot aan de eerste helft
van de negentiende eeuw en reikte van armelui in kleine kampongs tot rijke machtige heren die
op grote landerijen boerden, van de lagere militairen in luizige kazernes tot in de hoogste
bestuurderskringen. Van arm tot rijk, van laag tot hoog: in alle klassen en milieus kwamen Indo’s
voor (Bosma & Raben 2003).

Aan de groei van de gemengde wereld kwam rond 1870 een einde. De uitvinding van
stoomschepen, de opening van het Suez-kanaal en de opkomst van moderne communicatiemiddelen
als telegraaf en telefoon zorgden ervoor dat de invloedsfeer van Europa de kolonie sneller bereikte.
De instroom van blanke Europese vrouwen werd niet langer belemmerd: terwijl blanke vrouwen
in Indi€ vroeger ongewenst (want te duur!) waren werden ze nu ingehaald als de blanke bruiden
voor blanke settlers zodat “volbloed” blanke gezinnen konden ontstaan. Maar meer nog dan de
snelle toename van westerse vrouwen in Indi€ zorgden uit het westen geimporteerde ideeén voor
een mentaliteitsverandering. Het gebruikelijke interraciale concubinaat en de acceptatie van
gemengde kinderen werd omstreeks 1900 een taboe onder de invloed van “moderne” denkbeelden
als Europees superioriteitsbesef en eugenetische theorieén (Stoler 2002). Met de opkomst van het
sociaal darwinisme wonnen pseudo-wetenschappelijke theorieén over rasverschillen, rasvervuiling
en degeneratie steeds meer terrein.

Het gevolg was dat rigide grenzen tussen “blank en bruin” werden opgeworpen. In de koloniale
gemeenschap ging het nieuwe idee dat rassenvermenging tot bezoedeling en uiteindelijk tot de
ondergang van het blanke ras zou leiden ieders gedrag, emoties en denken bepalen. Terwijl
kleurling (of Indo) kinderen in de zeventiende eeuw welkom waren als sterke tropenkinderen,
werden de gemengde kinderen die twee eeuwen later werden geboren gezien als de minderwaardige
producten van zwakke, blanke vaders en ongeciviliseerde inheemse moeders.

Vanaf die tijd tot het “einde van Indi€” in 1942, toen Japan Indi€ binnenviel kwam een ethisch
moderniserings- en beschavingsoffensief op gang (Locher-Scholten 1981). Het onderliggende
diskoers was de Nederlandse vorm van going native: de angst voor vermenging, het zogenaamde
verindischen. In de laat-koloniale tijd (1900-1942) stonden representaties van “gemengd ras” in
het licht van dit blanke angst diskoers. Men sprak van “verindischen” wanneer Europeanen (te)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



404

veel aan de inheemse of Indo invloedssfeer blootgesteld werden. Interraciale seksualiteit en
gemengde familievorming vormden daarvoor het grootste gevaar. Ook wie te lang in het hete
klimaat verbleef zou zeker afdwalen van de Europese beschaving en geleidelijk aan moreel aftakelen.

In Indi€ was niet de huidskleur bepalend voor wie als “blank” beschouwd werd, maar de
erkenning van kinderen door de blanke vader. Als deze zijn nazaat erkende kreeg het juridisch de
Europese, in casu de blanke nationaliteit, hoe donker het kind ook was. Wanneer de vader zijn
kroost niet erkende werd het kind, hoe blank het ook was, ingedeeld bij de inheemse bevolking.
Het gevolg was dat de koloniale, zogenaamde blanke samenleving voor 80 procent uit gemengde,
bruine gezinnen bestond. De huid van zogenaamde blanke familieleden kon dus donkergekleurd
zijn, en in hetzelfde “blanke” gezin konden bruine en lelieblanke kinderen naast elkaar opgroeien.

Foto 3: ca. 1940. Indische familie met zowel blanke als bruine kindertjes.
Collectie Tropenmuseum.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



405

De gemengde sociale en culturele praktijk in Indié wakkerde de angst voor bezoedeling van het
blanke ras en degeneratie aan. Het werd belangrijk geacht om “de rassen” te scheiden, maar het
was niet goed zichtbaar wie bruin (en dus inferieur) en wie blank (dus superieur) was. Door de
vader erkende Indo’s (Indo-Europeanen) behoorden juridisch tot de Europese groep, zij waren
met andere woorden, niet weggesloten in de achterkamer, maar maakten deel uit van de blanke
gemeenschap. Toch stond een blanke Europeaan of wie daar voor door wilde gaan onder grote
druk zich ver te houden van de Indo wereld, een wereld waartoe zijn eigen vrouw en zijn kinderen
konden behoren. Het feit dat nauwelijks merkbaar was wie bruin en wie blank was, dat passing
for white regelmatig voorkwam, en dat blanke en bruine vrouwen en mannen vaak meer door
verlangens dan door voorschriften van boven werden gedreven, gaf voedsel aan ambivalentie en
onzekerheden. Onder andere Robert Young (1995) bespreekt in Colonial Desire hoe het verlangen
naar de koloniale ander ondermijnend was voor het blanke prestige.

In de vergelijking met de Zuid-Afrikaanse context is het van belang te beseffen dat het in
Indié niet de “zuiver” bruine, niet de inheemse Indonesische bevolking was, die het doelwit
vormde van stemmingmakerij, taboes en verbod. De “beschavende” aanval was heel specifiek
gericht op de gemengde groep die werd voorgesteld als onzuiver en gedegenereerd. Niet de
volbloed Aziatische bevolking was immers een bedreiging van de blanke superioriteit. Zij stonden
veraf van de blanke Europeanen terwijl Indo’s, die deel uitmaakten van blanke families, foo close
for comfort waren en daarom een regelrechte bedreiging voor het idee van blanke superioriteit.
De angst voor “verindischen” is de blanke angst voor de gemengde ander en vooral de angst om
zelf besmet te zijn met bruin.

Al deze verschijnselen zijn uitgebreid in geschiedenisboeken beschreven, maar we hebben
de literatuur nodig om de ambivalenties en onzekerheden van deze overgangstijd te traceren. In
de literatuur kwam de blanke angst voor raciale degeneratie tot uitdrukking in de steeds
weerkerende buitengewoon negatieve stereotypering en clichés van Indo’s. In De stille kracht
(1900) van Louis Couperus (1863—1923) komen deze blanke angsten en het verband met de
gemengde cultuur op onnavolgbare wijze tot uiting (Pattynama 1998). Het Indo perspectief op
raciale vermenging komt onder andere in De paupers (1915) van Victor Ido (1869-1948) naar
voren. Een ander interessant verhaal zit in het werk van Willem Walraven (1887—1943) die trouwde
met een Indonesische vrouw op wie hij dol was, die acht Indo kinderen met haar kreeg, maar
ongelofelijk neerkeek op mensen van gemengd ras (Walraven 1992).

BLUFHANNESSEN

Ik zei al, Indo’s komen uit de literatuur negatief en ongunstig tevoorschijn. Een voorbeeld van
stereotype is te vinden in het populaire Indrukken van een Totok van Justus van Maurik (1897).
Een van de personages, een blanke Europeaan zegt over Indo’s: “Liplappen zijn blufhannessen,
arrogante lui, halfslachtige wezens, niet bruin genoeg voor een inlander, niet blank genoeg voor
een Europeaan.” De “bruine snoeshanen” zouden liegen alsof het gedrukt staat, en ieders lachlust
opwekken met hun “stompheid en begripsverwarringen”. Ook zou hun “onstuimig bloed” hen
“gevaarlijk” maken, niet alleen voor blanke vrouwen, maar ook mannen zouden zij “z66 haten”
dat zij “belust op wraak raken” (1897:74-76).

Van Maurik schetst het stereotype van de mannelijke Indo, de sinjo, dat overvloedig in de
toenmalige literatuur aanwezig was. Het beeld van de knappe en viriele, maar onbetrouwbare en
jaloerse Indo, is een cliché dat de blanke angst voor raciale vermenging duidelijk uitdrukt.

Interessant is echter dat de negatieve beeldvorming zich vooral op vrouwen richtte. De
afbeelding van bruine Indo-vrouwen valt zonder uitzondering uiteen in twee categorieén: enerzijds

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



406

worden zij neergezet als onbeschaafde, luie, domme, slecht Nederlands sprekende, geldzuchtige
en babbelzieke matrones, anderzijds zijn zij de mooie, doortrapte, sensuele verleidsters van naieve
Europese mannen (Willems & Cottaar 1984). Een favoriete uitbeelding werd de verstoten bruine
vrouw die op wraak en moord uit is.

Ook vrouwelijke auteurs deden daaraan mee. De later bekend geworden Carry van Bruggen
(1881-1932) beschrijft een gifmoord in haar roman Goenong Djatti (1909). In tegenstelling tot
de intelligente, ingetogen en verstandige blanke vrouwen die in de roman zijn beschreven, is de
bruine Amelie een karikatuur van ongunstige eigenschappen: zij is lui, dom, platvloers, haatdragend
en onbenullig. Schaamteloos jaagt zij obsessief op een blanke, rijke man. De roman geeft duidelijk
aan waar al die kwalijke eigenschappen vandaan komen:

“Zij is onder haar oppervlakkig-Hollandsche opvoeding ’n echte kampongnonna gebleven,
zonder verfijning, zonder 'n hooger gevoel van welvoeglijkheid [...] de primitieve invloed van
de inheemse cultuur is nooit uit te wissen” en: “‘een nonnaatje zal in haar diepste wezen toch altijd
een Inlandsche vrouw blijven...” (25 en 147). Deze nonna vermoordt een onschuldige blanke
vrouw met gif.

Zoals gezegd, er kwamen legio moorden in de Indische literatuur voor. Regelmatig zijn ze
gepleegd door inheemse vouwen, maar opvallend vaak door Indo vrouwen die een blanke vrouw
vermoorden of een blanke man in het verderf storten. De Zuid-Afrikaanse Cheryl Hendricks
verklaart dit soort voorstellingen van wat zij noemt “the interface of race and sex” in Coloured
by History Shaped by Place (Erasmus 2001). Zij toont aan dat ras altijd verweven is met de
identiteits-categorieén van gender en seksualiteit. In de Kaap heeft die combinatie zowel voor
vrouwelijke als voor mannelijke kleurlingen geleid tot uiteenlopende representaties en ook in de
Indische literatuur is de voorstelling van een bloedmooie, maar moordzuchtige en verraderlijke
bruine Indo-vrouw te herleiden tot een complex van mythen over ras, gender en seksualiteit.

De representatie van die gevaarlijke vrouwenfiguur is zo eenduidig demonisch dat er wel een
urgente boodschap achter moet zitten. Ik zie in Indo vrouwen die werden afgebeeld als de
belichaming van bedreigende seksualiteit compleet met gifdrankjes en goenagoena (zwarte magie)
de uitdrukking van een ambivalente blanke angst. Enerzijds speelde de angst voor raciale vervuiling
en degeneratie, anderzijds het verlangen naar het andere (Pattynama 2011). In die sociale
ambivalentie, onzekerheid en blanke angst ligt volgens mij de verklaring voor de uitermate
negatieve afbeeldingen en stereotyperingen van Indo’s in de koloniale Nederlandse literatuur. In
de literatuur die niet “de waarheid” schrijft, maar wel een barometer is voor zaken die elders niet
besproken kunnen worden komen de opgeroepen emoties tot uiting.

Voordat ik afsluit wil ik u wijzen op het belang en de functie van de foto’s die ik u vandaag
heb laten zien. Het zijn foto’s die gemaakt zijn in Nederlands-Indié tussen 1900 en 1942. In 1942
werd Indié bezet door Japan (1942—1945) waarna de dekolonisatie begon en de onafhankelijkheid
van Indonesié¢ werd uitgeroepen. De meeste foto’s die u zag zijn atkomstig uit de zogenaamde
IWI (Indisch Wetenschappelijk Instituut) fotocollectie die bewaard wordt in het Tropenmuseum
uit Amsterdam. Deze Indische familiefoto’s zijn van onschatbare waarde in mijn onderzoek omdat
ze ons een “fotografische werkelijkheid” geven, zoals Susan Sontag (1977) zou zeggen: een
visueel idee van Indo’s in hun dagelijks leven. In de twintigste-eeuwse moderne wereld is de
camera het belangrijkste instrument geworden waarmee mensen voorstellingen van zichzelf
presenteren (Hirsch 1999). In de voornamelijk orale Indo cultuur in Indi€ vormden familiefoto’s
voor Indo’s vaak het enige medium voor zelfrepresentatie, het enige autobiografische materiaal
dat zij bezaten of achterlieten voor toekomstige generaties. Aan de foto’s is af te lezen wat de
Franse socioloog Michel de Certeau (1984) de strategieén en de tacticken van het “alledaagse
leven” noemt. Kleine gestes en grote gebaren op de familiefoto’s onthullen hoe Indo’s omgingen

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



407

met het beschavingsoffensief van destijds en hoe zij de nieuwe denkbeelden en regels van het
veranderende sociale klimaat overwogen, ombogen en naar zich toe trokken. Dat type foto’s vormt
daarom een unieke bron die prijsgeeft hoe Indo’s zichzelf zagen. Als zodanig gebruik ik de foto’s
naast de literaire bronnen van toen waarin Indo’s veelal naar voren treden als armoedzaaiers en
onbeschaafde paupers (Pattynama 2014). Ik ben dan ook heel benieuwd wat de foto’s die “bruine”
individuen en families in Zuid-Afrika van zichzelf maakten vertellen over sociale context, over
alledaagse tactieken en zelfbeelden. Dergelijke foto’s zullen naast de literatuur een belangrijk
onderdeel van mijn onderzoek zijn.

Verhalen worden geschreven en gelezen in een historische omgeving waarbij voortgebouwd
wordt op bestaande vertellingen en beelden. De verhalen die wij elkaar over onszelf en anderen
vertellen zijn bovendien onlosmakelijk deel van een cultureel circuit dat niet alleen uit tekstuele
verhalen bestaat — zoals literatuur en geschiedschrijving — maar ook uit beelden. Beeldende kunst,
foto’s, films en internet horen bij de moderne geschiedenis. Ze beinvloeden diepgaand de verhalen
die wij over onszelf en over anderen vertellen.

Het onderzoek dat mij voor ogen staat ligt mij na aan het hart. Ik kom zelf uit een Indo familie,
en mijn ouders en voorouders, afkomstig uit Indié waren “gemengd”. Ik zou erg graag met zoveel
mogelijk collega’s die op dit “gemengde” gebied werkzaam zijn van gedachten willen wisselen.
Deze lezing is daarom ook een oproep. Ik hoop dat u met mij samen wil werken en mij wil wijzen
op contactpunten in de Afrikaanstalige literatuur die voor mijn onderzoek van belang zijn.

Baie dankie vir u aandag.

BIBLIOGRAFIE

Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of Nationalism.
New York: Verso.

Arkel, D. van, G.C. Quispel & R.J. Ross. 1983. ‘De wijngaard des Heeren’? Een onderzoek naar de wortels
van ‘die blanke baasskap’ in Zuid-Afrika. Cahiers Sociale geschiedenis.

Baay, Reggie. 2008. De njai. Het concubinaat in Nederlands-Indié. Amsterdam: Athenaeum-Polak & Van
Gennep.

Bakhtin, M.M. 1981. The Dialogic Imagination. Four Essays by M.M. Bakhtin. Emerson C. (transl.) & M.
Holquist (ed.). Austin: University of Texas Press.

Bal, Mieke. 2002. Traveling Concepts in the Humanities. A Rough Guide. Toronto, Buffalo, London:
University of Toronto Press.

Blussé, L. 1986. Strange Company. Chinese Settlers, Mestizo Women and the Dutch in VOC Batavia.
Verhandelingen van het KITLV 122. Dordrecht & Riverton.

Bosma, Ulbe, & Remco Raben. 2003. De oude Indische wereld 1500—1920. Amsterdam: Bert Bakker.

Bruggen, Carry van. 1987 (1909). Goenong-djatti. Schoorl: Conserve.

Certeau, Michel de. 1984. The Practice of Everyday Life. Translated by Steven F. Rendall. Berkeley: University
of California Press.

Coetzee, J.M. 1988. White Writing. On the Culture of Letters in South Africa. New Haven & London: Yale
University Press.

Cottaar, Annemarie & Wim Willems. 1984. Indische Nederlanders. Een onderzoek naar beeldvorming. Den
Haag: Moesson.

Couperus, Louis. 1974 (1900). De stille kracht. Wageningen: L.J. Veen.

Elphick, Richard & Hermann Giliomee (eds). 1989. The Shaping of South African Society, 1652—1840.
Kaapstad: Maskew Miller Longman.

Erasmus, Zimitri (ed.). 2001. Coloured by History, Shaped by Place. New Perspectives on Coloured Identities
in Cape Town. Kaapstad: Kwela Books & SA History Online.

February, V.A. 1981. Mind your Colour. The ‘Coloured’ Stereotype in South African Literature. London &
Boston: Kegan Paul.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



408

Foucault, Michel. 1977. Language, Counter-Memory, Practice: Selected Essays and Interviews. Ithaca:
Cornell University Press.

Gerwel, J. 1983. Literatuur en apartheid. Konsepsies van ‘gekleurdes’ in die Afrikaanse roman tot 1948.
Kasselsvlei: Kampen-Uitgevers.

Gouda, Frances. 1995. Dutch Culture Overseas. Colonial Practice in the Netherlands Indies, 1900—1942.
Amsterdam: Amsterdam University Press.

Greenblatt, Stephen. 2005. The Greenblatt Reader. Hoboken: Wiley-Blackwell.

Hall, Stuart (ed.). 1997. Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. London: Sage
Publications.

Heese, H.F. 1984. Groep sonder grense. Die rol en status van die gemengde bevolking aan die Kaap
1652-1795. Belville: Wes-Kaaplandse Instituut vir Historiese Navorsing.

Hendricks, Cheryl. 2001. ““‘Ominous’ Liaisons: Tracing the Interface between ‘Race’ and Sex at the Cape.
In Z. Erasmus (ed.). Coloured by History Shaped by Place. Cape Town: Kwela Books.

Hirsch, Marianne. 1999. The Familial Gaze. Hanover & London: University Press of New England.

Ido, Victor. 1978 (1912). De paupers. H. Surie (uitleider).‘s Gravenhage: Thomas & Eras.

Jansen, Ena & Jonckheere, Wilfred (samenstellers). 2001. Boer en Brit. Ooggetuigen en schrijvers over de
Anglo-Boerenoorlog in Zuid-Afrika. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Locher-Scholten, Elsbeth. 1981. Ethiek in fragmenten. Vijf studies over koloniaal denken en doen van
Nederlanders in de Indonesische Archipel 1877—1942. Utrecht: HES Publishers.

Maurik, Justus van. 1897. “Een toewan en zijn inventarisstuk.” In Indrukken van een ‘Totok’. indische typen
en schetsen. 3e druk. Vol. 3, 291-300. Amsterdam: Van Holkema & Warendorf.

Nieuwenhuys, Rob. 1978. Qost-Indische Spiegel. Wat Nederlandse schrijvers en dichters over Indonesié
hebben geschreven, vanaf de eerste jaren der Compagnie tot op heden. Amsterdam: Querido.

Pattynama, Pamela. 1998. Secrets and Danger: Interracial Sexuality in Louis Couperus. The Hidden Force
and Dutch Colonial Culture around 1900. In Julia Clancy-Smith & Frances Gouda (eds). Domesticating
the Empire. Race, Gender and Family Life in French and Dutch Colonialism. Charlottesville & London:
University Press of Virginia, pp. 84-107.

Pattynama, Pamela. 2011. De revival van de njai-figuur. Indische Letteren 26 (3):128-143.

Pattynama, Pamela. 2014a. Bitterzoet Indié. Herinnering en nostalgie in literatuur, foto's en films. Amsterdam:
Prometheus/Bert Bakker.

Pattynama, Pamela. 2014b. Interracial Unions and the Ethical Policy: The Representation of the Everyday
in Indo-European Family Photo Albums. In Susie Protschky (ed.) Photography, Modernity and the
Governed: Re-viewing the ‘Ethical’Era in Late-Colonial Indonesia, Amsterdam: Amsterdam University
Press. Forthcoming.

Said, Edward W. 1993. Culture and Imperialism. London: Vintage.

Stoler, Ann Laura. 1991a. Carnal Knowledge and Imperial Power. Gender, Race, and Morality in Colonial
Asia. In Micaela di Leonardo (ed.). Gender at the Crossroads of Knowledge. Feminist Anthropology
in the Postmodern Era. Berkeley, Los Angeles, Oxford: University of California Press, pp.51-101.

Stoler, Ann Laura. 2002. Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in Colonial Rule.
Berkeley, Los Angelos, London: University of California Press.

Gelman Taylor, Jean. 1983. The Social World of Batavia. Europeans and Eurasians in Dutch Asia. Madison,
WI: University of Wisconsin Press.

Walraven, Willem. 1992. Brieven. Aan familie en vrienden 1919—1941. F. Schamhardt (red.). Amsterdam:
G.A. van Oorschot.

Young, R. J. C. 1995. Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race. London & New York:
Routledge.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014



