
398

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Liplappen en Nonna’s: Presentatie van een beoogd 
onderzoek 
Liplappen and nonna’s: Presentation of a comparative study to be conducted

Pamela Pattynama

Emeritus Bijzonder hoogleraar 
Koloniale en Postkoloniale Literatuur- en cultuurgeschiedenis
Universiteit van Amsterdam
Nederland
P.Pattynama@uva.nl

Pamela Pattynama is Emeritus Professor 
koloniale en postkoloniale literatuur- en cultuurge
schiedenis aan de Faculteit Geesteswetenschappen 
van de Universiteit van Amsterdam. Zij publiceerde 
wijd over de representatie van gender en gemengd 
ras, en de relatie tussen herinnering en identi
teitsformatie in migratie gemeenschappen. Zij 
maakte deel uit van PhotoCLEC, een HERA project 
over koloniaal erfgoed en musea in de hedendaagse 
Europese geschiedenis. In Mei 2014 verscheen 
Bitterzoet Indië, haar boek over nostalgie en 
culturele herinnering in literatuur, foto’s en films 
over Nederlands-Indië bij Prometheus, Bert Bakker 
te Amsterdam. 

Pamela Pattynama is Emeritus Professor of 
Colonial and Postcolonial Literature and Culture 
History at the Faculty of Humanities, University 
of Amsterdam. She has published widely on the 
representation of gender and mixed race as well as 
on the relation between memory and identity 
formation in migrant communities. She also 
participated in PhotoCLEC, a HERA project on 
Colonial Legacy and Museums in Contemporary 
European History. In May 2014, Bitterzoet Indië, 
her book on nostalgia and cultural memory in 
literature, photographs and films about the 
Netherlands Indies was published by Prometheus, 
Bert Bakker in Amsterdam.

Pamela Pattynama

ABSTRACT
Liplappen and nonna’s: presentation of a comparative study to be conducted
This is an abstract of the paper I gave on 13 September 2013, the day on which the Elisabeth 
Eybers bursary was awarded to me. This award gives me the opportunity to conduct a comparative 
and transnational study on the representations of interraciality in South African and Dutch-Indies 
narratives written between1900 and 1950. The concept of “interracial representation” encompasses 
images of “mixed race” as well as of meetings and contacts, including intimate and domestic 
relationships between characters of different racial backgrounds. The aim is to show a part of the 
similarities and cultural interactions and affiliations between the Netherlands and South Africa.
	 Earlier, I have investigated the representations of “Indo’s” and “mixed race” in (post)colonial 
Dutch films and literature, that is to say, the narratives written about the former Dutch East Indies 
(nowadays the Republic of Indonesia) both in the colonial and postcolonial era. This research as 
well as my introductory readings of Afrikaans literature have convinced me, in accordance with 



399

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

V.A. February’s remarks in Mind your Colour (1981), that there is a fascinating relation between 
Afrikaans and Dutch literature in terms of representations of “coloured” and “Indo” people: 

	 … it would be interesting to see to what extent the image of the Indo, that is, the Dutch 
Indonesian half-breed, shows any comparison with that of the ‘Cape coloured’  in South 
Africa […] In fact, reading through novels dealing with the Indo, at times one is forcibly 
reminded of the South African literary scene, and left with just a sneaking suspicion that the 
inhabitants at the Cape and the Afrikaner in particular, may have unconsciously inherited a 
Dutch literary tradition via the East Indies. (February 1981:55)

In my comparative study I focus on the first half of the twentieth century when ideas on “racial 
purity” and “racial mixture” changed drastically and became much more harsh than before, both 
in South Africa and the Dutch East Indies. 
	 Authors of fiction in those years modelled their work according to European examples of 
literature, particularly to styles of naturalism and realism, as well as British class novels in which 
the complexity of colonial power, desires and intimacies come to the fore. In order to counter the 
stereotypes in literary accounts which were mostly written by white authors I also plan to analyse 
family photographs, taken by “coloured” and “Indo” people themselves to take into account the 
performance of (desired) identities and self images. 

KEY WORDS:	 Elisabeth Eybers bursary, literary interracial representations, mixed race, 
stereotypes, selfimages, family photographs, comparative research, 
transnational research, Afrikaans literature, Indies-Dutch literature, 
1900–1950. 

TREFWOORDE:	 Elisabeth Eybers-beurs, representasie van interrasialiteit, gemengde ras, 
stereotipe, selfbeelde, familiefoto’s, vergelykende ondersoek, transnasionale 
ondersoek, Afrikaanse en Indies-Nederlandse narratiewe tekste, 1900–1950.

Geachte dames en heren,
Vandaag is de gelukkige dag waarop ik de Elisabeth Eybers beurs krijg uitgereikt die mij in staat 
stelt een comparatief onderzoek uit te voeren. Ik dank de Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap 
en Kuns voor deze gelegenheid om het onderzoek dat ik met de beurs wil gaan uitvoeren te 
presenteren.1 Laat ik beginnen met een citaat uit Mind your Colour, het boek van V.A. February 
uit 1981:

	 … it would be interesting to see to what extent the image of the Indo, that is, the Dutch 
Indonesian half-breed, shows any comparison with that of the ‘Cape coloured’ in South Africa 
[…] In fact, reading through novels dealing with the Indo, at times one is forcibly reminded 
of the South African literary scene, and left with just a sneaking suspicion that the inhabitants 
at the Cape and the Afrikaner in particular, may have unconsciously inherited a Dutch literary 
tradition via the East Indies. (1981:55)

Met behulp van de Elisabeth Eybers beurs kan ik een cultuur-historische vergelijking van 
voorstellingen van interracialiteit, of wat doorgaans “gemengd ras” genoemd wordt uit gaan 

1	 Dit is de schriftelijke neerslag van de presentatie van mijn onderzoek die ik op 13 september 2013 
heb gehouden op het Simposium van die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns. 
Bijgevoegd is een voorlopige literatuurlijst. Ik dank hierbij Ena Jansen voor de kennis die zij met mij 
heeft willen delen. 



400

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

voeren. Het gaat om een comparatief en transnationaal onderzoek van Zuid-Afrikaanse en Indisch-
Nederlandse verhalende teksten geschreven tussen 1900 en 1950. Interraciale representaties 
omvatten voorstellingen van “gemengd ras”, alsmede ontmoetingen, inclusief intieme relaties, 
tussen personages van verschillend “ras”. Het doel van dit onderzoek is een deel van de historische 
overeenkomsten en de culturele interacties en affiliaties tussen beide regio’s aan te tonen.
	 In eerder onderzoek heb ik de representaties van Indo’s en van “gemengd ras” in films en 
Indische literatuur bestudeerd, dat wil zeggen in de (post)koloniale Nederlandse literatuur, de 
Nederlandstalige teksten die in de koloniale en postkoloniale tijd geschreven zijn over de vroegere 
kolonie Nederlands-Indië, de huidige republiek Indonesia. Dit onderzoek, én mijn introductie in 
de Afrikaanstalige literatuur heeft mij er, net als V.A. February in Mind your Colour, van overtuigd 
dat er een fascinerend verband bestaat tussen de Zuid-Afrikaanse en de Indisch-Nederlandse 
literatuur wat betreft interraciale representaties. 
	 Ik wil daarom graag onderzoeken of de veronderstelde intertekstuele wisselwerking van 
interraciale representaties in Indisch-Nederlandse en Afrikaanstalige verhalende teksten aan te 
tonen is. Ik heb voor de periode 1900–1950 gekozen omdat dergelijke representaties in die tijd 
een opvallend gemeenschappelijk motief in de twee literaturen vormen en omdat de opvattingen 
in die tijd over “raszuiverheid” en “rassenvermenging” in zowel Nederlands-Indië als Zuid-Afrika 
omsloegen en verhardden. Toentertijd modelleerden schrijvers in de twee regio’s hun werk naar 
Europese literatuur, specifiek naar voorbeelden van naturalisme en realisme, evenals Britse 
klassenromans. Het specifieke kader waarbinnen verhalende teksten werden geschreven was 
echter de complexiteit van koloniale macht en intimiteit (Young 1995). 

Foto 1:   Indische familie ca. 1900.
IWI-collectie Tropenmuseum.



401

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Belangrijk uitgangspunt van het gehele onderzoek is de wisselwerking tussen verhalen en 
herinneringsculturen in zowel Nederlands-Indië als Zuid-Afrika. Een ander vertrekpunt is dat 
verhalende teksten worden geschreven en gelezen in een historische omgeving van reeds geschreven 
teksten en deel zijn van een veel wijder geheel van culturele praktijken (Said 1993; Hall 1997; 
Foucault 1977; Nieuwenhuys 1978; Bakhtin 1981; Coetzee 1988; Greenblatt 2010). Mijn beoogde 
onderzoek is daarnaast gebaseerd op gemeenschappelijke historische gegevens: 

	 -	 Het gedeelde VOC-verleden van Indië/Indonesië en Zuid-Afrika, en de zeeroute die 
beide regio’s met elkaar verbond. 

	 -	 De aankomst van Europeanen in de Oost en Kaap de Goede Hoop leidde tot gemengde 
bevolkingsgroepen waarbij de import van slaven vanuit de Indonesisch archipel een 
grote rol speelde. 

	 -	 De begin twintigste eeuw uit Europa overgewaaide eugenetische debatten droegen in 
beide regio’s bij aan een toenemend “blank angst- en afweervertoog” over interracialiteit.

February’s vraag naar ideeën en concepten die op reis gaan – Mieke Bal (2002) heeft het over 
“travelling concepts” – is in dit onderzoek een richtlijn: in hoeverre is er een verband tussen het 
interraciale motief dat in Indisch-Nederlandse literatuur tot uiting komt en de literaire representaties 
van interracialiteit in Afrikaanstalige verhalen? 

DE KAAP

In de vroege Kaap werden net als in het vroege Indië klasse factoren belangrijker gevonden dan 
“ras”. Maar reeds kort na de aankomst van Jan Van Riebeeck in 1652 waren gemengde relaties 
in de Kaap taboe en vaak nadrukkelijk verboden (zie o.a. Elphick & Giliomee 1989; Van Arkel 
e.a. 1983). Toch is de grote Zuid-Afrikaanse “bruine” of “kleurling-bevolking” het bewijs dat 
interraciale relaties wel degelijk voorkwamen (zie ook Erasmus 2001). Gemengde kinderen werden 
soms wel en soms niet opgenomen in de blanke koloniale samenleving. Na de Britse overname 
van de Kaap (1806) werd interracialiteit een steeds groter taboe. Ironisch genoeg werd het Afrikaans 
dat na de Anglo-Boerenoorlog (1899–1902) in de contact zone uit zeventiende-eeuws Nederlands 
was ontstaan, steeds meer ingezet om de uiteenlopende blanke Afrikaners tot één verbeelde 
gemeenschap te smeden (Anderson 1991; Jansen & Jonckheere 2001). “Ras” werd toen het 
allesoverheersende criterium. Net als in Indië verschafte de eugenetische leer uit Europa de 
pseudo-wetenschappelijke legitimatie, tegen raciale vermenging en vóór verheffing van berooide 
“armblanken”. Raciale vermenging werd met vrees, afschuw en fascinatie bejegend. Een groot 
verschil met Indië was dat rassenvermenging vanaf 1948 wettelijk werd verboden. Veel blanke 
Afrikaner-families moeten echter “zwart bloed” door hun aderen hebben lopen (Heese 1984). 
Specifiek voor de Afrikaanstalige literatuur is mijn vraag: hoe werd “gemengd ras” voorgesteld, 
wat voor verschil is er tussen verhalen die vanuit een “kleurling” perspectief, en vanuit een “wit” 
perspectief werden geschreven? (Zie ook Gerwel 1983).
	 Mijn veronderstelling is dat het taboe op interracialiteit in zowel Indisch-Nederlandse als 
Afrikaanse teksten stof opleverde voor realistische “noodlot-bloed-en-ras” metaforiek. Omdat 
literatuur altijd verknoopt is met de sociale context en nationale beeldvorming kan de analyse van 
dergelijke representaties inzichten verschaffen in de functie en de performatieve kracht van de 
voorstelling voor de betreffende samenleving. Een transnationale vergelijking zal de intertekstuele 
verwijzingen en de wederzijdse beïnvloeding van de interraciale representaties onthullen. 
	 Mijn onderzoek moet nog aanvangen. U, als hier verzamelde historici, literatuur- en 
cultuurwetenschappers van Zuid-Afrika bent veel beter dan ik op de hoogte van de Afrikaanse 
literatuur, en van het onderzoek dat al gedaan is naar representaties van “kleurlingen”. Ik zal bij 



402

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

mijn onderzoek graag dankbaar gebruikmaken van reeds verricht onderzoek. Vandaag kan en wil 
ik daarom niet de Afrikaanse situatie bespreken, maar ik wil u meenemen naar de koloniale of 
Indische literatuur van Nederland. 

INDIË

Vanaf de zestiende eeuw komen interraciale concubinaten in de “contact zones” overal ter wereld 
voor. In de koloniale nederzettingen van Mexico, Maleisië, Indochina en in delen van Brits- en 
Frans-Afrika waren zij het meest gebruikelijke “domestic arrangement” om een term van de 
antropologe Ann Stoler (1991) te gebruiken: de gebruikelijke vorm van een seksuele relatie en 
huishouden. Vergeleken met het Britse of Franse kolonialisme is de Nederlandse vorm van 
kolonialisme echter uniek. In Nederlands-Indië werden gemengde relaties tot aan het begin van 
de 20ste eeuw toegestaan en zelfs, om economische redenen, aangemoedigd. Vanaf de komst van 
Europeanen eind zestiende eeuw leefden Europeanen samen met lokale vrouwen met wie zij 
kinderen kregen (Gelman Taylor 1983; Blussé 1986). Terwijl het interraciale concubinaat overal 
beschouwd werd als noodzakelijk kwaad, moedigde de VOC in Indië betrekkingen tussen blanke, 
Europese mannen en lokale vrouwen aan. Als regel namen Europese mannen in Indië een 
zogenaamde njai in dienst, die goedkope huishoudelijke én seksuele diensten verschafte (Baay 
2008; Pattynama 2011). Een njai is een Aziatische, bruine vrouw gemengd of “volbloed” die 
ongetrouwd samenleefde met een Europeaan. Zij fungeerde nu eens als slavin of huishoudster, 
en was dan weer meer een concubine. Naarmate de twintigste eeuw opschoof, nam zij, net als in 
een huwelijk, de vergelijkbare positie van huisvrouw en moeder in. Hoewel dit arrangement 
voordelen heeft gebracht, hadden njais vaak geen zeggenschap over zichzelf of haar kinderen. 
De Europese man kon zijn gemengde kinderen wel of niet erkennen, kon de vrouw naar believen 
terug naar haar familie te sturen, of haar de kinderen afnemen (Stoler 2002; Gouda 1995). 

Foto 2: Sisak-Sa’at, Java, ca 1935. Kinderen op een logeerpartijtje met naast hen, zonder 
hoofd, een ouder zusje, de moeder van de kinderen of een bediende. 

IWI-collectie Tropenmuseum.



403

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

	 Voor de VOC en hun mannelijke werknemers daarentegen had de ongehuwde samenleving 
met een lokale vrouw grote economische voordelen. Het interraciale concubinaat verhoedde massale, 
dure overtochten van blanke vrouwen. Spelenderwijs zouden de mannen de plaatselijke taal en 
gebruiken aanleren, zij hadden gratis verzorging en seks en, als zij eenmaal gewend waren, zou 
hun de lust vergaan om na een paar jaar naar Europa terug te keren. Op die manier zouden hun 
kennis en ervaring niet verloren gaan voor de VOC. Het ongehuwd samenleven met een ongelovige 
inheemse vrouw ging wel in tegen de christelijke kerkleer, maar voor de Hollandse koopmansgeest 
wogen de vele economische voordelen van het interraciale concubinaat op tegen religieuze en 
morele bezwaren. Bij de VOC ging de baat voor de moraal. Zoals u ongetwijfeld weet zijn Hollanders 
op de eerste plaats kruideniers die op de centen letten, pas op de tweede plaats zijn het dominees. 
	 De gemengde huishoudens hadden nog een ander belangrijk voordeel. De VOC rekende erop 
dat de gemengde kinderen die uit die verbintenissen geboren werden “klimaatbestendig” waren, 
sterk en immuun voor tropische ziekten. Lokaal geboren “mengbloeden” zouden het verlies 
compenseren dat de Compagnie leed door de vele Europese werknemers die stierven aan tropische 
ziektes. Indo kinderen uit een gemengde verbintenis zorgden zo op een goedkope manier voor 
aanvulling van de VOC-werkkrachten. Zij waren in de eerste eeuwen van het Nederlandse 
kolonialisme daarom welkom en gewenst.
	 In de loop der eeuwen ontwikkelde zich uit de vermenging van lokale bevolking en Europeanen 
een heterogene bevolking die bestond uit gemengde grootfamilies met Europese en inheemse 
vertakkingen. Deze Indo mengcultuur ontwikkelde zich van de zestiende tot aan de eerste helft 
van de negentiende eeuw en reikte van armelui in kleine kampongs tot rijke machtige heren die 
op grote landerijen boerden, van de lagere militairen in luizige kazernes tot in de hoogste 
bestuurderskringen. Van arm tot rijk, van laag tot hoog: in alle klassen en milieus kwamen Indo’s 
voor (Bosma & Raben 2003).
	 Aan de groei van de gemengde wereld kwam rond 1870 een einde. De uitvinding van 
stoomschepen, de opening van het Suez-kanaal en de opkomst van moderne communicatiemiddelen 
als telegraaf en telefoon zorgden ervoor dat de invloedsfeer van Europa de kolonie sneller bereikte. 
De instroom van blanke Europese vrouwen werd niet langer belemmerd: terwijl blanke vrouwen 
in Indië vroeger ongewenst (want te duur!) waren werden ze nu ingehaald als de blanke bruiden 
voor blanke settlers zodat “volbloed” blanke gezinnen konden ontstaan. Maar meer nog dan de 
snelle toename van westerse vrouwen in Indië zorgden uit het westen geïmporteerde ideeën voor 
een mentaliteitsverandering. Het gebruikelijke interraciale concubinaat en de acceptatie van 
gemengde kinderen werd omstreeks 1900 een taboe onder de invloed van “moderne” denkbeelden 
als Europees superioriteitsbesef en eugenetische theorieën (Stoler 2002). Met de opkomst van het 
sociaal darwinisme wonnen pseudo-wetenschappelijke theorieën over rasverschillen, rasvervuiling 
en degeneratie steeds meer terrein. 
	 Het gevolg was dat rigide grenzen tussen “blank en bruin” werden opgeworpen. In de koloniale 
gemeenschap ging het nieuwe idee dat rassenvermenging tot bezoedeling en uiteindelijk tot de 
ondergang van het blanke ras zou leiden ieders gedrag, emoties en denken bepalen. Terwijl 
kleurling (of Indo) kinderen in de zeventiende eeuw welkom waren als sterke tropenkinderen, 
werden de gemengde kinderen die twee eeuwen later werden geboren gezien als de minderwaardige 
producten van zwakke, blanke vaders en ongeciviliseerde inheemse moeders. 
	 Vanaf die tijd tot het “einde van Indië” in 1942, toen Japan Indië binnenviel kwam een ethisch 
moderniserings- en beschavingsoffensief op gang (Locher-Scholten 1981). Het onderliggende 
diskoers was de Nederlandse vorm van going native: de angst voor vermenging, het zogenaamde 
verindischen. In de laat-koloniale tijd (1900–1942) stonden representaties van “gemengd ras” in 
het licht van dit blanke angst diskoers. Men sprak van “verindischen” wanneer Europeanen (te) 



404

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

veel aan de inheemse of Indo invloedssfeer blootgesteld werden. Interraciale seksualiteit en 
gemengde familievorming vormden daarvoor het grootste gevaar. Ook wie te lang in het hete 
klimaat verbleef zou zeker afdwalen van de Europese beschaving en geleidelijk aan moreel aftakelen.
	 In Indië was niet de huidskleur bepalend voor wie als “blank” beschouwd werd, maar de 
erkenning van kinderen door de blanke vader. Als deze zijn nazaat erkende kreeg het juridisch de 
Europese, in casu de blanke nationaliteit, hoe donker het kind ook was. Wanneer de vader zijn 
kroost niet erkende werd het kind, hoe blank het ook was, ingedeeld bij de inheemse bevolking. 
Het gevolg was dat de koloniale, zogenaamde blanke samenleving voor 80 procent uit gemengde, 
bruine gezinnen bestond. De huid van zogenaamde blanke familieleden kon dus donkergekleurd 
zijn, en in hetzelfde “blanke” gezin konden bruine en lelieblanke kinderen naast elkaar opgroeien. 

Foto 3: ca. 1940. Indische familie met zowel blanke als bruine kindertjes.
Collectie Tropenmuseum.



405

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

De gemengde sociale en culturele praktijk in Indië wakkerde de angst voor bezoedeling van het 
blanke ras en degeneratie aan. Het werd belangrijk geacht om “de rassen” te scheiden, maar het 
was niet goed zichtbaar wie bruin (en dus inferieur) en wie blank (dus superieur) was. Door de 
vader erkende Indo’s (Indo-Europeanen) behoorden juridisch tot de Europese groep, zij waren 
met andere woorden, niet weggesloten in de achterkamer, maar maakten deel uit van de blanke 
gemeenschap. Toch stond een blanke Europeaan of wie daar voor door wilde gaan onder grote 
druk zich ver te houden van de Indo wereld, een wereld waartoe zijn eigen vrouw en zijn kinderen 
konden behoren. Het feit dat nauwelijks merkbaar was wie bruin en wie blank was, dat passing 
for white regelmatig voorkwam, en dat blanke en bruine vrouwen en mannen vaak meer door 
verlangens dan door voorschriften van boven werden gedreven, gaf voedsel aan ambivalentie en 
onzekerheden. Onder andere Robert Young (1995) bespreekt in Colonial Desire hoe het verlangen 
naar de koloniale ander ondermijnend was voor het blanke prestige. 
	 In de vergelijking met de Zuid-Afrikaanse context is het van belang te beseffen dat het in 
Indië niet de “zuiver” bruine, niet de inheemse Indonesische bevolking was, die het doelwit 
vormde van stemmingmakerij, taboes en verbod. De “beschavende” aanval was heel specifiek 
gericht op de gemengde groep die werd voorgesteld als onzuiver en gedegenereerd. Niet de 
volbloed Aziatische bevolking was immers een bedreiging van de blanke superioriteit. Zij stonden 
veraf van de blanke Europeanen terwijl Indo’s, die deel uitmaakten van blanke families, too close 
for comfort waren en daarom een regelrechte bedreiging voor het idee van blanke superioriteit. 
De angst voor “verindischen” is de blanke angst voor de gemengde ander en vooral de angst om 
zelf besmet te zijn met bruin.
	 Al deze verschijnselen zijn uitgebreid in geschiedenisboeken beschreven, maar we hebben 
de literatuur nodig om de ambivalenties en onzekerheden van deze overgangstijd te traceren. In 
de literatuur kwam de blanke angst voor raciale degeneratie tot uitdrukking in de steeds 
weerkerende buitengewoon negatieve stereotypering en clichés van Indo’s. In De stille kracht 
(1900) van Louis Couperus (1863–1923) komen deze blanke angsten en het verband met de 
gemengde cultuur op onnavolgbare wijze tot uiting (Pattynama 1998). Het Indo perspectief op 
raciale vermenging komt onder andere in De paupers (1915) van Victor Ido (1869–1948) naar 
voren. Een ander interessant verhaal zit in het werk van Willem Walraven (1887–1943) die trouwde 
met een Indonesische vrouw op wie hij dol was, die acht Indo kinderen met haar kreeg, maar 
ongelofelijk neerkeek op mensen van gemengd ras (Walraven 1992). 

BLUFHANNESSEN

Ik zei al, Indo’s komen uit de literatuur negatief en ongunstig tevoorschijn. Een voorbeeld van 
stereotype is te vinden in het populaire Indrukken van een Tòtòk van Justus van Maurik (1897). 
Een van de personages, een blanke Europeaan zegt over Indo’s: “Liplappen zijn blufhannessen, 
arrogante lui, halfslachtige wezens, niet bruin genoeg voor een inlander, niet blank genoeg voor 
een Europeaan.” De “bruine snoeshanen” zouden liegen alsof het gedrukt staat, en ieders lachlust 
opwekken met hun “stompheid en begripsverwarringen”. Ook zou hun “onstuimig bloed” hen 
“gevaarlijk” maken, niet alleen voor blanke vrouwen, maar ook mannen zouden zij “zóó haten” 
dat zij “belust op wraak raken” (1897:74-76).
	 Van Maurik schetst het stereotype van de mannelijke Indo, de sinjo, dat overvloedig in de 
toenmalige literatuur aanwezig was. Het beeld van de knappe en viriele, maar onbetrouwbare en 
jaloerse Indo, is een cliché dat de blanke angst voor raciale vermenging duidelijk uitdrukt.
	 Interessant is echter dat de negatieve beeldvorming zich vooral op vrouwen richtte. De 
afbeelding van bruine Indo-vrouwen valt zonder uitzondering uiteen in twee categorieën: enerzijds 



406

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

worden zij neergezet als onbeschaafde, luie, domme, slecht Nederlands sprekende, geldzuchtige 
en babbelzieke matrones, anderzijds zijn zij de mooie, doortrapte, sensuele verleidsters van naïeve 
Europese mannen (Willems & Cottaar 1984). Een favoriete uitbeelding werd de verstoten bruine 
vrouw die op wraak en moord uit is. 
	 Ook vrouwelijke auteurs deden daaraan mee. De later bekend geworden Carry van Bruggen 
(1881–1932) beschrijft een gifmoord in haar roman Goenong Djatti (1909). In tegenstelling tot 
de intelligente, ingetogen en verstandige blanke vrouwen die in de roman zijn beschreven, is de 
bruine Amelie een karikatuur van ongunstige eigenschappen: zij is lui, dom, platvloers, haatdragend 
en onbenullig. Schaamteloos jaagt zij obsessief op een blanke, rijke man. De roman geeft duidelijk 
aan waar al die kwalijke eigenschappen vandaan komen: 
	 “Zij is onder haar oppervlakkig-Hollandsche opvoeding ’n echte kampongnonna gebleven, 
zonder verfijning, zonder ’n hooger gevoel van welvoeglijkheid […] de primitieve invloed van 
de inheemse cultuur is nooit uit te wissen” en: “een nonnaatje zal in haar diepste wezen toch altijd 
een Inlandsche vrouw blijven…” (25 en 147). Deze nonna vermoordt een onschuldige blanke 
vrouw met gif. 
	 Zoals gezegd, er kwamen legio moorden in de Indische literatuur voor. Regelmatig zijn ze 
gepleegd door inheemse vouwen, maar opvallend vaak door Indo vrouwen die een blanke vrouw 
vermoorden of een blanke man in het verderf storten. De Zuid-Afrikaanse Cheryl Hendricks 
verklaart dit soort voorstellingen van wat zij noemt “the interface of race and sex” in Coloured 
by History Shaped by Place (Erasmus 2001). Zij toont aan dat ras altijd verweven is met de 
identiteits-categorieën van gender en seksualiteit. In de Kaap heeft die combinatie zowel voor 
vrouwelijke als voor mannelijke kleurlingen geleid tot uiteenlopende representaties en ook in de 
Indische literatuur is de voorstelling van een bloedmooie, maar moordzuchtige en verraderlijke 
bruine Indo-vrouw te herleiden tot een complex van mythen over ras, gender en seksualiteit. 
	 De representatie van die gevaarlijke vrouwenfiguur is zo eenduidig demonisch dat er wel een 
urgente boodschap achter moet zitten. Ik zie in Indo vrouwen die werden afgebeeld als de 
belichaming van bedreigende seksualiteit compleet met gifdrankjes en goenagoena (zwarte magie) 
de uitdrukking van een ambivalente blanke angst. Enerzijds speelde de angst voor raciale vervuiling 
en degeneratie, anderzijds het verlangen naar het andere (Pattynama 2011). In die sociale 
ambivalentie, onzekerheid en blanke angst ligt volgens mij de verklaring voor de uitermate 
negatieve afbeeldingen en stereotyperingen van Indo’s in de koloniale Nederlandse literatuur. In 
de literatuur die niet “de waarheid” schrijft, maar wel een barometer is voor zaken die elders niet 
besproken kunnen worden komen de opgeroepen emoties tot uiting.
	 Voordat ik afsluit wil ik u wijzen op het belang en de functie van de foto’s die ik u vandaag 
heb laten zien. Het zijn foto’s die gemaakt zijn in Nederlands-Indië tussen 1900 en 1942. In 1942 
werd Indië bezet door Japan (1942–1945) waarna de dekolonisatie begon en de onafhankelijkheid 
van Indonesië werd uitgeroepen. De meeste foto’s die u zag zijn afkomstig uit de zogenaamde 
IWI (Indisch Wetenschappelijk Instituut) fotocollectie die bewaard wordt in het Tropenmuseum 
uit Amsterdam. Deze Indische familiefoto’s zijn van onschatbare waarde in mijn onderzoek omdat 
ze ons een “fotografische werkelijkheid” geven, zoals Susan Sontag (1977) zou zeggen: een 
visueel idee van Indo’s in hun dagelijks leven. In de twintigste-eeuwse moderne wereld is de 
camera het belangrijkste instrument geworden waarmee mensen voorstellingen van zichzelf 
presenteren (Hirsch 1999). In de voornamelijk orale Indo cultuur in Indië vormden familiefoto’s 
voor Indo’s vaak het enige medium voor zelfrepresentatie, het enige autobiografische materiaal 
dat zij bezaten of achterlieten voor toekomstige generaties. Aan de foto’s is af te lezen wat de 
Franse socioloog Michel de Certeau (1984) de strategieën en de tactieken van het “alledaagse 
leven” noemt. Kleine gestes en grote gebaren op de familiefoto’s onthullen hoe Indo’s omgingen 



407

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

met het beschavingsoffensief van destijds en hoe zij de nieuwe denkbeelden en regels van het 
veranderende sociale klimaat overwogen, ombogen en naar zich toe trokken. Dat type foto’s vormt 
daarom een unieke bron die prijsgeeft hoe Indo’s zichzelf zagen. Als zodanig gebruik ik de foto’s 
naast de literaire bronnen van toen waarin Indo’s veelal naar voren treden als armoedzaaiers en 
onbeschaafde paupers (Pattynama 2014). Ik ben dan ook heel benieuwd wat de foto’s die “bruine” 
individuen en families in Zuid-Afrika van zichzelf maakten vertellen over sociale context, over 
alledaagse tactieken en zelfbeelden. Dergelijke foto’s zullen naast de literatuur een belangrijk 
onderdeel van mijn onderzoek zijn. 
	 Verhalen worden geschreven en gelezen in een historische omgeving waarbij voortgebouwd 
wordt op bestaande vertellingen en beelden. De verhalen die wij elkaar over onszelf en anderen 
vertellen zijn bovendien onlosmakelijk deel van een cultureel circuit dat niet alleen uit tekstuele 
verhalen bestaat – zoals literatuur en geschiedschrijving – maar ook uit beelden. Beeldende kunst, 
foto’s, films en internet horen bij de moderne geschiedenis. Ze beïnvloeden diepgaand de verhalen 
die wij over onszelf en over anderen vertellen. 
	 Het onderzoek dat mij voor ogen staat ligt mij na aan het hart. Ik kom zelf uit een Indo familie, 
en mijn ouders en voorouders, afkomstig uit Indië waren “gemengd”. Ik zou erg graag met zoveel 
mogelijk collega’s die op dit “gemengde” gebied werkzaam zijn van gedachten willen wisselen. 
Deze lezing is daarom ook een oproep. Ik hoop dat u met mij samen wil werken en mij wil wijzen 
op contactpunten in de Afrikaanstalige literatuur die voor mijn onderzoek van belang zijn. 
	 Baie dankie vir u aandag.

BIBLIOGRAFIE 

Anderson, Benedict. 1983. Imagined Communities: Reflections on the Origins and Spread of Nationalism. 
New York: Verso.

Arkel, D. van, G.C. Quispel & R.J. Ross. 1983. ‘De wijngaard des Heeren’? Een onderzoek naar de wortels 
van ‘die blanke baasskap’ in Zuid-Afrika. Cahiers Sociale geschiedenis.

Baay, Reggie. 2008. De njai. Het concubinaat in Nederlands-Indië. Amsterdam: Athenaeum-Polak & Van 
Gennep. 

Bakhtin, M.M. 1981. The Dialogic Imagination. Four Essays by M.M. Bakhtin. Emerson C. (transl.) & M. 
Holquist (ed.). Austin: University of Texas Press.

Bal, Mieke. 2002. Traveling Concepts in the Humanities. A Rough Guide. Toronto, Buffalo, London: 
University of Toronto Press. 

Blussé, L. 1986. Strange Company. Chinese Settlers, Mestizo Women and the Dutch in VOC Batavia. 
Verhandelingen van het KITLV 122. Dordrecht & Riverton.

Bosma, Ulbe, & Remco Raben. 2003. De oude Indische wereld 1500–1920. Amsterdam: Bert Bakker.
Bruggen, Carry van. 1987 (1909). Goenong-djatti. Schoorl: Conserve. 
Certeau, Michel de. 1984. The Practice of Everyday Life. Translated by Steven F. Rendall. Berkeley: University 

of California Press. 
Coetzee, J.M. 1988. White Writing. On the Culture of Letters in South Africa. New Haven & London: Yale 

University Press.
Cottaar, Annemarie & Wim Willems. 1984. Indische Nederlanders. Een onderzoek naar beeldvorming. Den 

Haag: Moesson.
Couperus, Louis. 1974 (1900). De stille kracht. Wageningen: L.J. Veen.
Elphick, Richard & Hermann Giliomee (eds). 1989. The Shaping of South African Society, 1652–1840. 

Kaapstad: Maskew Miller Longman.
Erasmus, Zimitri (ed.). 2001. Coloured by History, Shaped by Place. New Perspectives on Coloured Identities 

in Cape Town. Kaapstad: Kwela Books & SA History Online.
February, V.A. 1981. Mind your Colour. The ‘Coloured’ Stereotype in South African Literature. London & 

Boston: Kegan Paul.



408

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 3: September 2014

Foucault, Michel. 1977. Language, Counter-Memory, Practice: Selected Essays and Interviews. Ithaca: 
Cornell University Press.

Gerwel, J. 1983. Literatuur en apartheid. Konsepsies van ‘gekleurdes’ in die Afrikaanse roman tot 1948. 
Kasselsvlei: Kampen-Uitgevers.

Gouda, Frances. 1995. Dutch Culture Overseas. Colonial Practice in the Netherlands Indies, 1900–1942. 
Amsterdam: Amsterdam University Press.

Greenblatt, Stephen. 2005. The Greenblatt Reader. Hoboken: Wiley-Blackwell.
Hall, Stuart (ed.). 1997. Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. London: Sage 

Publications.
Heese, H.F. 1984. Groep sonder grense. Die rol en status van die gemengde bevolking aan die Kaap 

1652–1795. Belville: Wes-Kaaplandse Instituut vir Historiese Navorsing.
Hendricks, Cheryl. 2001. “‘Ominous’ Liaisons: Tracing the Interface between ‘Race’ and Sex at the Cape. 

In Z. Erasmus (ed.). Coloured by History Shaped by Place. Cape Town: Kwela Books.
Hirsch, Marianne. 1999. The Familial Gaze. Hanover & London: University Press of New England. 
Ido, Victor. 1978 (1912). De paupers. H. Surie (uitleider).‘s Gravenhage: Thomas & Eras.
Jansen, Ena & Jonckheere, Wilfred (samenstellers). 2001. Boer en Brit. Ooggetuigen en schrijvers over de 

Anglo-Boerenoorlog in Zuid-Afrika. Amsterdam: Amsterdam University Press.
Locher-Scholten, Elsbeth. 1981. Ethiek in fragmenten. Vijf studies over koloniaal denken en doen van 

Nederlanders in de Indonesische Archipel 1877–1942. Utrecht: HES Publishers.
Maurik, Justus van. 1897. “Een toewan en zijn inventarisstuk.” In Indrukken van een ‘Tòtòk’. indische typen 

en schetsen. 3e druk. Vol. 3, 291-300. Amsterdam: Van Holkema & Warendorf. 
Nieuwenhuys, Rob. 1978. Oost-Indische Spiegel. Wat Nederlandse schrijvers en dichters over Indonesië 

hebben geschreven, vanaf de eerste jaren der Compagnie tot op heden. Amsterdam: Querido.
Pattynama, Pamela. 1998. Secrets and Danger: Interracial Sexuality in Louis Couperus. The Hidden Force 

and Dutch Colonial Culture around 1900. In Julia Clancy-Smith & Frances Gouda (eds). Domesticating 
the Empire. Race, Gender and Family Life in French and Dutch Colonialism. Charlottesville & London: 
University Press of Virginia, pp. 84-107.

Pattynama, Pamela. 2011. De revival van de njai-figuur. Indische Letteren 26 (3):128-143.
Pattynama, Pamela. 2014a. Bitterzoet Indië. Herinnering en nostalgie in literatuur, foto's en films. Amsterdam: 

Prometheus/Bert Bakker.
Pattynama, Pamela. 2014b. Interracial Unions and the Ethical Policy: The Representation of the Everyday 

in Indo-European Family Photo Albums. In Susie Protschky (ed.) Photography, Modernity and the 
Governed: Re-viewing the ‘Ethical’ Era in Late-Colonial Indonesia, Amsterdam: Amsterdam University 
Press. Forthcoming.

Said, Edward W. 1993. Culture and Imperialism. London: Vintage.
Stoler, Ann Laura. 1991a. Carnal Knowledge and Imperial Power. Gender, Race, and Morality in Colonial 

Asia. In Micaela di Leonardo (ed.). Gender at the Crossroads of Knowledge. Feminist Anthropology 
in the Postmodern Era. Berkeley, Los Angeles, Oxford: University of California Press, pp.51-101. 

Stoler, Ann Laura. 2002. Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate in Colonial Rule. 
Berkeley, Los Angelos, London: University of California Press.

Gelman Taylor, Jean. 1983. The Social World of Batavia. Europeans and Eurasians in Dutch Asia. Madison, 
WI: University of Wisconsin Press.

Walraven, Willem. 1992. Brieven. Aan familie en vrienden 1919–1941. F. Schamhardt (red.). Amsterdam: 
G.A. van Oorschot.

Young, R. J. C. 1995. Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and Race. London & New York: 
Routledge.


