
365

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

Die voortbestaan van kulkuns: die dilemma van 
tegnologiese invloede op die wese van die kunsvorm
The survival of magician’s magic: the dilemma of the influence of technology on the art of 
magician’s magic

Phil C. Pretorius

Skool vir Tale, Noordwes-Universiteit (Vaaldriehoekkampus) 
E-pos: phil.pretorius@nwu.ac.za

Phil C. Pretorius is tans ’n lektor in en voorsitter 
van die vakgroep Kommunikasie by die Skool vir 
Tale aan die Noordwes-Universiteit (NWU) se 
Vaaldriehoekkampus. Hy was twaalf jaar lank 
dosent aan die Universiteit van Johannesburg, 
waarna hy ’n kort tydperk aan die Vaal University 
of Technology verruil het vir ’n lektorspos aan die 
NWU. Pretorius het gestudeer aan die Randse 
Afrikaanse Universiteit en die Universiteit van 
Johannesburg, en is tans ingeskryf vir sy PhD by 
die NWU. Pretorius is ook die afgelope 26 jaar ’n 
professionele kulkunstenaar wat talle vertonings 
oor die hele Suid-Afrika gelewer het. Sy referaat 
getiteld Magic on television – Real illusion or 
special effect? is in 2006 by die Suid-Afrikaanse 
Kommunikasievereniging (SACOMM) se interna
sionale konferensie by die Spier-landgoed in 
Stellenbosch aangewys as die beste akademiese 
referaat van die konferensie.

Phil C. Pretorius is currently a lecturer in and 
the chairperson of the subject group Communica
tion at the School of Languages at North-West 
University’s Vaal Triangle Campus (NWU). 
Previously he lectured at the University of 
Johannesburg for 12 years and, after a short stay 
at the Vaal University of Technology, was 
appointed as lecturer at NWU. He studied at the 
Rand Afrikaans University and University of 
Johannesburg and is currently enrolled for his PhD 
at NWU. Pretorius is also a professional magician 
and has been performing all over South Africa for 
the past 26 years. His paper, entitled Magic on 
television – Real illusion or special effect? was 
accorded the best academic paper award at the 
South African Communication Association’s 
(SACOMM) 2006 international conference held at 
Spier Estate, Stellenbosch.

Phil Pretorius

ABSTRACT
The survival of magician’s magic: the dilemma of the influence of technology on the art of 
magician’s magic
Magic as a performing art has been an interpersonal medium for centuries. In the early 1930s 
close-up, face-to-face magic had to make way for large-scale illusions on television. As a result 
of the immediacy of face-to-face magic, magician’s magic used to rely on split-second timing and 
tremendous expertise and skills on the part of the magician. The interpersonal presentation of 
the art of magic has a persuasive effect that is instantaneous and guaranteed to be authentic. The 



366

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

fact that the illusion is created right in front of one’s eyes and in one’s presence makes it a highly 
authentic product created mainly through the skill of the conjurer. This is no longer true today. 
With its large-scale illusions and television effects, the migration of the art of magic to television 
has made the art of prestidigitation a mere documentary-drama (docu-drama). With the advent 
of television, approaches to acting, directing, and prestidigitation have changed tremendously. 
The use of establishing medium and close-up camera shots creates a sectional analytical montage 
with an integration to a higher level of meaning (Barthes 1988:101) than that of a stage show. 
Although television as a medium has made it easier for magicians to produce a magic show using 
the advanced technology of audiovisual media, it also reinforces the perception that illusions are 
created by using special cinematographic effects. Therefore, television presents magicians with 
a fundamental problem in persuading the audience of the authenticity of the art of magic within 
this new medium. To date there has been a certain level of success with magic on television and 
via the internet when one considers that it has made famous magicians out of David Copperfield, 
Pen and Teller, Criss Angel, David Blane as well as South Africa’s Martino and Wolfgang Riebe. 
These magicians have successfully adapted stage magic to television.
	 This article presents a critical descriptive overview of the measures taken by magicians to 
adapt magic shows from theatres to audiovisual media in a way that encourages people to suspend 
their disbelief. It also analyses the implications of the invasion of television into the technical art 
of magician’s magic for the survival of magic as an art form through a listing of fundamental 
problems in this adaptation process. An overview is provided of the history of magician’s magic 
on an interpersonal face-to-face level in theatres and this highlights the techniques used by 
magicians in this environment. The article further explores the problems that practitioners of the 
art of magic encounter in its adaptation from stage to screen by reviewing some of the most 
prevalent dilemmas regarding the use of special effects in television and film. Lastly, insight is 
provided into the measures that magicians take to curb the audience’s perception that special 
effects are responsible for creating the magic within audiovisual media.

KEY WORDS:	 magician, magic, illusion, adaptation, television, media, special effects, 
prestidigitation, technology, audiovisual, persuasion

TREFWOORDE:	 kulkunstenaar, kulkuns, illusie, adaptasie of verwerking, televisie, media, 
spesiale effekte, goëlkuns, tegnologie, oudiovisueel,  oorreding

OPSOMMING
Kulkuns is eeue lank beoefen via die medium van interpersoonlike kommunikasie. Nabye aangesig-
tot-aangesig-kulkuns het noodgedwonge plek gemaak vir televisievertonings. Kulkuns het 
oorspronklik staatgemaak op die vaardighede van hoogs professionele kulkunstenaars, maar 
ongelukkig is dit nie meer die geval nie. Met die aanvang van grootskaalse illusieskepping en 
televisietegnologie het die verwerking of adaptasie van die kunsvorm vir die oudiovisuele media 
die goëlkuns verander na bloot dokumentêre drama (doku-drama). Televisie het dit vir 
kulkunstenaars maklik gemaak om illusies deur middel van oudiovisuele effekte te skep. 
Daarenteen het televisie ook ’n probleem geskep vir die kulkuns, aangesien gehore nou oortuig 
moet word van die egtheid van ŉ toertjie en van die afwesigheid van spesiale oudiovisuele effekte. 
Tot op hede is ’n mate van sukses behaal met die verskuiwing (“migration”) tussen die mediums, 
veral as in ag geneem word dat kulkunstenaars soos David Copperfield, Criss Angel, David Blane 
en Suid-Afrika se Martino en Wolfgang Riebe bekendheid deur hul televisie-optredes verwerf 
het. Hierdie kulkunstenaars het hul kunsvorm suksesvol aangepas van die verhoog na die oudio
visuele medium.



367

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

	 Hierdie artikel bied ’n krities-beskrywende oorsig van die probleme wat kulkunstenaars 
ondervind in die verwerking van kulkuns van die een medium na ’n ander, asook van die moontlike 
stappe wat kulkunstenaars kan neem om die gehoor te oorreed om hul ongeloof op te skort. ŉ 
Oorsig oor die geskiedenis van kulkuns as ŉ interpersoonlike, aangesig-tot-aangesig-
uitvoeringsvorm word gebied, waardeur die tegnieke van kulkuns in die teatermilieu uitgelig 
word. Verder word ’n analise gebied van die persepsies van die gehoor/toeskouer met betrekking 
tot die effek wat televisie op die tegniese toepassing van kulkuns het. Laastens word die 
oorredingstegnieke bespreek wat deur kulkunstenaars gebruik word om die kunsvorm se 
voortbestaan in nuwe media te verseker.

1.	 INLEIDING

Kulkuns berus op die hoogs professionele vaardighede van kundige kunstenaars en die blitsvinnige 
presisie waarmee uiters ingewikkelde en duur apparaat gehanteer word (Dawes & Setterington 
1986:9; Marshall 2010). In die oudiovisuele vermaaklikheidsindustrie is dit egter nie noodwendig 
die allervaardigste kulkunstenaars wat groot televisiekontrakte verkry nie, maar eerder dié wat 
die grootste gehore kan lok. Kwalifiserende kriteria in dié verband kom ooreen met elemente wat 
geld vir ’n oudisie wat ’n filmster ondergaan, veral as in ag geneem word dat fisieke voorkoms ŉ 
rol speel in die vestiging van die persoon se geloofwaardigheid en populariteit as kunstenaar 
(Steinberg 2009:104). Deur voldoening aan sulke kriteria het kulkunstenaars soos David 
Copperfield, Pen en Teller, Criss Angel, David Blane en ook Suid-Afrika se Martino (2006; 2010) 
en Wolfgang Riebe (2006; 2011) groot sukses op televisie behaal.
	 As gevolg van voorgenoemde situasie is die meerderheid hedendaagse kulkunstenaars nie 
meer so besonder vaardig in die beoefening van hul kunsvorm nie, maar is hulle eerder die 
vervaardigers en regisseurs van hul eie dokumentêre dramas (doku-dramas). Dít het weer tot 
gevolg dat daar meer aandag gegee word aan hul dramatiseringsvermoë, voorkoms en oudiovisuele 
produksievaardighede as aan die verskillende kulkunsvaardighede (soos die kuns van 
vingervlugheid, in Engels bekend as “prestidigitation”). In hierdie geval is dit die illusie-apparaat 
wat die effek skep; iets waarvoor die televisiekulkunstenaar die krediet neem.
	 As in ag geneem word dat die gehoor die illusies in die geval van voorgenoemde situasie 
steeds as asemrowend beskou, is dit merkwaardig dat gehore wel Coleridge (Mediacollege 2010) 
se opskort-van-ongeloof-beginsel vir oudiovisuele mediums toepas wanneer hul na Superman 
kyk waar hy twee uur lank op die skerm rondvlieg, maar die volgende oomblik verslae staan oor 
die swewing of levitasie van ’n kulkunstenaar in ’n kulkunsvertoning op televisie.
	 Lehrer (2011) verwys na die psigologiese impak van kulkuns as hy Teller aanhaal wat die 
volgende beweer: “The magician must sell people a lie, even as they know they’re being lied to.” 
Teller verwys na die gehoor wat heel bewus is daarvan dat hul gekul word en dus altyd na die 
oplossing of geheim van die toertjie sal soek. Die uitdagings rondom kulkunsbeoefening op 
televisie verhewig of eskaleer dus as in ag geneem word dat die tegnologie van televisie nou moet 
meewerk om aanvaarding van die verkullery te bewerkstellig. Enige spesiale tegnologiese effekte 
wat in televisie-kulkunsproduksies bereik word, is dus ’n blatante deurbreking van ’n eeue oue 
tradisie van kulkuns as interpersoonlike kommunikasie. Dié tegnologiese aanpassing is ’n ernstige, 
selfs dodelike gevaar vir die basiese oorlewing van kulkuns as kunsvorm.
	 ’n Krities-beskrywende ondersoek sal vervolgens gedoen word na die wyse waarop 
kulkunstenaars oudiovisuele tegnieke (onder andere spesiale effekte, redigering en beligting) kan 
toepas in ’n televisie-kulkunsproduksie om hul kunsvorm te bevorder binne die bepaalde medium. 
ŉ Oorsig word gegee van die geskiedenis van kulkuns as ŉ interpersoonlike en aangesig-tot-



368

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

aangesig-kunsvorm, op grond waarvan die maatreëls bespreek word wat kulkunstenaars instel 
om gehore te laat glo dat geen spesiale effekte vir ’n bepaalde illusieskepping ingespan word nie.

2.	 KULKUNS

As gevolg van die visuele aard van kulkuns is dit nog altyd aangebied binne ’n teateropset. Die 
interpersoonlike kontak, gepaard met die realiteit van die oomblik, plek en tyd, het kulkuns ook 
’n geloofwaardigheid gegee wat nie nagemaak kan word nie. Uit noodsaak migreer kulkuns nou 
na die oudiovisuele media, waar nuwe uitdagings wag. Die geskiedenis laat sien dat kulkuns in 
der waarheid die voorloper was van elektroniese oudiovisuele effekte (Méliès  2010), en as sodanig 
sigself spreekwoordelik “gesnoeker” het. 

2.1	 Kulkuns gedefinieer

Die oorspronklike kuns van goëlary vir vermaak – of “conjuring tricks performed as entertainment”, 
soos dit in die Oxford Dictionary (OD)(2013) vermeld word – deur middel van vingervlugheid 
(goëltoertjie; in Engels “sleight of hand” (World English Dictionary (WED) 2013)) het bekend 
gestaan as “prestidigitation” (goëlkuns) wat uitgevoer word deur ’n “prestidigitator” (goëlaar). 
Laasgenoemde terme spruit voort uit die Franse woord “preste”, wat “rats” en “vingervlug, 
behendig” beteken, en, op ’n nóg vroeër stadium, uit die Latynse woord “praestigia” wat verwys 
na “fopper”, jongleur of opligter (“juggler”), gekombineer met die Latynse term “digitus” wat 
“vinger” beteken (WED 2013).
	 Die Engelse term wat na kulkuns verwys, is “magic” of “magician’s magic”, na ’n woord uit 
die laat stadium van Middelengels en na die ou Franse term “magique”, wat op sý beurt afgelei 
is van die Latynse woord “magicus” (byvoeglike naamwoord); in latere Latyn “magica” (selfstan
dige naamwoord) en in Grieks “magikē” (OD 2013). Die Oxford Dictionary (2013) definieer die 
term “magic” as “the power of apparently influencing events by using mysterious or supernatural 
forces […] mysterious tricks, such as making things disappear and reappear, performed as 
entertainment”.
	 Die argaïese spelling van die woord “magic” is “magick”. Deesdae verwys die begrip na die 
beoefening van heksery, donker magte (“black magic”) en die okkulte. Alhoewel kulkunstenaars 
vir ’n geruime tyd in die laat negentiende en vroeë twintigste eeu hul vermoëns bemark het as 
“bonatuurlik”, het die assosiëring van hierdie term met die okkulte en heksery in die onlangse 
tyd sosiaal onaanvaarbaar geword. Dit het veroorsaak dat kulkunstenaars derhalwe hul kuns bloot 
as opsetlike oëverblindery, misleiding (“misdirection”) en vingervlugheid begin bestempel het. 
Die huidige stand van die kuns word die beste beskryf deur die Afrikaanse term “kulkuns”, wat 
verwys na die vaardigheid van opsetlike oëverblindery. 
	 Dawes en Setterington (1986:71; 1992) definieer ’n illusieskepping as “a large magic trick” 
en die Oxford Dictionary (2013) definieer die ervaring daarvan as “an instance of a wrong or 
misinterpreted perception of a sensory experience”. Illusieskepping word beskou as kulkuns op 
groot skaal waarin die beligting, invalshoek, optiese illusie en dramatisering ’n belangrike rol speel.

2.2	 Antieke kulkuns

Volgens Ridley-Evans (1906:xiii), in sy boek The old and the new magic, wat meer as ’n eeu 
gelede gepubliseer is, kan die vroegste optekening van kulkuns in die Bybel gevind word, naamlik 
waar vermeld word dat Farao se kulkunstenaars Moses se wonderwerke naboots. Die ruimtelike 



369

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

afstand tussen die kulkunstenaars en die publiek het hulle daartoe in staat gestel om ’n woestynslang, 
bekend as ŉ “Naja Haje”, agter die kop te druk sodat ’n spierspasma by die slang veroorsaak word 
en die toeskouers onder die indruk gebring kon word dat die slang ’n lang, reguit staf was.
	 Kulkuns en illusieskepping kom direk van die “ou” of “regte” kulkuns wat bekend gestaan 
het as “black magic” of “magick”, en wat “priesterskap” beteken, soos deur die Grieke en Romeine 
gebruik en van die Persiërs oorgeërf (Ridley-Evans 1906:xiii). Kulkuns het histories ’n okkulte 
konnotasie gehad op grond van die bemarking daarvan via tekeninge op plakkate, kostuums, 
rekwisiete en advertensies wat onder andere duiwels, die dood en die walglike uitgebeeld het 
(Méliès 2010). Een van die motiverings vir dié bemarkingsbenadering was dat dit die misterieuse 
en onbekende gesuggereer het; iets wat uiteindelik die gehore gelok het.
	 In die huidige era, en met benutting van bogenoemde temas, het ’n welbekende kulkunstenaar, 
Robert Houdin, in die twintigste eeu ’n oplewing in die kuns bewerkstellig (Coneybeare & 
Borchiver 2002). George Méliès, wat ’n kranige kulkunstenaar was, het Houdin se “Theatre 
Robert-Houdin” oorgekoop en dit gebruik vir sy vertonings. Weens die opkoms van die filmmedium 
het Méliès dié teater mettertyd omskep in ’n filmteater (Méliès  2010). In die voetspore van Méliès 
en Houdin volg die bekendste kulkunstenaar tot nog toe, naamlik Erich Weiss, beter bekend as 
Harry Houdini (Coneybeare & Borchiver 2002). Houdini het kulkuns as vermaaklikheidsvorm 
vervolmaak en dit uit die teaters geneem na die strate, restaurante en stadspleine. Kulkuns het die 
mees gesogte en populêrste vermaaklikheidskunsvorm geraak en is deur die elite in formele drag 
bygewoon. Met die aanvang van die era van elektroniese oudiovisuele media het kulkuns se 
gewildheid afgeneem en dit moes daarom in die dertigerjare van die twintigste eeu noodgedwonge 
aangepas word of uitsterf.

2.3	 Kulkuns en die moderne media

Kulkunstenaars was die eerste kunstenaars wat verskeie media gebruik het in hul vertonings en 
dit sou dien as die voorlopers van ander vermaaklikheidsvorme via die moderne media. 
Skyfieprojektors, skaduprojeksies teen mure en nuwighede of innovasies op hierdie tema is wyd 
gebruik en daar is verkondig dat dit ’n nuwe era van die goëlkuns inlui. Met die bekendstelling 
van die towerlantern (“magic lantern”) (The Magic Lantern Society 2010) het kulkunstenaars die 
voordele van projeksie vir kulkunseffekte raakgesien en mettertyd ook die filmprojektors in hul 
vertonings geïnkorporeer (Méliès 2010).
	 Die kulkunstenaar en filmmaker Georges Méliès het die Lumière-broers 10 000 frank vir hul 
kinematografiese projektor aangebied. Laasgenoemde het dit summier van die hand gewys en 
opgemerk dat film nooit van enige nut sal wees nie. Méliès het voet by stuk gehou en die bioskoop-
projektor van Max Skladanovsky aangekoop. Film as kunsmedium was nog nie bekend nie en is 
geleidelik ingefaseer in kulkunsvertonings (Méliès 2010).
	 In die vyftigerjare van die vorige eeu het die wêreldbekende buikspreker Edgar Bergen op 
die vreemdste manier goeie aftrek gekry met sy buikspraak oor die radio (Encyclopædia Britannica 
Online 2010). Buikspraak oor die radio is klugtig in sy uitwerking, maar kulkuns oor die radio is 
onmoontlik. ’n Mens is by laasgenoemde kunsvorm so aangewese op visuele beelde dat die 
uitdrukking “ek sien” telkens ingespan word om aan te dui dat ’n mens verstaan. Dié reaksiewyse 
word treffend uitgebeeld in Bartho Smit se drama Die keiser (1977), wat gebaseer is op Hans 
Christian Andersen se sprokie uit 1837, naamlik (in Engels vertaal) The emperor’s new clothes. 
In Die keiser stel die hofnar dit telkens dat hy “sien” (verstaan), terwyl hy in werklikheid, in 
teenstelling met wat hy sê, niks sien nie. Hierdeur lewer die hofnar, op ironies-openbarende wyse, 
kommentaar op die ander karakters in die toneelstuk se skynheilige “sien” van die keiser se klere.



370

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

	 Kulkuns is derhalwe ’n unieke visuele kunsvorm wat tot sy volste reg kom in ’n interpersoon
like situasie (van aangesig tot aangesig), dit wil sê as ’n “nabye-kunsuitvoering” of ’n 
“publiekeverhoog”-produksie. In dusdanige interpersoonlike kommunikasiesituasies maak 
kulkunstenaars by uitstek gebruik van dwaalleiding of misleiding (“misdirection”). Dwaalleiding 
vind plaas waar die gehoor se aandag met opset weggelok word van fokuspunt A na fokuspunt B 
om die kulkunseffek ongesiens te laat plaasvind. Dwaalleiding kan plaasvind deur blote suggestie, 
asook deur die staar of wys na ’n onbelangrike element van die toertjie (Mauro 2009).
	 Sodanige sienings en praktyke van kulkuns word nou deur die oudiovisuele media bedreig. 
Televisie, as nuwe oudiovisuele medium, se kameras is alomteenwoordig, met benutting van 
nabyskote en helderder beligting soos voorgeskryf vir televisie. Via manipulering van die 
elektroniese middele kan die regisseur egter die ontvanger se blikpunt bepaal. Dwaalleiding kan 
byvoorbeeld plaasvind deur die keuse van skote, komposisie, invalshoek, strategiese beligting, 
redigering en die dramatisering van die illusie in ’n narratiewe eksposisie of uiteensetting met 
karakters. Laasgenoemde impliseer dat daar, in terme van Aristoteles se onderskeiding van die 
drie handelingstadia van ’n narratief, tot ’n klimaks opgebou sal word, dit wil sê as finale effek 
van die illusieskepping. Die verhaal verlei die kyker prosesmatig tot abstrakte interpretasie, wat 
ook tot dwaalleiding sal meewerk. In hedendaagse kulkunsproduksies is daar selde enige dialoog 
of verbale dwaalleiding betrokke. In produksies soos dié van David Copperfield en in 
vermaaklikheidsreekse soos South Africa/UK/America’s got talent word daar merendeels van 
grootskaalse illusieskepping gebruik gemaak, gepaard met evokatiewe musiekbegeleiding en 
dramatisering.

3.	 TELEVISIE

3.1	 Spesiale effekte

As gevolg van sy belangstelling in kulkuns, fotografie en film het Méliès die eerste weten
skapsfiksiefilms vervaardig. Sy films sluit onder andere in Le voyage dans la lune (’n Reis na die 
maan), Le sorcier (Die towenaar), Spiritisme abracadabrant (Onwaarskynlike spiritualisme), 
L’Illusioniste double et la tête vivante (Die dubbel goëlaar en die lewendige kop), Guguste et 
Belzebuth (Die hanswors vs. Satan), La tour maudite (Die betowerde wandeling), Dislocation 
mysterieuse (Geheimsinnige verplasing), Le petit chaperon rouge (Rooikappie), Deux cent 
millessous les mers, ou le Cauchemar d’un pêcheur (Onder die see) en Barbe-Bleue (Bloubaard) 
(IMDb 2011).
	 Méliès word ook erken as die ontdekker van spesiale effekte in films (Karney 1995:2, 42, 
207). Tydens verfilming in ’n straat in Parys, Frankryk, het Méliès se kamera vasgehaak en opgehou 
afneem. Teen die tyd dat hy die probleem opgelos het, het die toneel verander. Na die ontwikkeling 
van die film het hy besef dat die Madeleine-Bastille-perdekoets in ’n oogwink verander het na ’n 
lykswa en dat mans verander het na vroue (Méliès 2010). Die tegniek van stop-aksie-fotografie 
is ontdek. Méliès het die effek tot sy voordeel gebruik en in 1902 een van die mees ikoniese films 
ooit vervaardig, naamlik Le voyage dans la lune (’n Reis na die maan) (Karney 1995:45; Dancyger 
1997:3–4). Die film word so belangrik geag dat Tom Hanks in die twaalfde en finale episode van 
die televisiereeks From the earth to the moon selfs Méliès se ontdekking vasgevang het (Grazer 
et al. 1998).
	 Die gebruik van spesiale effekte in die oudiovisuele media is ideaal vir die hedendaagse 
kulkunstenaars, veral as in ag geneem word dat Purchase (1988:46) se definisie van spesiale 
effekte lui dat dit verwys na “creating an illusion of reality […] where it is not possible, economical 
or safe to use the real thing”. Cambridge (2013) definieer die term “special effect” (SFX) as “an 



371

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

unusual piece of action in a film, or an entertainment on a stage, created by using particular 
equipment”. Die afgelope dekade is die ontwikkeling van hierdie tegnologiese filmapparaat in ’n 
stroomversnelling en daar word deur Debray (2003:4) hierna verwys as “Renaissance kwadraat”. 
Rekenaargegenereerde tonele, beter bekend as “computer generated imagery” (CGI), virtuele 
kinematografie en “animatronics” is onder andere van die tegnieke wat gebruik word om getekende 
beelde lewenseg op die skerm te laat vertoon. Die wedersydse en dubbelsinnige gebruik van die 
terme “spesiale effekte” en “illusies” veroorsaak ’n dilemma vir kulkunstenaars. Kulkunstenaars 
moet nou aan gehore bewys dat hulle kunsvorm via die nuwe medium, televisie, juis nié van die 
spesiale tegnologie gebruik maak nie.

3.2	 Oudiovisuele verwerking of adaptasie

Oudiovisuele kommunikasie, as ’n oorkoepelende term vir onder andere televisie, internet, video 
en DVD, wat beide beeld en klank insluit, getuig van media-konvergensie. Binne die oudiovisuele 
media word die term “adaptasie” (verwerking) aanvaar as die verandering van een medium na ’n 
ander sonder om die sentrale boodskap te verloor. Deesdae word veral literêre werke vir televisie 
en film verwerk. Ongeag die tipe adaptasie wat plaasvind, en as gevolg van die wese van die nuwe 
medium, sal die finale produk wel as ’n onafhanklike nuwe produk beskou word. Die verwerking 
van ’n literêre werk na film lok telkemale die opmerking uit dat “dit nie dieselfde as die boek was 
nie”. Dick (1990:182) reageer op dié opmerking deur daarop te wys dat dit nie veronderstel is om 
dieselfde as die boek te wees nie. Dick stel dit onomwonde dat adaptasie ten doel het om ’n 
weergawe te wees en nie dié weergawe van ’n teks nie. Die verwerking van enige teks na ’n ander 
medium moet uiteraard die tegnieke van die nuwe medium benut en dit ten volle gebruik om die 
nuwe produk suksesvol te maak. Met oudiovisuele media word die visuele aard van enige van 
die media daarin die hooffokus. ’n Kulkunsvertoning op ’n verhoog sal dus vir die gehoor vanaf 
een blikpunt aangepas word na talle geredigeerde skote vir televisie. Oudiovisuele media het dan 
die voordeel om wyehoekskote, nabyskote en ekstreme nabyskote van verskeie hoeke af te neem 
wat in ’n montage geredigeer kan word.
	 Die noodgedwonge verwerking van kulkuns na oudiovisuele media soos Youtube en televisie 
lei tot wantroue by gehore met betrekking tot die egtheid van die basiese aannames van kulkuns. 
Alhoewel die media deur middel van oudiovisuele opnames van die kuns dit vir die nageslag 
bewaar, skep dit talle uitdagings vir kulkunstenaars wat nou die eens interpersoonlike medium 
suksesvol na oudiovisuele media moet adapteer. Oudiovisuele tegnieke en tegnologie word alom 
geadverteer en gedokumenteer in onder andere dokumentêre programme oor die maak van film- 
en televisieproduksies. Vir kulkunstenaars is dit problematies om gehore bloot te stel aan die 
geheime van die kuns en hulle moet derhalwe binne die moontlikhede wat oudiovisuele media 
bied, of binne die beperkings wat dit stel, na oplossings gaan soek.
	 W.E. Williams (aangehaal in Kleynhans 1990:6) beklemtoon die volgende: “Imaginative 
language is not the cinema’s pigeon (sic). The eloquence of the cinema is action, not language.” 
Williams verwys na die uitdaging daarvan om byvoorbeeld die elegante beskrywings in ’n literêre 
werk aan te pas na visuele beelde. In die opsig is kulkuns, met al sy visuele elemente, die ideale 
kandidaat vir adaptasie van die verhoog na onder andere televisie. Kulkuns op televisie neem dan 
ook gereeld ’n narratiewe styl aan waar karakters binne ’n narratiewe benadering abstrakte 
betekenis ontlok deur die gebruik van montage. In oudiovisuele produksies word montage gebruik 
om te fokus op die kwaliteit en/of kompleksiteit van die oomblik (Zettl 2005:315). Zettl identifiseer 
hierdie proses as seksionele analitiese montage wat deur die gekose komposisie en volgorde van 
skote genoeg detail en insig aan die kyker sal verskaf om sodoende die verlangde deling in 



372

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

betekenis te bewerkstellig. Tydens die vervaardiging van ’n televisie-kulkunsproduksie sal onder 
andere die redigering, beligting en kamerahoeke suksesvol tot dwaalleiding kan bydra. Deur die 
abstrakte interpretasie wat deur die medium se montagetegnieke geskep word (“sien wat ek jou 
wil wys”), lei die metametriese montage tot ’n intellektuele montage van aktiewe interpretasie. 
Die resultaat hiervan is illusieskepping.
	 Claude Lévi-Strauss (aangehaal in Berger 1997:29) se sieninge oor die metafisiese 
transformasie van die abstrakte na die konkrete om sodoende die binêre opposisies uit te lig, 
verhoog die moontlikheid vir die interpretasie van die abstrakte konsepte. Deur middel van die 
narratiewe aanbieding van kulkuns en illusies in ’n montage word aan die visuele konkrete elemente 
weer deur integrasie (Barthes 1988:130) op ’n hoër abstrakte vlak betekenis gegee.
	 Verwerking kan een van drie tegnieke inspan, naamlik transposisie, kommentaar of analogie 
(Kleynhans 1990:81). In transposisie word die tegnieke van die oorspronklike medium gehandhaaf 
in die nuwe medium. ’n Kulkunsvertoning sal met ander woorde dan vanuit een posisie en met 
een wye skoot verfilm en uitgesaai word.
	 Die gebruik van kommentaar hou in dat die oorspronklike medium onder die beheer van die 
nuwe medium geplaas word. Hier sal ’n produksie beplan, geskryf en vervaardig word vir televisie, 
wat meestal sonder ’n gehoor verfilm word. Al die tegnieke van die nuwe medium word ingespan 
om die produksie te omvorm tot ’n nuwe estetiese produk.
	 Analogie kombineer die bogenoemde twee tegnieke, maar behou soveel moontlik van die 
oorspronklike medium terwyl die komplementêre tegnieke van die nuwe medium die produksie 
verdiep. ’n Kulkunsvertoning kan hier as verhoogproduksie plaasvind, maar steeds deur die 
oudiovisuele regie vir die kameras gedramatiseer, belig en opgeneem word.

4.	 KULKUNS OP TELEVISIE

Die totstandkoming van televisie as oudiovisuele medium het langspeelfilmtegnieke verbeter en 
verdiep. Televisieproduksies maak gebruik van videobande, laserskywe en deesdae ook elektroniese 
berging wat geredeliker geredigeer kan word as film. Die ontwikkeling van CGI en animasie lei 
daartoe dat daar nie tussen die werklikheid en skote waar spesiale effekte gebruik is onderskei 
kan word nie. Gevolglik het dit ’n wesenlike impak op die persepsie van kulkuns as synde die 
“werklikheid”.

4.1	 Kulkuns-adaptasie of -verwerking deur transposisie 

Die uitsaai van ’n kulkunsvertoning wat opgeneem is deur transposisie-adaptasie is so te sê 
onmoontlik. Oudiovisuele media is uiters kompeterend en tegnologiese vervaardiging van hoë 
kwaliteit is dus noodsaaklik. ’n Enkelskootproduksie is dus in die opsig onaanvaarbaar in die 
oudiovisuele industrie.

4.2	 Kulkuns-adaptasie of -verwerking deur kommentaar

Kulkunsvertonings wat spesifiek vir televisie vervaardig word, kan baie in die kulkunstenaar se 
guns tel. Sonder die teenwoordigheid van ’n gehoor en met die moontlikheid van herhaalde skote 
kan kommentaar-verwerking die perfekte oudiovisuele medium skep. ’n Algeheel nuwe produk 
word geskep waar die produksie slegs die tegnieke van televisie in ag moet neem en moet 
akkommodeer. Die afwesigheid van ’n gehoor en helpers uit die gehoor kortwiek egter die suggestie 
van objektiwiteit as een van die mees oorredende elemente van kulkuns. Om dieselfde rede word 
die gehoor byvoorbeeld ook gebruik vir hul lewendige meelewing in programme soos Noot vir 
noot, Huisgenoot se Skouspel, Idol en The X-Factor. 



373

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

4.3	 Kulkuns-adaptasie of -verwerking deur analogie

Kulkunsvertonings wat opgeneem word met ’n gehoor teenwoordig en in die milieu van tradisionele 
kulkuns komplementeer die metodes van die kuns en die medium. Die regisseur van die 
oudiovisuele medium werk baie nou saam met die kulkunstenaar/produksievervaardiger om die 
opname van die produksie so effektief moontlik te maak vir die oudiovisuele medium.
	 Kamerahoeke, beligting, komposisie en teenstelling van skote in montage-redigering kan 
dan bydra tot misleiding/dwaalleiding wat noodsaaklik kan wees vir die illusieskepping vir die 
televisiegehoor. Dan bly die vraag: maar hoe dan gemaak met die gehoor in die teater? Die 
teenwoordigheid van die gehoor word ’n kardinale element in die kundige beoefening van kulkuns. 
Afgesien van die teenwoordigheid van die gehoor, dra die betrokkenheid van ’n lid uit die gehoor 
by tot die persepsie dat die illusie outentiek is en as realiteit deur persone in die gehoor ervaar 
word. Volgens Fourie (1988:138) en Staiger (aangehaal in Jump Cut 2010; Staiger & Barker 2000) 
neem hierdie teater- of ateljeegehoor die rol van “tekstuele surrogate” aan wat die kykers by die 
huis verteenwoordig en op die gewenste wyse as lede van die gehoor sal optree. Hulle verskaf 
dan ook in die ateljee die onmiddellike terugvoer en reaksies wat die kulkunstenaar tot sy of haar 
voordeel kan gebruik.
	 Die gebruik van oudiovisuele tegnologie soos projektors op die verhoog word al hoe 
populêrder. Kulkunstenaars gebruik soms hierdie tegnologie as apparaat en die objek van die 
toertjie. Hierdie tegnologie word ook aangewend om die toertjie op ’n grootskerm in die teater 
te vertoon, soos gereeld deur David Copperfield gedoen word (Youtube 2011a; 2011b). Die 
psigologiese implikasie is dat die kulkunstenaar nie die gebruik van media versteek of ontken 
nie. Dit vorm dan metategnologie: tegnologie binne tegnologie.
	 As gevolg van die kompeterende aard van kulkuns word oudiovisuele media deur kul
kunstenaars gebruik om die voortou te neem. Illusies wat blatant van tegnologie gebruik maak 
om die effek te skep, dra ook nie by tot die missie om oudiovisuele kulkuns te vestig as ’n 
geloofwaardige vorm van vermaak nie. Aangesien die gebruikers van oudiovisuele media al hoe 
meer visueel geletterd raak, maak dit die skep van hierdie persepsies selfs nog meer van ŉ uitdaging. 
Tabel 1 illustreer die teoretiese persepsies van ŉ televisiekyker met betrekking tot die gebruik 
van tegnologie om die effek van illusies te bewerkstellig.

TABEL 1: 	 Televisiekykers se teoretiese persepsies van die gebruik van spesiale effekte in 
televisie-kulkunsproduksies

Toepassing

Wanneer die illusie in fases opgeneem word, kan die opnames 
stop en hervat, en enige skote van vele opnames kan in ŉ 
finale montage vervat word. Dit laat ruimte vir objekte en 
persone om verwyder of toegevoeg te word om ŉ verdwyning 
of verskyning te simuleer of na te boots. Waar die teenwoor
digheid van ŉ ateljeegehoor aangedui word, kan die relevante 
skote opgeneem word sonder ŉ gehoor teenwoordig en in 
postproduksie ingeredigeer word. Verwys na die gebruik van 
stop-aksie-fotografie soos deur George Méliès in die 
twintigste eeu toegepas is en wat reeds vroeër bespreek is.

Effek

Redigering



374

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

Volgens Gary Griffith (2006), ŉ wenner van die gesogte Oscar-beeldjie vir kinematografie van 
die Academy of Motion Picture Arts and Sciences (AMPAS), en iemand wat aan verskeie televisie-
kulkunsproduksies meegewerk het, is kulkunstenaars tog versigtig om oudiovisuele effekte te 
gebruik. Dit is wel so dat die aantal personeellede wat deel uitmaak van so ŉ produksie net te 
veel is om die vakgeheime mee te deel. Volgens Griffith verkies kulkunstenaars om tegnieke te 
gebruik waarby geen oudiovisuele effekte betrokke is nie, maar hy erken dat daar wel van 
oudiovisuele effekte gebruik gemaak word. Van hierdie premis kan dit dan aanvaar word dat 
kykers se kennis met betrekking tot spesiale effekte die kulkunstenaar se werk van oëverblindery 
en oorreding bemoeilik. Die onus rus dan op die kulkunstenaars as vervaardigers en/of op die 
televisieproduksievervaardigers om die televisiegehoor op enige wyse denkbaar te probeer oorreed 
dat hulle presies sien wat die ateljee-gehoor in die teater sien. Tabel 2 lys ŉ aantal oorredingsteg
nieke wat kulkunstenaars gebruik om die bogenoemde uitwerking te bewerkstellig.

TABEL 1: 	 Televisiekykers se teoretiese persepsies van die gebruik van spesiale effekte in 
televisie-kulkunsproduksies (vervolg)

Effek

Presisie van meng en hermeng 
van skote om die persepsie van 
geredigeerde skote te voorkom. 

Selektiewe komposisie van 
skote wat lei tot misleiding/
dwaalleiding

Selektiewe beligting

Selektiewe kamerahoeke/
blikpunt

Toepassing

Die meng van skote of die optel van ŉ skoot (“pick-up”) 
kan met presisie plaasvind waar die kamera en die apparaat 
stasionêr of stilstaande bly. Die redigering van die twee 
aparte skote laat die oorgang tussen hulle as naatloos 
voorkom. Deur die gebruik van spesiale effekte soos  visuele 
gedaanteverwisseling en “stop-begin-fotografie” kan voor
werpe verander, verdwyn of verskyn (Zettl 2009:459–462). 
Dit word goed uitgebeeld in films soos The jungle book, The 
nightmare before Christmas en Star Trek VI (Shatner 
1994:199).

Volgens Conte (1986) vind effektiewe dwaalleiding/mislei
ding plaas wanneer die regisseur ŉ skoot laat fokus op ŉ 
area terwyl die effek in ŉ ander area plaasvind. Hierdie 
tegniek word gebruik in toertjies waar kulkunstenaars deur 
mure loop, voorwerpe laat verdwyn of verskyn (Angel 2013) 
en ook in levitasie of swewing.

Selektiewe beligting kan die teenwoordigheid van ŉ persoon, 
objek, valdeur, kabels of spieëls verberg. As gevolg van die 
uiters sensitiewe aard van die menslike oog kan geen kamera 
die blootstelling van ŉ beeld op die retina van die menslike 
oog namaak nie. Televisiebeligting moet dus baie helderder 
wees as verhoogbeligting en veroorsaak dan groter verskille 
in kontras wat die donker areas donkerder maak. Gedurende 
ŉ kulkunsvertoning by die Sun City Extravaganza in 2000 
is ŉ illusieskepping só onthul, wat groot mediadekking tot 
gevolg gehad het.

Beligting, komposisie, dekor en kamerahoeke span saam 
om valdeure, kabels, spieëls en optiese illusies te verberg.



375

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

TABEL 2:	 Oorredingstegnieke wat in televisiekulkunsvertonings gebruik word

Effek

Opinieleiers 

Teatergehore

Assistente vanuit die gehoor

Getuies

Redigering 

Toepassing

Deur die verklarings van opinieleiers soos James Earl Jones 
(The Magic of David Copperfield XIV: Flying – Live The 
Dream – 1992), Oprah Winfrey (Magic Television 2011) en 
Orson Welles (YouTube 2011a) word geloofwaardigheid 
gegee aan die bewerings dat die illusies eg is en dat geen 
“kameratoertjies” of spesiale effekte gebruik word nie. Hulle 
neem dan die rol van tekstuele surrogaat aan op die verhoog.

Gehore in die ateljee of teater wat die televisiekykers ver
teenwoordig, impliseer ŉ teenwoordige beskermheer met 
objektiwiteit. Hulle teenwoordigheid maak die illusies 
onmiddellik meer geloofwaardig. Daar word egter beweer 
dat hierdie gehore kontrakte moet teken om die toertjies 
geheim te hou en ook selfs dat die gehore slegs uit kulkun
stenaars en hul families bestaan. Oudiovisuele effekte kan 
dan ook plaasvind wanneer die gehoor nie teenwoordig is 
nie en kan tydens postproduksie ingeredigeer word.

Assistente wat uit die gehoor gewerf word, kan opsetlik 
geplant wees en dan gekies word om met die toertjie te help. 
As gevolg van hul posisie op die verhoog verkry hulle 
geloofwaardigheid as die “jurie” wat die verrigtinge dophou. 
Sulke persone kan ook familie of vriende van die kulkun
stenaar wees.

Getuies, wat gewoonlik uit lede van die gehoor bestaan, sal 
in hulle nieverbale kommunikasie en verbale onderhoude 
beweer dat hulle die realiteit van die effek kan waarborg 
aangesien hulle teenwoordig en betrokke was. Vriende van 
die kulkunstenaar en ander kulkunstenaars is al in die rolle 
geïdentifiseer.

Aankondigings word gemaak en opinieleiers en gehore 
getuig dat geen redigering plaasvind nie en dat die hele 
illusie in een aaneenlopende skoot vertoon word. Hierdie 
bewering word sielkundig versterk deur herhaling. Die 
oorredingsfaktor speel ’n rol in die visuele illusie dat geen 
redigering plaasvind tussen verskeie skote wat op verskil
lende tye opgeneem kon word nie. Soos vroeër bespreek, is 
daar ’n moontlikheid van die meng en hermeng van skote 
wat deesdae selfs in bewegende kameraskote met rekenaars 
presies uitgevoer en herhaal kan word om die effek te 
verberg.



376

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

5.	 TEN SLOTTE

Dit is duidelik dat die gebruik van spesiale oudiovisuele effekte in televisie-kulkunsproduksies 
nie net moontlik nie, maar selfs baie waarskynlik is. Getuienisse van produksiepersoneel, 
kulkunstenaars en gehore bevestig hierdie veronderstelling. Dit is egter voor die hand liggend dat 
sekere kulkunstenaars wat bloot kitssukses en mediadekking najaag inderdaad die tegnologie sal 
gebruik tot die nadeel van die kuns. Met die hedendaagse sosiale media word hierdie kulkunstenaars 
dan ook die akteurs, regisseurs, vervaardigers en redigeerders van hul eie oudiovisuele kulkuns

TABEL 2:	 Oorredingstegnieke wat in televisiekulkunsvertonings gebruik word (vervolg)

Effek

Direkte beloftes 

Onkonvensionele ruimtes

Gehoorpersepsie

Toepassing

Die kulkunstenaar kan staatmaak op die gehoor se basiese 
vertroue aangesien hy of sy die gehoor se belangstelling 
reeds geprikkel het. Wanneer die kulkunstenaar of die 
opinieleiers dan aankondig en getuig dat geen spesiale 
effekte (YouTube 2011b) en redigering sal plaasvind nie en 
dat die hele illusie in een aaneenlopende skoot vertoon sal 
word, is daar ŉ inherente geloofwaardigheid betrokke. Die 
vrywillige opskort van die gehoor se ongeloof werk mee tot 
ŉ toestand van selfhipnose wat die oorreding bewerkstellig. 

Wanneer die aanbiedingsruimte en die apparaat aangebied 
word as iets waarop op die ingewing van die oomblik besluit 
is, kan dit geloofwaardigheid afdwing. Die gebruik van 
openbare ruimtes soos restaurante en strate bekamp die 
persepsie dat die gebruik van valdeure, kabels en ligte 
moontlik is. David Blane beweer in sy televisie-kulkuns
produksie genaamd “Street Magic” (YouTube 2010b) dat 
dit onmoontlik is om oudiovisuele tegnologie in die openbaar 
te gebruik. In illusies waar geboue verdwyn, soos 
byvoorbeeld die Statue of Liberty in ’n vertoning deur David 
Copperfield, of die verdwyning van die Voortrekker
monument in Pretoria in ’n optrede deur Johan Yssel 
(YouTube 2010a), kom dit voor of die ruimte of die gebou 
in die geval nie gemanipuleer kan word nie. Hier kan 
kamerahoeke, gehore en spesiale effekte wel help om die 
effek te bewerkstellig.

Die kulkunstenaar en opinieleiers sal herhaaldelik getuig dat 
die televisiekykers presies sien wat die ateljee- of teater
gehoor sien. Dit versterk weer die voorgaande tegnieke deur 
ŉ proses van eliminasie. Waar die betrokke kulkunstenaar 
dan deur die wêreld toer met verhoogproduksies gebaseer 
op die televisievertoning word slegs die illusies uitgevoer 
wat nie van oudiovisuele effekte gebruik maak nie. 



377

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

produksie. Dit veronderstel dat hulle nie kunstenaars en/of oudiovisuele vervaardigers van 
hoogstaande gehalte is nie.
	 Daar is egter kulkunstenaars wat nog die egte kuns van illusies en vingervlugheid nastreef 
en nou gekortwiek word deur nuwe mediategnologie. Kulkunstenaars wat kies om geen spesiale 
effekte te gebruik nie, vergemaklik die vervaardigingsproses van hul oudiovisuele produksies en 
beskerm hulself teen algehele verlies aan geloofwaardigheid indien iemand hulle met tegnologiese 
hulpmiddels sou betrap. Waar minder van die spesiale effekte soos genoem in Tabel 1 gebruik 
word, sal minder van die oorredingstegnieke in Tabel 2 nodig wees. In die laasgenoemde situasie 
moet die televisiegehoor egter nog steeds verseker word dat geen van hierdie spesiale effekte 
gebruik word nie.	Kulkuns as kunsvorm gaan ŉ blink toekoms tegemoet as gevolg van uiters 
innoverende kommunikasiestrategieë van kulkunstenaars en oudiovisuele produksievervaardigers. 
Deur middel van hierdie tegnieke, wat uniek is aan die adaptasie of verwerking van kulkuns tussen 
mediums, word ŉ eeue oue kunsvorm se voortbestaan verseker. Selfs met die adaptasieprobleme 
genoem in Tabel 1 asook die oorredingstegnieke in Tabel 2 tot hul beskikking, sal kulkunstenaars 
die toekoms volgens Welles (1978) steeds tegemoetgaan met as hoofdoel om gehore “amazed, 
amused and thoroughly entertained” te hou.

BIBLIOGRAFIE

Angel, C. 2013. Criss Angel mindfreak: beach trick. http://www.youtube.com/watch?v=t-C0H9qCMFU   
[5January 2013].

Barthes, R. 1988. The semiotic challenge. Translated from the French by Richard Howard. New York: Hill 
& Wang.

Berger, A. A. 1997. Narratives in popular culture, media and everyday life. London: Sage.
Cambridge dictionary online. 2013. http://dictionary.cambridge.org/dictionary/british/special-effect 

[3  Januarie 2013].
Conte, C.B. 1986. The magic of David Copperfield VIII: walking through the Great Wall of China. Produced 

by ShowBiz Enterprises. Distributed by Columbia Broadcasting System (CBS) [DVD].
Coneybeare, W. & Borchiver, R. Exec. Prods. 2002. Grand illusions: the story of magic. Part one. Paragon 

Productions Inc. and Discovery communications Ashdale Productions. [DVD]
Dancyger, K. 1997. The technique of film and video editing: theory and practice. 2nd edition. Johannesburg: 

Focal Press.
Dawes, E.A. & Setterington, A. 1986. The book of magic. London: Admiral Books. 
Dawes, E.A. & Setterington, A. 1992. Making magic. London: Prion Books.
Debray, R. 2003. Kommunikasie en oorlewering: ’n Mediologiese perspektief op globalisering. Tydskrif vir 

Geesteswetenskappe, 43(1) & (2): 3–12.
Dick, B. 1990. Anatomy of film. New York: St. Martin’s Press.
Encyclopædia Britannica Online. 2010. Edgar Bergen. http://www.britannica.com/EBchecked/topic/61730/

Edgar-Bergen [2 November 2010].
Grazer, B., Howard, R. & Bostick, M. 1998. From the earth to the moon, Part 12: Le voyage dans la lune. 

Produced by HBO and Clavius Base/Imagine Entertainment Production and released by Time Warner 
Entertainment Company. Calif.: Warner Brothers. [Video].

Griffith, G. 2009. Mondelinge mededeling aan outeur. Johannesburg.
IMDb, 2011. http://www.imdb.com/name/nm0617588/ [3 February 2011].
Jump Cut. 2010. Reception study applied to film and television analysis. http://www.ejumpcut.org/archive/

jc46.2003/kemper.staiger/kemper2.html   [3 November 2010].
Karney, R. 1995. Chronicle of the cinema. London: Dorling Kindersley.
Kleynhans, S.J. 1990. Verwerking van literatuur vir die ouditief-visuele media. Wynberg: Juta.
Lehrer, J. 2011. Magic and the brain: Teller reveals the neuroscience of illusion. http://www.wired.com/

science/discoveries/magazine/17-05/ff_neuroscienceofmagic?currentpage=3 [12 March 2011].



378

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 2: Junie 2014

Lemon, J. 2001. Media and culture. In Fourie (ed.). Media studies volume one: institutions, theories and 
issues. Lansdown: Juta.

Magic Television. 2011. The Oprah Winfrey show: David Copperfield. http://www.magictelevision.org/
portal/1996/oprah-david-copperfield.html [10 February 2011].

Marshall, J. 2010. Arthur Setterington. http://www.magicweek.co.uk/magic_articles/article_arthur_
setterington.html [2 November 2010].

Martino. 2006. http://www.martino.co.za/ [28 Junie 2006].
Martino. 2010. http://martino.co.za/page.php?14 [3 November 2010].
Mauro. 2009. Mondelinge mededeling aan outeur. Johannesburg.
Mediacollege. 2010. Suspension of disbelief. http://www.mediacollege.com/glossary/s/suspension-of-

disbelief.html [2 November 2010].
Méliès: Inspirations & Illusions. 2010. http://www.classichorror.free-online.co.uk/TML/melies.htm [3 

November 2010].
Oxford Dictionaries online. 2012. http://oxforddictionaries.com/view/entry/m_en_gb0659670#m_en_

gb0659670   [3January 2013].
Posen, L. 2010. Presentation magic at Macworld 2010 – using Penn and Teller to demonstrate some of 

keynote’s magical effects. http://www.kwmagic.com/index.php?main_page=index&cPath=165_171 [3 
November 2010].

Purchase, B. 1988. How a film is made. London: McMillan.
Ridgley-Evans, H. 1906. The old and the new magic. London: Open Court Publishers.
Riebe, W. 2006. http://www.speakerpartnership.com/wolfgangriebe.htm [28 June 2006].
Riebe, W. 2011. http://wolfgangriebe.com/Tuis%20Afrikaans/Tuis%20Afrikaans.html [10Desember 2011].
Shatner, W. 1994. Star Trek movie memories. Great Britain: Harper Collins.
Smit, B. 1977. Die keiser. Perskor: Pretoria.
Staiger, J. & Barker, M. 2000. Traces of interpretations. Framework: The Journal of Cinema and Media, 42. 

http://www.frameworkonline.com/Issue42/42jsmb.html [3 November 2010].
Steinberg, S. 2009. An introduction to communication studies. Cape Town: Juta.
TVTropes. 2010. Willing suspension of disbelief. http://tvtropes.org/pmwiki/pmwiki.php/Main/

WillingSuspensionOfDisbelief [2 November 2010].
The Magic Lantern Society. 2010. http://www.magiclantern.org.uk/history/history1.html [3 November 2010].
Woodbury, R. Prod. 2006. Rand Woodbury`s illusion works: volume 1 & 2. Distributed by Murphy`s Magic 

Supplies. [DVD].
Welles, O. 1978. The magic of David Copperfield. [Broadcast on CBS channel, USA, 1978].
World English Dictionary (WED). 2013. http://dictionary.reference.com/browse/prestidigitation [3 January 

2013].
YouTube. 2010a. Vanishing Voortrekker Monument. http://www.youtube.com/watch?v=UY7QVIswp3M&

feature=related [3 November 2010].
YouTube. 2010b. David Blaine levitation trick (Street magic). http://www.youtube.com/watch?v=uPkLYYP4Q_s 

[3 November 2010].
YouTube. 2011a. Orson Welles (deceased) performs (live) with David Copperfield. http://www.youtube.com/

watch?v=xaXjCfr5PA0 [10 February 2011].
YouTube. 2011b. David Copperfield - Camera trick. http://www.youtube.com/watch?v=_

g13HLeCy7k&feature=related [12 February 2011].
Zettl, H. 2005. Sight, sound, motion. 4th edition. Belmont, CA: Thomson Wadsworth.
Zettl, H. 2009. Television production handbook. 10th edition. Belmont, CA: Wadsworth/Thomson Learning. 


