578

Die wel en wee van die gees: Die antieke Grieke, die
Kerkvaders en die moderniteit

The weal and woe of the spirit: The ancient Greeks, the Church Fathers and modernity

JoHaNN Rossouw
Departement Filosofie
Universiteit van die Vrystaat
rossouwjh@ufs.ac.za

Johann Rossouw

JonanN Rossouw is lektor in die Departement
Filosofie aan die Universiteit van die Vrystaat. Sy
navorsing fokus op die gesprek tussen tradisie en
moderniteit; asook die teologies-filosofiese kritiek
van die moderniteit. Hy is ook die skrywer van
twee romans, waaronder Verwoerdburg (Umuzi,

JoHANN Rossouw is lecturer in the Department
of Philosophy at the University of the Free State.
His research focuses on the dialogue between
tradition and modernity; as well as the theological-
philosophical critique of modernity. He is also the
author of two Afrikaans novels, of which Ver-

2014). woerdburg (Umuzi, 2014) is the most recent.

ABSTRACT

The weal and woe of the spirit: The ancient Greeks, the Church Fathers and modernity

In an introductory fashion Pierre Hadot'’s image of ancient and classical philosophy as self-
transformation in the pursuit of wisdom, in which spiritual exercises played an important role, is
presented as normative. The fact that Hadot himself, after a mystical experience, apparently in
his own philosophical discourse — his written work — and his life practice rekindled the ancient
philosophical life is interpreted as proof not only of the existence of the spirit, but also of the fact
that cultivating the spirit need not lead to a pseudo-mystical alienation from the world. Then three
matters are discussed successively.

First, the discovery and cultivation of the spirit by the ancient Greeks and the Church Fathers
are discussed. With reference to the examples of figures like Socrates and Aristotle it is argued that
the cultivation of attention was a central aspect of the ancient philosophical life, and that a strict
distinction between theology and philosophy did not occur in ancient philosophy. As far as the
Church Fathers are concerned it is argued that notwithstanding their differences with the ancient
Greeks, continuities occurred inasmuch as they also cultivated attention, the proto-monastic
philosophical schools of antiquity found their Christian equivalent in monasteries and the ancient
Greek view of the integration of spirit, reason and body was nuanced further by the Church Fathers.

Secondly, the way in which this Greco-Christian legacy has been subject to growing pressure
with the rise of the modern territorial state, with special reference to the modern conception of

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



579

philosophy within the university is discussed. It is argued that where the relationship to the good
was seen in antiquity and the classical era as erotic and to be cultivated with persuasion, modernity
replaced the pursuit of the good with the pursuit of order, in which persuasion was replaced with
enforcement and social control. The effect of all this on philosophy is considered, especially with
reference to how philosophy came to be reduced to a mere cognitive activity, how the integrated
image of the human being was lost, and how philosophy itself was fragmented into different fields
of specialisation.

Thirdly, the question is asked how the spirit could be cultivated anew today and what the
implications are for a contemporary understanding of philosophy and the university. Here three
proposals are made. First, that philosophers need to rekindle the spiritual exercises of antiquity
and the classical era. Secondly, that philosophers must contribute to an integrated ontology and
anthropology in order to overcome modern fragmentation. Thirdly, that the university and
philosophy as university subject need to be rethought, both inside and outside the university.

KEY WORDS: spirit, ancient philosophy, classical philosophy, modernity, spiritual
exercises, attention, university, Church Fathers, tradition, Hadot

TREFWOORDE: gees, anticke filosofie, klassicke filosofie, moderniteit, geestelike oefeninge,
aandag, universiteit, Kerkvaders, tradisie, Hadot

OPSOMMING

Op inleidende wyse word Pierre Hadot se beeld van die anticke en klassieke filosofie as omvorming
van die self in die nastrewing van wysheid, waarin geestelike oefeninge ’n belangrike rol gespeel
het, as normatief aangebied. Daarna word drie sake behandel. Eerstens word aandag geskenk aan
die ontdekking en kultivering van die gees deur die antieke Grieke en die Kerkvaders. Tweedens
word ingegaan op hoe hierdie Grieks-Christelike nalatenskap aan toenemende druk onderwerp
is met die opkoms van die moderne territoriale staat, met besondere verwysing na die moderne
opvatting van die filosofie binne die universiteit. Derdens word ingevra op hoe die gees vandag
opnuut gekultiveer kan word en wat die implikasies vir *n eietydse verstaan van die filosofie en
die universiteit is.

1. INLEIDING

In die inleiding tot sy fenomenale ondersoek na hoe die Protestantse Hervorming tot die sekulére
Westerse moderniteit bygedra het, bepleit die Amerikaanse historikus, Brad S. Gregory, ’n
geskiedsopvatting wat mense gevoelig maak vir hoe die verlede nog nie die verlede is nie, en wel
omdat bepaalde vroeére keuses wat anders kon wees die hede bly bepaal. Gregory sonder die
werk van Albert Hirschman, Amos Funkenstein en Alasdair MacIntyre uit as voorbeelde van
histories-filosofiese rekonstruksies wat mense met nuwe oé na die hede laat kyk en ander
moontlikhede vir huidige en toekomstige lewenspraktyke open. Oor hierdie figure skryf hy:

The highly targeted analyses by such scholars enable us to understand more about the present
than we otherwise would have. They share in common the identification of seemingly minor
innovations in the medieval or early modern past, which, variously, transformed and
appropriated in unanticipated ways, had tremendous and lasting consequences because they
persisted and became embedded in subsequent changes, assumptions, and practices. In this
sense, as [William] Faulkner put it, the past remains not simply alive but “not even past,” a
notion perhaps akin to what Michel Foucault meant when he referred to “writing the history
of the present”. (Gregory 2012:ligging 80)

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



580

Gregory se geskiedsopvatting bied ryke moontlikhede vir die besinning oor wat van die gees
geword het en oor hoe dit vandag gekultiveer kan word. 'n Besinning oor hierdie vraagstukke
kan kwalik geskied sonder verwysing na een van die eietydse denkers wat werklik daarop aanspraak
kan maak dat hy die gang van die filosofie verlé het. Ek verwys na die Franse kenner van die
antieke filosofie, Pierre Hadot (1922-2010). Die Australiese Hadot-deskundige, Matthew Sharpe,
skryf soos volg oor Hadot:

Hadot tells us in the autobiographical interviews of The Present Alone is Our Happiness that
as a young man, he had undergone some kind of mystical experience (PAH 5-6). This was
an experience that shaped Hadot’s own initial scholarly research, including several of the
first French-language articles on Wittgenstein’s philosophy, and his continuing interest in
“unitary experience.” It can, arguably, be seen to underliec Hadot’s repeated, central claim
that the classical philosophies were rooted in certain paradigmatic experiences of existence.
(2012:geen bladsyverwysing)

Hadot het met verskeie van sy boeke, waarvan die een wat in Engels vertaal is as What is Ancient
Philosophy? (2004) seker die bekendste is, deur pynlik versigtige geskiedkundige en filologiese
rekonstruksie daarin geslaag om op oortuigende wyse aan te toon dat die filosofie vanaf die Griekse
Oudheid tot in die Christelike, Westerse laat-Middeleeue in die eerste plek 'n lewenspraktyk gerig
op die omvorming van die self in die nastrewing van wysheid was. Om filosoof te word en die
filosofie te beoefen het beteken om die leerling van ’n leermeester te word en saam in die proto-
monastiese opset van die leermeester se skool te woon, waarvan Plato se Akademie en Aristoteles
se Lyceum bekende voorbeelde was. *n Sentrale aspek van die filosofiese lewe was die beoefening
van wat Hadot geestelike oefeninge noem, soos byvoorbeeld meditasie, die gereelde voorstelling
van die dood, die inoefening van die verbeelde blik van bo die aarde op die dinge hieronder en om
saans die dag in oénskou te neem en te vra in hoe 'n mate 'n mens daarin geslaag het om goed en
wys te leef. Dit was ’n lewe waarin die kultivering van die gees — die nous — sentraal was. Vir ons
doeleindes is dit in hierdie verband belangrik om op twee sake te let. Eerstens was die kultivering
van die gees deur die geestelike oefeninge in die eerste plek ’'n buitediskursiewe, bowerasionale
aktiwiteit, ofskoon dit wat die beoefenaar sodoende beleef het altyd weer beslag gekry het in sy
of haar filosofiese diskoers, soos Hadot dit beskryf. Tweedens is dit van die allergrootste belang
dat Hadot se eie weg as filosoof en navorser volgens sy eie getuienis waarna hierbo verwys is,
bepaal is deur ’n soortgelyke buitediskursiewe, bowerasionale aktiwiteit, wat natuurlik ook op
manjifieke wyse gestalte gevind het in Hadot se eie filosofiese diskoers, oftewel sy skryfwerk en
onderrig aan onder meer die prestigeryke Collége de France.

Hadot se lewe en werk as filosoof dien as 'n voorbeeld daarvan dat dit inderdaad in die hede
moontlik is om die gees langs die weg van die filosofie te kultiveer, en dat so ’n filosofiese lewe nie
op wéreldvreemde, onverstaanbare pseudo-mistiek hoef uit te loop nie, maar selfs binne die
institusionele filosofie tot ho€ hoogtes kan lei. Anders gestel: Hadot se lewe en werk wys dat die
kultivering van die gees via die filosofie nie ’n agterhaalde, antikwariese aardigheid is nie — en dit
val te betwyfel of Hadot se lewe en werk moontlik sou wees as daar nie inderdaad iets soos die gees
was nie. In die sleurstroom van Hadot se lewe en werk is dit dus ’n sentrale uitgangspunt van hierdie
artikel dat die gees soos dit deur die anticke Grieke gekultiveer is nie bloot *n sogenaamde konstruk
is nie, maar inderdaad "n onveranderlike aspek van die mens. Hieronder sal hierdie gedagte aangaande
die standhoudendheid van die gees verder ontgin word met verwysing na die kultivering van die
gees deur eietydse erfgename van die Kerkvaders, wat, soos ek ook hieronder sal betoog, die erfge-
name van die antieke Griekse filosowe was, maar ook hierdie erflating verder ontwikkel het.

In die res van hierdie artikel sal drie sake behandel word. Eerstens sal aandag geskenk word
aan die ontdekking en kultivering van die gees deur die antieke Grieke en die Kerkvaders. Tweedens

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4. Desember 2013



581

sal ingegaan word op hoe hierdie Grieks-Christelike nalatenskap aan toenemende druk onderwerp
is met die opkoms van die moderne territoriale staat, met besondere verwysing na die moderne
opvatting van die filosofie binne die universiteit. Derdens sal ingevra word op hoe die gees vandag
opnuut gekultiveer kan word en wat die implikasies vir 'n eietydse verstaan van die filosofie en
die universiteit is.

2. DIE ONTDEKKING EN KULTIVERING VAN DIE GEES DEUR DIE GRIEKE
EN DIE KERKVADERS

Hierbo is reeds na die baanbrekerswerk van Pierre Hadot verwys, waarmee hierdie afdeling ingelei
word. Soos hierbo aangevoer is, het Hadot aangetoon dat die filosofie vanaf die Griekse Oudheid
tot diep in die Middeleeue verstaan is as die omvorming van die self onder leiding van ’n leermeester
binne die konteks van 'n leerskool waarin geestelike oefeninge 'n bepalende rol gespeel het. Vir
die doeleindes van hierdie artikel verwys ek hier na wat myns insiens 'n kernaspek van die geestelike
oefeninge was, naamlik die kultivering van "n indagtige gees, van 'n lewe gekenmerk deur aandag.
In sy boek wat in Engels vertaal is met die titel Philosophy as a Way of Life skryf Hadot:

Attention to the present moment is, in a sense, the key to spiritual exercises. It frees us from
the passions, which are always caused by the past or the future — two areas which do not
depend on us. By encouraging concentration on the minuscule present moment, which, in its
exiguity, is always bearable and controllable, attention increases our vigilance. Finally,
attention to the present moment allows us to accede to cosmic consciousness, by making us
attentive to the infinite value of each instant, and causing us to accept each moment of existence
from the viewpoint of the universal cosmos.

Attention (prosoche) allows us to respond immediately to events, as if they were questions
asked of us all of a sudden. (1995:84-5)

Dit is geen oorbeklemtoning nie om te sé dat gekultiveerde indagtigheid die voorwaarde vir die
aktualisering van die gegewe samehang van die kosmos en die gees was. Die filosoof wat so
geleef het, het daarin geslaag om sigself te belyn met die kosmiese orde en die lewe van wysheid
en goedheid beliggaam. Volgens Hadot was die antieke filosofiese skole dit eens dat die een
filosoof wat werklik hierdie lewensideaal bereik het, Sokrates was. Soos Plato Sokrates in Die
simposium beskryf, kan afgelei word dat hy ook sy aandag gekultiveer het: “Soos dit aan die begin
van Die simposium beskryf word, kom Sokrates laat omdat hy eers stilstaande buite bly mediteer
het en ‘sy gees op sigself gerig het’” (Hadot 1995a:52, my vertaling). Ook by Aristoteles was die
ideaal van geestelike kontemplasie die hoogste, waarin die mens God as geestelike selfkontemplasie
naboots. In hierdie verband skryf die groot eietydse Aristoteles-kommentator, C.R.C. Reeve:

As a life activity, [God] is a form of life — a way of being alive. When we contemplate God,
therefore, and our understanding — so far as it can — engages in the active understanding that
he is, it, too, is an active reflexive awareness, which, while otherwise objectless or contentless,
is wholly veridical, wholly pleasant, wholly and happily alive. From the inside, then, from
the point of view of the subject experiencing it, it is a state of consciousness of a sort familiar
from the writings of the great religious mystics, in which both subject and object disappear
from an awareness that yet remains fully and truly attentive, fully alive and joyous. (2012:276)

Die waarde van eietydse denkers soos Hadot en Reeve se rekonstruksie van die antieke filosofie
is onder meer dat hulle die eietydse mens attent maak op twee belangrike kwessies wat sentraal
staan in 'n besinning oor die gees vandag: eerstens, dat die trek van ’n harde grens tussen die
teologie en die filosofie vreemd aan die voormoderne wéreld is, sonder om daarmee te kenne te

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



582

gee dat die twee volkome aan mekaar gelyk is; tweedens, dat die antieke voor-Christelike filosofie
se gevoeligheid vir die goddelike daarvan ’n vrugbare bron vir die Kerkvaders se kultivering van
die gees gemaak het.

Die Kerkvaders

Wanneer die Kerkvaders nou aan die orde gestel word, is die bedoeling nie om die verskille tussen
die antiecke Griekse filosowe en die Kerkvaders te ontken nie, en ewe min om voor te gee dat daar
’n naatlose kontinuiteit bestaan. Vir die doeleindes van hierdie artikel word die verhouding tussen
die Kerkvaders en hulle Griekse voorgangers verstaan soos wat die vroegste Kerkvaders dit self
verstaan het. Hierdie verhouding word goed opgesom deur die eietydse Christelik-Ortodokse
skrywer, Hieromonk Damascene, wanneer hy oor die vroegste Kerkvaders skryf “these ancients
understood that there was an unfolding of wisdom throughout the ages” (2004:40). Of, soos die
vroeé Kerkvader, St Justinianus, dit stel: “Those who lived in accordance with the Logos are
Christians, even though they were called godless, such as, among the Greeks, Socrates and Heraclitus
and others like them...” (soos aangehaal in Damascene 2004:41). Anders gestel, die kontinuiteit
tussen die Kerkvaders en hulle Griekse voorgangers sentreer rondom ’n gedeelde klem op wysheid
en, soos nou aangevoer sal word, die kultivering van die gees, al sy dit met bepaalde
aksentverskuiwings, verdiepings en innovasies deur die Kerkvaders. Waarna word hier verwys?

In die eerste plek gaan dit om wat hierbo met die woord proto-monasties aangedui is, naamlik
die sentrale rol wat kloosters vir die kultivering van die gees vanaf die Kerkvaders sou speel. In
sy magistrale geskiedenis van die Christendom verwys die historikus Diarmaid McCullough na
die feit dat die eerste Christelike kloosters in die vierde eeu ontstaan teen die agtergrond van,
enersyds, 'n skepsis oor die geestelike verval wat met die stadslewe gepaard mag gaan en,
andersyds, die verlange na groter en meer gedissiplineerde toewyding aan God (vanaf ligging
442, Kindle-uitgawe). Wat die filosofiese skool as instelling van geestelike kultivering was, is
wat die klooster vanaf die Kerkvaders vir die Christendom was, beginnende by die Woestynvaders.
Een van die Woestynvaders, Abba Poemen, gee dan ook blyke van hoe indagtigheid deel van die
kontinuiteit met die Grieke was as hy in antwoord op ’n vraag aangaande die wese van die
monastisisme antwoord: “If we are active and very watchful, we shall not find impurities in
ourselves” (Ward 1984:165).

In die tweede plek gaan dit om ’n groter klem op integrering van al die verskillende aspekte
van menswees, naamlik die gees (nous), die rede (logos), die hart (kardia) en die vlees (sarx). As
hier na groter integrering verwys word, is die bedoeling nie om die Griekse filosowe van
ongenuanseerde dualisme te beskuldig nie, maar wel om aansluiting te vind by "n belangrike punt
wat die eietydse Christelik-Ortodokse filosoof en teoloog, David Bentley Hart, maak, naamlik
dat die Christendom nagenoeg tussen die derde en die agste eeu fenomenale verdiepings in die
verstaan van verskillende aspekte van menswees gebring het. Hierdie verdiepings was die gevolg
van die Kerkvaders se pogings om uit te werk wat dit beteken om te sé dat God in Christus mens
geword het, en dat die mens na die beeld van God geskape is (Hart 2009, hoofstuk 13 tot 15).
Opsommend kan gesé word dat die vlees voortaan as die voertuig van die gees verstaan is,
ondergeskik aan die gees en die rede, maar onontbeerlik vir hulle kultivering en goeie funksionering,
en dat die hart *n sentrale plek in die kultivering van die gees via die praktyk van volgehoue gebed
verkry het. Uit hierdie tradisie ontstaan mettertyd ’n ryk skat van geskrifte deur beoefenaars van
hierdie lewe, waaruit 'n bloemlesing aan die einde van die agtiende ecu saamgestel is, wat as die
Philokalia bekendstaan. Die Engelse vertalers van hierdie bloemlesing skryf soos volg in hulle
inleiding oor hierdie kontemplatiewe tradisie:

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4. Desember 2013



583

An advanced state which may be acquired through the pursuit of this path is described as
hesychia, a word which not only bears the sense of tranquility and silence (hence our
translation: stillness) but also is linked through its Greek root with the idea of being seated,
fixed, and so of being concentrated. It is therefore fitting that from this word should come
the term hesychasm, frequently applied to the whole complex of theory and practice which
constitutes the path itself. (Palmer et al. 1983:15)

Dit spreek bykans vanself dat die vernaamste geestelike oefening van die Kerkvaders dié van
gebed was, en in hierdie opsig is 'n derde belangrike aspek van die oorgang vanaf hulle Griekse
voorgangers na hulle belangrik, naamlik dat gebed verstaan as die aandagtige kontemplering van
God met die beoefenaar se volle menswees — gees, rede, hart en liggaam — die groot voertuig vir
die kultivering van die gees en die gepaardgaande omvorming van die self geword het. Dit is dan
ook volgehoue gebed wat deur die Kerkvaders as die voorwaarde vir die integrering van die
verskillende aspekte van menswees met mekaar beskou word, asook vir die omvorming van die
self, soos laasgenoemde in 'n deugsame lewe neerslag vind. Anders gestel, waar die beoefening
van die rede in die vorm van die filosofie vir die antieke Grieke saam met geestelike oefeninge
sentraal vir die omvorming van die self en die verwesenliking van wysheid was, het gebed in die
eerste plek by die Kerkvaders daardie status verkry, terwyl hulle eweneens die verwesenliking
van die mens se goddelikheid deur die gebruik van sy rede baie ernstig opgeneem het, soos ons
byvoorbeeld in die denke van St Maximus die Belyer kan sien, en soos dit tot met twee van sy
belangrike Westerse Christelike erfgename, St Thomas van Aquinas en St Bonaventura die geval
was.! Trouens, Thomas se beroemde mistiese ervaring wat kort voor sy dood gelei het tot sy stilte
as skrywer na ’n lewe van meer as 8 miljoen later gepubliseerde woorde, staan volledig in die
teken van die sentraliteit van die kultivering van die gees vanaf Sokrates tot by Thomas.

Dit is belangrik om te let op die feit dat ofskoon die kultivering van die gees in die filosofiese
en die Christelike lewe na Aquinas in die hoofstroom weens die opkoms van die moderne territoriale
staat 'n afgang vertoon, dit danksy die voortbestaan van kloosters, kerke en universiteite binne
die Oosterse en die Westerse Christendom gelukkig nie heeltemal verdwyn nie. Maar voor na die
voortbestaan van die kultivering van die gees teruggekeer word in die derde afdeling hieronder,
word vervolgens eers in die tweede afdeling by die moderne territoriale staat en sy ontwrigting
van die gees stilgestaan.

3. DIE GEESTELIKE ONTWRIGTING VAN DIE MODERNE TERRITORIALE
STAAT

Dit is altyd riskant om filosofies oor ’n tydvak te veralgemeen, maar nietemin wil dit voorkom asof
’n veralgemening oor die tydvak tot dusver onder bespreking geldig is. Dit is naamlik dat sowel
die anticke Grieke as die Kerkvaders die mening toegedaan was dat die verhouding met die goeie
en die wyse nie een van dwang nie, maar een van aantrekking was. So het Sokrates, Plato en
Aristoteles al drie van die siening uitgegaan dat die mens wat met die goeie gekonfronteer word,
nie anders kan nie as om nader daaraan te wil beweeg. Op soortgelyke wyse het die Kerkvader, St
Johannes Chrysostomos, per geleentheid in ’n bekende uitspraak verklaar dat indien die oordrag
van die Christelike boodskap met dwang eerder as oorreding gepaardgaan dit nie meer Christelik
is nie. Insgelyks het St Dionisius die Areopagiet van die standpunt uitgegaan dat die verlange van
God en die skepping na mekaar as’t ware die gom is wat die kosmos bymekaar hou.?

! Kyk onderskeidelik St Maximus (1985:61-75); Delio (2001:54-79); Kerr (2009:66-86).
2 Kyk Pseudo-Dionysius (1987:683B-736B).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



584

Na hierdie erotiese verstaan van die goeie en die wyse word hier verwys, omdat dit in sulke
skerp teenstelling met die moderne verstaan van hierdie sake is. Waar die voormoderne wéreld die
kultivering van die gees as deel van die verwesenliking van hierdie erotiek verstaan het, word in
die moderniteit 'n dramatiese breuk aangekondig. Dit is veral in die denke van die eerste groot
teoretikus van die moderne territoriale staat, Machiavelli, wat hierdie breuk sigbaar word. Wanneer
die voormoderne wéreld dit oor die beheer van mense had, was die kultivering van die gees
ondersteun deur 'n deugdelike lewe sonder uitsondering die metode wat voorgestaan is. By
Machiavelli, daarenteen, word die beheer oor mense ’n suiwer kwessie van mag en dwang, en
word die klassieke deugde hoogstens 'n staanplek gegee as hulle die heerser kon help om sy mag
te verstewig.’ Die toon van beheer deur dwang eerder as oorreding en verleiding wat Machiavelli
aangegee het, is min of meer tot voor die koms van die verbruikerstaat deur die moderne territoriale
staat gehandhaaf. Thomas Ertman (1997) toon in sy studie van die vroeé moderne territoriale staat
aan dat dit op oorlog, belasting en gebied geskoei is. Namate die inpalming van meer grondgebied
vanaf die veertiende eeu 'n sentrale oogmerk vir die staat geword het, is mense aan al hoe meer
dwang onderwerp om belasting te betaal en aan die staat se oorloé deel te neem. Soos die
duisendjarige Augustiniaanse skeiding van die geestelike en die tydelike magte (St Augustinus
1984), tot 'n einde gekom het, moes die opkomende staat een vername mededinger ondersit, naamlik
die kerk. Soos William T. Cavanaugh (2009:74-83) aantoon, was twee stappe hiervoor vir die
moderne staat van wesenlike belang. In die eerste plek is godsdiens toenemend ingespan as politieke
mobilisasiemiddel vanaf die vroeé sestiende eeu in wat verkeerdelik bekendstaan as die Europese
Godsdiensoorloé, en wat inderwaarheid territoriale staatsoorloé was. In die tweede plek is die
moderne opvatting van godsdiens as wesenlik ’n privaat aangeleentheid van elke individu se
innerlike wéreld deur denkers soos Bodin en Locke ontwikkel, om sodoende die skeiding tussen
kerk en staat en die privatisering van godsdiens te regverdig, ten einde aan die staat onbetwiste
beheer oor die politiek en die openbare terrein te gee. Die sogenaamde konfessionele state wat
tussen 1650 en 1800 bestaan het, en waar die regeerder sy gebied se godsdiens bepaal het, het die
opmars van die moderne territoriale staat verder aangehelp. Op sy beurt het die opkoms van
nasionalisme en moderne nasiestate vanaf die einde van die agtiende eeu nog verdere momentum
aan die moderne territoriale staat gegee. Instellings soos die gevangenis, die openbare
gesondheidsdiens, die polisie en die skool het, soos Michel Foucault en Philip S. Gorski aangetoon
het, begin funksioneer as belangrike middele van beheer oor mense om die eenvoudige rede dat
die moderne territoriale staat mense nie soos die kerk kon mobiliseer deur op hulle sin vir die goeie
en die wyse te appelleer nie. Dis nie om dowe neute dat Machiavelli in Die prins sy onverhole
bewondering vir godsdiens as mobilisasiemiddel uigespreek het nie.* Die verhaal word op datum
gebring met die moderne verbruikersamelewing, waarin sowel dwang as oorreding, veral deur die
advertensiewese, ingespan word om mense te beheer.’

"n Hele verhaal sou — en moet — geskryf kon word oor die ontwrigtende effekte van die moderne
territoriale staat op die gees. Vir die doeleindes van hierdie artikel word egter slegs kortliks stilgestaan
by die verloop van sake met die filosofie en die universiteit in die moderne territoriale staat. Een
van die groot ontleders van die moderniteit, Ivan Illich, wys op 'n belangrike aspek van hierdie
kwessie wanneer hy verklaar dat tot met rofweg Aquinas se tyd daar ’n integrale band tussen die
universiteitsleraar se denke en sy lewe bestaan het. Volgens Illich, is hierdie band verswak namate

3 Kyk Machiavelli (2009), hoofstuk 16-18.

4 Kyk Machiavelli (2009), hoofstuk 11.

Bernard Stiegler het met sy begrip van die hiperindustriéle samelewing, oftewel een waar gestreef
word na die beheer oor sowel produksiemiddele as verbruikerspatrone, 'n belangrike bydrae tot insig
in hierdie kwessie gelewer. Kyk Stiegler (2004).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4. Desember 2013



585

alfabetisering in die moderne territoriale staat toegeneem het. 'n Mens wil jou verstout om te sé
dat Paul Johnson se Intellectuals, in weerwil van bepaalde kritiek wat daarop ingebring kan word,
'n triestige opgaaf van die nagevolge van hierdie afgeswakte band gee, wanneer hy aan die hand
van byvoorbeeld Rousseau en Marx ingaan op hoe hierdie denkers se lewens en hulle onderrig nie
geklop het nie.

Die bedoeling hier is nie om ’n goedkoop moralistiese oordeel oor die lewens en werk van
moderne denkers te vel nie, of om aan te voer dat voormoderne denkers se lewens en werk
noodwendig altyd geklop het nie — daarvoor is daar wat laasgenoemde betref genoeg getuienis in
die werk van talle anticke Grieke en Kerkvaders van hoe hulle telkens met begeerte geworstel
het. Wat egter nie te betwyfel val nie, is dat die kwessie van die kultivering van die gees en die
omvorming van die self in die najaag van wysheid toenemend vanaf die laat-Middeleeue op die
agtergrond skuif, tot dit in 'n mate herleef in die fenomenologiese en hermeneutiese filosofie van
die twintigste eeu.

Dit is moeilik om tot 'n ander gevolgtrekking oor hierdie verskuiwing te kom as dat dit ten
nouste saamhang met die wegkalwing van die institusionele outonomie van, eerstens, die filosofie
en, tweedens, die universiteit. Ek verwys wat die filosofie betref na die feit dat dit as dissipline
toenemend vanaf die laat-Middeleeue na die universiteit as institusionele tuiste skuif. Wat die
universiteit betref, verwys ek na die feit dat die universiteit toenemend as beheerinstrument van
die moderne territoriale staat vanaf die vroe€ moderniteit begin funksioneer. Hierdie toedrag van
sake kan duidelik waargeneem word in die versplintering en sogenaamde spesialisasie wat die
filosofie in die besonder en die universiteit in die algemeen in die moderniteit ondergaan. Soos
in die moderne filosofie toenemend onderskei word tussen die ontologie, die antropologie, die
etiek, die politiek, die epistemologie, ensovoorts, word die kwessie van die kultivering van die
gees self totaal op die agtergrond geskuif. Indien daar nog na die gees of die welstand van die
gees verwys word deur, sé, Hegel, Heidegger of Stiegler, gaan dit feitlik nooit gepaard met
duidelike verwysings na geestelike oefeninge van enige aard nie. Dit is asof die verskraling van
die filosofie tot kognitiewe aktiwiteit — tot blote diskoers, in Hadot se taal — selfs by denkers soos
hierdie bepalend is.

In die eietydse universiteit is daar ook min blyke van 'n sin vir die geintegreerde mensbeeld
van die anticke Grieke of die Kerkvaders. Selfs filosofiedosente ken nie juis hulle voorgraadse
studente nie, en van saamleef en -dink is daar eintlik weinig sprake. Dieselfde energie wat in die
voormoderne wéreld hieraan bestee is, word vandag eerder bestee aan eindelose burokrasie en
die brutale kwantifisering van navorsings- en doseringsresultate. Die filosoof wat sy of haar
studente vandag geestelike oefeninge probeer leer, is n antikwariese rariteit, indien nie ’n verdagte
wéreldvreemde nie. Dit is geen wonder nie dat uit die oogpunt van die voormoderne wéreld die
moderne samelewing aan kollektiewe aandagafleibaarheid lei, om die blote rede dat aandag en
die gees feitlik nérens gekultiveer word nie, maar eerder, soos Stiegler ook aantoon, instrumenteel
vir ekonomiese gewin uitgebuit word (Stiegler 2004).

Wat staan die besorgdes oor die welstand van die gees vandag te doen?

4. DIE HERKULTIVERING VAN DIE GEES

Hierbo is skrams verwys na die feit dat die kultivering van die gees op godsdienstige terrein in
kloosters en kerke gelukkig in weerwil van die opkoms van die moderne territoriale staat
voortgegaan het. In hierdie verband is die kragtige herlewing van die Griekse kloosterberg, Athos,
en kloosters in post-kommunistiese Oos-Europa en Rusland, of die Westerse belangstelling in
kontemplatiewe praktyke vandag tekenend van lewende bronne waaruit wel iets oor die

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



586

herkultivering van die gees te lere is. Herkultivering eerder as herinvensie is dan ook hier die
sleutelwoord: wat nodig is, is nie nuwe maniere om na die gees te kyk nie, maar herinnering aan
die vergete maniere om na die gees te kyk. Soos die Griekse literator, Zissimos Lorentzatos, dit
stel, beteken oorspronklikheid om getrou te bly aan die oorspronklikes (soos aangehaal in Louth
2002:1). Om die punt oor herkultivering en herinvensie verder te nuanseer: as daar wel van
herinvensie sprake is, dan is dit wat betref die allerbelangrike vraag van nuwe vorme van
institusionalisering van die kultivering van die gees. Hierdie is natuurlike omvattende, ingewikkelde
vraagstukke wat maar slegs voorlopig in hierdie artikel aangeroer kan word. Dus word volstaan
met enkele kort gedagtes.

Eerstens, op ’n praktiese vlak, is dit moeilik om te sien dat die gees gekultiveer kan word
sonder "n herontdekking en hertoeéiening van die geestelike oefeninge van die antieke Grieke en
die Kerkvaders. Of dit nou die oefeninge is waarna Hadot verwys, of die kontemplatiewe praktyke
van stilte en gebed van die Kerkvaders, lyk die onderhouding van 'n geintegreerde geestelike
lewe in die volle sin van die woord gewoon onmoontlik sonder sodanige praktyke® — en des te
meer in die geval van wat Stiegler simboliese werkers noem, daardie mense wat met die gees in
die breé sin van die woord gemoeid is, soos skrywers, denkers, kunstenaars, onderwyslui en
geestelike lui.

In die tweede plek is dit nodig om 'n geintegreerde ontologiese en antropologiese kritiek op
dié van die moderniteit te ontwikkel. Binne so 'n ontologie en antropologie word die werklikheid
in die eerste plek as oorvloedig en skenkend erken, en word die mens as verlangende, ontvanklike
wese oop teenoor die goeie, skenkende werklikheid benader. Sodanige werk is al verrig deur denkers
so uiteenlopend as John Milbank (2006), Catherine Pickstock (1998), John Zizioulas (1997), Ivan
[llich (2005) en Danie Goosen (2007), om maar enkeles te noem. Die punt hier is dat die kultivering
van die gees soos dit in die voormoderne wéreld ontstaan, ontwikkel en tot in die eie tyd oorgelewer
is, ondenkbaar is sonder die onderliggende aanname dat dit gaan om die belyning met ’n goeie,
skenkende wéreld, soos dit natuurlik veral in die Christelike tradisie uitgewerk is.

In die derde plek is dit nodig om die universiteit as instelling grondig te herdink. Gesien
vanuit die oogpunt van die voormoderne wéreld is die moderne universiteit 'n ernstige bedreiging
vir die gees aangesien dit nie veel oor die gees te sé€ het nie, min erg aan die geintegreerde mens
of "n geintegreerde werlklikheidsbeeld heg of veel waarde aan die bou van studente se karakters.
Om hierdie toedrag van sake om te keer, sal dit nodig wees om minstens twee strategieé te volg.
Aan die een kant moet daar vandag gewerk word vir ’n universiteit binne die universiteit, dit wil
sé, die bevordering van 'n ideaal van die universiteit waarvolgens die goeie en die wyse as ideaal
gestel word, en waar studente en hulle dosente inderdaad weer met geestelike oefeninge van welke
aard ook al besig raak.” Aan die ander kant, gegewe die geweldige institusionele greep van die
moderne territoriale staat op die universiteit, moet daar eweneens gewerk word aan die stigting

é Die eietydse neiging om sogenaamde spiritualiteit te beoefen, is myns insiens 'n voortsetting van die
moderne fragmentariese verstaan van die mens — met groot skadelike gevolge. Soos die tradisie van
die Grieke en die Kerkvaders leer, is die gees nie los te maak van die ander aspekte van menswees
nie. In die Christelik-Ortodokse tradisie word die gees, die liggaam, die hart en die rede as een geheel
in die liturgie en die hesigasme gekultiveer.

Soos reeds gestel, is die institusionalisering van praktyke vir die kultivering van die gees 'n omvattende,
ingewikkelde vraagstuk waarop nie hier ingegaan kan word nie. Dit wil egter voorkom asof die
beoefening van geestelike oefeninge na die voorbeeld van die antieke Grieke en die Kerkvaders 'n
minimum vereiste vir die kultivering van die gees is. Dit sluit ook aan by die kultivering van aandag,
wat Bernard Stiegler in sy werk as ’n belangrike politicke oogmerk sien, ten einde te verseker dat
aandag nie bloot funksioneer as 'n rou materiaal van die eietydse ekonomie nie.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4. Desember 2013



587

van nuwe leerinstellings wat nader aan die antieke modelle van die leerskool en die klooster staan.
Dit wil s¢, intieme instellings waarin die verhouding tussen leermeester en leerling voorop staan,
waarin geestelike oefeninge van watter aard ook al geintegreerd is in die leer en lewe van
leermeesters en leerlinge, en waarin die samewerking tussen vakgebiede in die naam van 'n
geintegreerde werklikheidsbeskouing nagejaag word.®

BIBLIOGRAFIE

Cavanaugh, William T. 2009. The Myth of Religious Violence. Secular Ideology and the Roots of Modern
Conflict. Oxford: Oxford University Press.

Damascene, Hieromonk. 2004. Christ the Eternal Tao. Platina, Kalifornié: Valaam Press.

Delio, Ilia. 2002. Simply Bonaventure. An Introduction to His Life, Thought, and Writings. New York: New
City Press.

Ertman, Thomas. 1997. Birth of the Leviathan. Building States and Regimes in Medieval and Early Modern
FEurope. Cambridge: Cambridge University Press.

Goosen, Danie. 2007. Die nihilisme: Notas oor ons tyd. Johannesburg: PRAAG.

Gregory, Brad S. 2012. The Unintended Reformation. How a Religious Revolution Secularized Society.
Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard University Press. Kindle-uitgawe.

Hadot, Pierre. 1995. Philosophy as a Way of Life. Saamgestel deur Arnold Davidson. Uit die Frans in Engels
vertaal deur Michael Chase. Oxford: Blackwell.

Hadot, Pierre. 1995a. Qu est-ce que la philosophie antique? Parys: Gallimard.

Hadot, Pierre. 2004. What is Ancient Philosophy? Uit die Frans in Engels vertaal deur Michael Chase.
Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard University Press.

Hart, David Bentley. 2009. Atheist Delusions. The Christian Revolution and Its Fashionable Enemies. New
Haven, Connecticut: Yale University Press.

Illich, Ivan. 2005. The Rivers North of the Future. The Testament of Ivan Illich as Told to David Cayley.
Toronto: House of Anansi Press Inc.

Kerr, Fergus. 2009. Thomas Aquinas. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press.

Louth, Andrew. 2002. St John Damascene: Tradition and Originality in Byzantine Theology. Oxford: Oxford
University Press.

MacCullough, Diarmaid. 2009. 4 History of Christianity: The First Three Thousand Years. London: Penguin.

Machiavelli, Niccolo. 2009. The Prince. Uit die Italiaans in Engels vertaal deur Tim Parks. London: Penguin.

Maximus Confessor. 1985. Selected Writings. Vertaling en notas deur George C. Berthold. New York: Paulist
Press.

Milbank, John. 2006. Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason. Oxford: Blackwell.

Palmer, G.E.H. et al. 1983. The Philokalia: The Complete Text. London: Faber & Faber.

Philip, Rowan. 2013. “Hawking vs Turok: Betting on the origin of the universe”, Mail & Guardian, 10 Mei
2013 (http://mg.co.za/article/2013-05-10-00-betting-on-the-origin-of-the-universe), geraadpleeg op
13 Oktober 2013.

Pickstock, Catherine. 1998. After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy. Oxford: Blackwell.

Pseudo-Dionysius. 1987. Pseudo-Dionysius: The Complete Works. Uit die Grieks in Engels vertaal deur
Colm Luibheid. New York: Paulist Press.

Hiermee word nie gesuggereer dat universiteite spesifiek soos kloosters bedryf moet word nie, maar
dat na die voorbeeld van die antieke filosofiese skool en die Middeleeuse klooster gekyk kan word
na hoe byvoorbeeld filosofiedepartemente aan universiteite eerder klein as groot getalle studente
behoort te hé, ten einde diepgaander kontak tussen dosente en studente te begunstig. Op dieselfde
trant moet die gunstige studie-omgewing van 'n eie gebou vir 'n filosofiedepartement, waar dosente
en studente die maksimum tyd saam kan deurbring, nie onderskat word nie. Die hoogs gerespekteerde
Suid-Afrikaanse akademikus, Neil Turok, het byvoorbeeld aan die Universiteit van Kaapstad 'n
Wiskunde-sentrum in Muizenberg tot stand gebring waar dosente en studente saamwoon en -studeer
(Philip 2013).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013



588

Reeve, C.R.C. 2012. Action, Contemplation, and Happiness. An Essay on Aristotle. Cambridge, Massa-
chusetts: Harvard University Press.

Sharpe, Matthew. 2012. “Pierre Hadot (1922-2010)”, Internet Encyclopedia of Philosophy, http:/www.iep.
utm.edu/hadot/, geraadpleeg op 27 September 2013.

St Augustinus. 1984. City of God. Uit die Latyn in Engels vertaal deur Henry Bettenson. London: Penguin.

Stiegler, Bernard. 2004. “Hoe die kultuurindustrie die individu versmoor: Bydrae tot ’n teorie van
massaverbruik”, in Fragmente: Tydskrif vir filosofie en kultuurkritiek 12. Uit die Frans vertaal deur
Johann Rossouw. Pretoria.

Ward, Benedicta. 1984. The Sayings of the Desert Fathers. Hersiene uitgawe. Kalamazoo, Michigan:
Cistercian Publications.

Zizioulas, John. 1997. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. New York: St Vladimir’s
Press.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4. Desember 2013



