
530

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

Die kritiek van tradisie en die tradisie van kritiek 
in die Geesteswetenskappe. ’n Rekonstruksie van 
die debat tussen Habermas en Gadamer 
The critique of tradition and the tradition of critique. A reconstruction of the debate between 
Habermas and Gadamer

Pieter Duvenage

Departement Filosofie
Universiteit van die Vrystaat
Bloemfontein
duvenagepnj@ufs.ac.za

Pieter Duvenage het in Suid-Afrika en 
Duitsland filosofie studeer. Hy behaal in 1994 ’n 
doktorsgraad van die Universiteit van Port Eliza
beth (nou Nelson Mandela Metropolitaanse Uni­
versiteit). In 1995 word hy senior lektor en vanaf 
1997 medeprofessor, professor en besoekende 
professor aan verskeie Suid-Afrikaanse univer
siteite. Hy is sedert 1 Oktober 2011 professor en 
hoof van die Departement Filosofie aan die 
Universiteit van die Vrystaat in Bloemfontein. Hy 
is die skrywer en mederedakteur van verskeie 
boeke en bykans 40 geakkrediteerde artikels in 
vaktydskrifte en boeke. Pieter Duvenage spesia­
liseer in politieke en sosiale filosofie, binne die 
velde kritiese teorie, fenomenologie/hermeneutiek 
en Suid-Afrikaanse intellektuele geskiedenis. Hy 
is sedert 2003 ’n geakkrediteerde navorser by die 
Nasionale Navorsingstigting (NRF), lid van die 
Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns 
(sedert 2004) en ’n voormalige president van die 
Wysgerige Vereniging van Suider-Afrika (PSSA) 
(2005–2008). Aan die einde van 2012 het hy die 
Vrye Universiteit van Berlyn vir drie maande 
besoek met ’n Erasmus Mundus-navorsingsbeurs 
van die Europese Unie.

Pieter Duvenage studied philosophy in South 
Africa and Germany. In 1994 he received his 
doctorate at the University of Port Elizabeth (now 
Nelson Mandela Metropolitan University). In 1995 
he was appointed a senior lecturer and from 1997 
he has been associate professor, professor and 
visiting professor at various South African 
universities. He was appointed professor and head 
of the Department of Philosophy at the University 
of the Free State in Bloemfontein on 1 October 
2011. He is the author and co-author of various 
books and almost 40 accredited articles in journals 
and books. Pieter Duvenage specialises in political 
and social philosophy within the fields of Critical 
Theory, phenomenology/hermeneutics and South 
African intellectual history. He is an NRF (National 
Research Foundation) accredted researcher (since 
2003), a member of the Suid-Afrikaanse Akademie 
vir Wetenskap en Kuns (since 2004), and a past 
president of the Philosophical Society of Southern 
Africa (PSSA) (2005–2008). At the end of 2012 
he visited the Free University of Berlin for three 
months after obtaining an Erasmus Mundus 
research bursary.

Pieter Duvenage



531

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

ABSTRACT
The critique of tradition and the tradition of critique. A reconstruction of the debate between 
Habermas and Gadamer
In 1967 a debate started between Jürgen Habermas and Hans Georg-Gadamer that remains of 
academic importance for the humanities. One of the central issues in this debate revolves around 
the position of the humanities (geesteswetenskappe) in our time. In his famous work, Wahrheit 
and Methode (1960), Gadamer defended the role of the humanities with concepts such as play, 
tradition, working-historical consciousness, the hermeneutical circle and the melting of horizons. 
In a study on the logic of the social sciences, Zur Logik der Sozialwissenschaften (1967), Habermas 
criticised Gadamer’s work with concepts such as interests, self-reflection, and ideology critique. 
After a short biographical sketch of Gadamer (1900–2002) and Habermas (born 1929) the 
argumentative outline of the contribution is provided.
	 The contribution consists of four parts. In the first part Habermas’s critique of Gadamer is 
investigated. It consists of five aspects. In the first place Habermas criticises the concept of 
tradition in Gadamer (1.1). Against this background Habermas develops his alternative of 
knowledge interests (1.2). The concept of knowledge interests is linked to three fields of human 
knowledge: empirical-analytical sciences, historical-hermeneutical sciences, and critical-social 
sciences. Habermas connects each one of these fields of knowledge to an interest. In the case of 
empirical sciences the interest is technical, in the case of historical-hermeneutical sciences 
practical, and in the case of the critical-social sciences it is emancipatory. Habermas then connects 
the latter interest, which he prefers, with the model of psychoanalysis and the concept of ideology 
critique (1.3). In the fourth place Habermas provides a sharp critique of the idea of ontology in 
Gadamer’s philosophical hermeneutics – and by implication also Heidegger. Finally Habermas 
also challenges the use of Aristotle in contemporary social and political philosophy – and by 
implication the use of Aristotle in Gadamer’s work (1.5). 
	 Gadamer’s answer to the debate (section 2) follows the same thematic line as that offered 
by Habermas. Gadamer is not as critical about the role of tradition in philosophy and more 
particularly in the humanities (2.1). He does not put reason above tradition. In this process 
Gadamer emphasises the dynamic nature of tradition. Such a dynamic concept of tradition is 
further linked to a reciprocal relationship between the subject and object. Gadamer develops this 
idea in his major work Truth and Method in three directions. In the first part the reciprocal 
relationship between subject and object is explained through the ontological implications of the 
work of art. In the second part the concept of aesthetic play is linked to history (in the form of 
the working-historical consciousness), and in the third part to language as the medium of 
hermeneutical experience. This defence of the concept of tradition then allows Gadamer to criticise 
Habermas’s use of the concept of self-reflection and his model of psychoanalysis and ideology 
critique (2.2 to 2.3). Against this background it comes as no surprise that Gadamer defends the 
ontological motif in his work (2.4). Finally Gadamer also defends the application of Aristotle’s 
practical philosophy in the contemporary world – especially through the concept of phronesis. 
	 In the third section Gadamer and Habermas’s careers after the debate are reconstructed. In 
the case of Gadamer he was obliged to look again at the critical potential of philosophical 
hermeneutics. Gadamer still remained convinced that Habermas’s use of critical reflection is too 
rationalistic for the humanities. Habermas, on his part, made a more radical change than Gadamer 
after the debate. He left his model of self-reflection (and psychoanalysis and ideology critique) 
behind for the concept of communication. This move is worked out in Habermas’s magnum opus, 
The Theory of Communicative Action, and subsequent work. Has Habermas, thus, moved nearer 
to hermeneutics? This question is answered in an ambigious manner at the end of this section.



532

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

	 In the final section (4) the debate between Habermas and Gadamer is placed in the context 
of the humanities. This move opens questions such as: Do we need an interpretative or social 
critique in the humanities? What roles do reason and tradition play here? Do we need here a 
critique of tradition or a tradition of critique? What is meant with spirit in the humanities (“gees 
in die geesteswetenskappe”)? Must we think about spirit in an ontological manner like Gadamer 
(following Heidegger), or in a self-reflective way (the early Habermas), or in terms of the 
argumentative discourse of communicative action (the later Habermas)? 

KEY CONCEPTS:	 Jürgen Habermas, Hans-Georg Gadamer, critical theory, knowledge 
interests, selfreflection, psychoanalysis, ideology critique, ontology, 
Aristotle, play, tradition, working-historical consciousness, the 
hermeneutical circle, melting of horizons

TREFWOORDE:	 Jürgen Habermas, Hans-Georg Gadamer, kritiese teorie, kennisbelange, 
selfrefleksie, psigoanalise, ideologiekritiek, Aristoteles, spel, tradisie, 
werkingshistoriese bewussyn, hermeneutiese sirkel, horisonsversmelting

Opsomming
In hierdie bydrae word die bekende debat (1967–1971) tussen Jürgen Habermas en Hans-Georg 
Gadamer gerekonstrueer. Die debat word hier in noue samehang met die kwessie van die 
geesteswetenskappe gelees. Die bydrae val in vier dele uiteen. In die eerste afdeling word Habermas 
se opening tot die debat in vyf onderafdelings uiteengesit. Dit gaan hier oor Gadamer se verdediging 
van tradisie en Habermas se kritiek op die begrip (1.1). In antwoord op Gadamer se begrip van 
tradisie ontwerp Habermas sy begrip van kennisbelange wat hy aan drie menslike kennisvelde 
verbind: empiries-analitiese wetenskappe, histories-hermeneutiese wetenskappe en krities-sosiale 
wetenskappe. Habermas ken aan elkeen van hierdie kennisvelde ’n bepaalde belang toe (1.2). Die 
krities-sosiale wetenskappe word dan met die belang van emansipasie verbind wat verder aan die 
hand van die model van psigoanalise en ideologiekritiek uitgewerk word (1.3). In die vierde plek 
word Habermas se kritiek op die ontologiseringsmotief in Gadamer se filosofiese hermeneutiek 
verwoord (1.4). Laastens opper Habermas ook sekere punte van kritiek teen die gebruik van 
Aristoteles in eietydse debatte in die politiek (1.5).
	 In die tweede gedeelte van die bydrae word Gadamer se antwoord aan Habermas 
gerekonstrueer. Hierdie rekonstruksie volg dieselfde tematiese opbou as by Habermas. Met ander 
woorde Gadamer se verweer word met verwysing na Habermas se kritiek op tradisie (2.1) die 
kwessie van selfrefleksie en die model van psigoanalise (2.2-2.3) die ontologiseringsmotief (2.4) 
en Aristoteles se praktiese filosofie in ons eie tyd uitgewerk (2.5).
	 In die laaste twee afdelings word die loopbane van Gadamer en Habermas, ná hulle debat, 
verken (afdeling 3). Die punt hier is dat Habermas sy posisie meer as Gadamer verander het. In 
die laaste afdeling (4) word die debat binne die kader van die geesteswetenskappe geplaas met 
die vraag: het ons ’n kritiek van tradisie of ’n tradisie van kritiek nodig wanneer ons in die 
geesteswetenskappe werk? 

*******

In 1967 het daar ’n debat tussen Jürgen Habermas en Hans-Georg-Gadamer ontstaan wat tot 
vandag van akademiese en geesteswetenskaplike belang is. Een van die kwessies in die hart van 
dié debat handel oor die posisie van die geesteswetenskappe in ons tyd. Dit is bekend dat Gadamer 
se beroemde werk, Wahrheit und Methode (1960), die rol van die geesteswetenskappe in die 



533

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

moderne wêreld sterk verdedig met begrippe soos spel, tradisie, werkingshistoriese (wirkungs
geschichtliche) bewussyn, die hermeneutiese sirkel en horisonversmelting. In ’n studie oor die 
logika van die sosiale wetenskappe (Zur Logik der Sozialwissenschaften) in 1967, het Habermas 
egter krities op Gadamer en sy werk ingespeel met konsepte soos belange, selfrefleksie en 
ideologiekritiek.1 Hoewel dié debat teen 1971 afgehandel was, bly dit ’n belangrike merker op 
die filosofiese en geesteswetenskaplike agenda.2 
	 Voordat daar meer oor die verloop van dié debat gesê word, is dit nodig om enkele intellektueel-
biografiese verskille tussen Gadamer en Habermas aan te stip. Gadamer is in 1900 gebore en word 
in die Duitse Keiserryk, die Eerste Wêreldoorlog en die vroeë 1920s – die eerste kwart van die 
20ste eeu – intellektueel volwasse.3 Soos Bernstein (1983:176-177) dit stel is daar, ten spyte van 
die historiese skok van die Eerste Wêreldoorlog, “... a strong continuity between Gadamer’s early 
interest and those that emerged in Germany in the latter part of the nineteenth century and the 
first decades of the twentieth ...”. Bernstein verwys hier na die Klassieke en Romantiese tradisies, 
die opkoms van ’n historiese bewussyn, hermeneutiek, die geesteswetenskappe as morele 
dissiplines en die ontwerp en kritiek van fenomenologie in die werk van Husserl en Heidegger. 
Habermas op sy beurt is in 1929 gebore en het teen die einde van die Tweede Wêreldoorlog tot 
in die vroeë-1950s intellektueel volwasse geraak. Waar Gadamer se primêre ervaring een van 
intellektueel-historiese kontinuïteit is, is die primêr-vormende ervaring van Habermas een van 
diskontinuïteit – intellektueel en polities-histories (Bernstein 1983:177). Die ervaring van die 
Tweede Wêreldoorlog en meer spesifiek die skok van die Holocaust, het Habermas se intellektuele 
loopbaan grondig beïnvloed.4 Na sy aanvanklike Heideggeriaans-beïnvloede studies het Habermas 
rondom 1955 tot die insig gekom dat die geestelike fragmentasie en vervreemding van die moderne 
era eerder van ’n sosiaal-rasionele as ’n ontologiese of metafisiese aard is. Habermas (1986:96) 
het hom in ’n onderhoud soos volg hieroor uitgelaat: “...[a]lready at that time, my problem was 
a theory of modernity, a theory of the pathology of modernity, from the viewpoint of the realization 
– the deformed realization – of reason in history”. Hierdie belangstelling in die moderne paradoks, 
naamlik die verlies aan vryheid in die aangesig van tegnies-rasionele vooruitgang, het Habermas 
in verbinding met die Kritiese Teorie van Horkheimer en Adorno in Frankfurt gebring. Daarmee 
saam het die volgende vraagstelling gekom: hoe is dit moontlik dat die intellektuele erflatings 
van Kant en Marx, waarin die temas van kritiese rasionaliteit en die praktiese verwesenliking van 
vryheid voorop staan, nie die Duitse totalitarisme van die 20ste eeu kon verhoed nie? 
	 In die rekonstruksie en herbesoek van die debat tussen Habermas en Gadamer, wat tussen 
1967 en 1971 afgespeel het, word Habermas se kritiek in die eerste afdeling ondersoek (1). Hierna 
word daar op Gadamer se antwoord(e) gewys (2). In die derde afdeling word Habermas en Gadamer 
se loopbane sedert die debat verhelder (3) en laastens (4) word die hoofpunte van die debat 
opgesom met vrae soos die volgende: Wat sê die debat en sy ontwikkelinge vir ons oor die 

1	 Vir Habermas se bydrae wat in 1967 die debat begin het, kyk Habermas (1971a: 45-56;1977: 335-
363). Hierop volg Gadamer (1971a: 57-82;1985a: 256-292) se antwoord. Kyk hierna Habermas se 
teenreaksie (1971b: 120-159;1985: 293-319) en Gadamer se repliek (1971b: 283-317;1990: 273-297).       

2	 Vir die sekondêre literatuur, kyk Kisiel (1970), Wolff (1975), Misgeld (1976 en 1981), Hoy (1978:117-
130  en 1979), Nijk (1978), Mendelson (1979), How (1980 en 1985), Depew (1981), Ricoeur (1981:63-
100), Jay (1982), McCarthy (1982 en 1984:162-192), Ingram (1982), Bernstein (1983), Wachterhauser 
(1986),  Giurlanda (1987), Woest (1988), Cameron (1996), Kelly (1998) en Piercey (2004).         

3	 Vir ’n biografie oor Gadamer (1900 – 2002), kyk Grondin (2003). Vir ’n goeie oorsig oor Gadamer 
se denke, kyk Grondin (1994) en meer bondig, Malpas (2009).

4	 Vir ’n bondige biografie oor Habermas (gebore 1929), kyk Müller-Doohm (2008). Vir ’n goeie oorsig 
van Habermas se denke, kyk Thomassen (2010).   



534

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

geesteswetenskappe vandag? Het ons ’n kritiek van die tradisie of ’n tradisie van kritiek in die 
geesteswetenskappe nodig? 

1.	 HABERMAS SE KRITIEK OP GADAMER 

Hoewel Habermas (1970:172) met sekere aspekte van Gadamer se filosofiese hermeneutiek 
saamstem, opper hy egter ook ’n aantal kritiese punte.5 Hierdie kritiese punte word vervolgens 
soos volg bespreek: die begrippe gesag en tradisie (1.1); kennisbelange (1.2); selfrefleksie (wat 
die psigoanalise en ideologiekritiek insluit) (1.3); die ontologiese basis en universele aanspraak 
van hermeneutiek (1.4); en die kwessie van Aristoteles (1.5).

1.1	 Habermas se debat met Gadamer begin in 1967 met ’n artikel waarin hy ernstige bedenkinge 
oor Gadamer se benadering tot die geesteswetenskappe uitspreek. Die probleem is dat filosofiese 
hermeneutiek, volgens Habermas, nie voldoende kriteria gee om die botsende interpretasies van 
’n teks te evalueer nie. Die enigste basis waarop filosofiese hermeneutiek verskillende interpretasies 
kan evalueer, is die gesag van tradisie en daarom loop dit op die gevaar van talige konserwatisme 
uit. Habermas (1971a:47-48;1977:357) skryf: 

	 But from the fact that understanding is structurally a part of traditions that it further develops 
through appropriation, it does not follow that the medium of tradition is not profoundly altered 
by scientific reflection. Even in traditions whose efficacy is unbroken, what is at work is not 
simply an authority detached from insight and blindly asserting itself. Every tradition must 
be woven with a sufficiently wide mesh to allow for application, i.e., for prudent transposition 
with regard to changed situations. 

Habermas problematiseer dus hier die vergelyking tussen die geesteswetenskappe as menslike 
ondersoek en die interpretasie van tradisie. As alternatief bied hy sy bekende vroeë teorie van 
kennisbelange aan. 

1.2	 Waar Gadamer by die begrip vooroordeel aansluit wat deur die Filosofiese Romantiek 
beïnvloed is, ontwikkel Habermas die Marxistiese begrip van belange (Interesse) soos dit deur 
Lukács en die Frankfurt Skool verder geneem is (Ricoeur 1981:78). Habermas is egter bewus van 
die ambivalente erflating van die Marxisme. Aan die een kant is Marx deel van die geskiedenis 
van kritiese refleksie, maar, aan die ander kant, het hy ook tot die verdringing van refleksie deur 
die positivisme en objektivisme bygedra. Habermas sluit by hierdie ambivalente erflating en 
kritiek van Marxisme aan met die begrip van belange (Interesse). Dié begrip staan teenoor die 
poging van die teoretiese subjek om sigself buite die sfeer van wense, motiewe en belange te 
plaas. Habermas vind die tendens in die werke van Plato, Kant, Hegel en Husserl terug. Die taak 
van Kritiese Teorie, soos Habermas dit hier sien, is om die belange onderliggend aan enige 
kennisprojek te ontbloot.6 In sy belangrike vroeë werk, Erkenntnis und Interesse (1968), wys 
Habermas hoe drie basiese menslike kennisvelde – naamlik die empiries-analitiese wetenskappe, 
histories-hermeneutiese wetenskappe en krities-sosiale wetenskappe – met drie onderskeie 
kennisbelange verbind kan word. 

5	 Vir ’n agtergrond oor die Kritiese Teorie en die fenomenologies-hermeneutiese tradisie, kyk Nijk 
(1978: 289), How (1980:131, 141-142) en Jung (1982). Depew (1981:425-446) wys weer op sekere 
Hegeliaanse voorveronderstellinge wat Habermas en Gadamer deel.  

6	 Daar is ’n sekere verwantskap tussen Habermas se begrip van belange en Gadamer se begrip van 
vooroordeel. Beide begrippe lewer ook kritiek teen die instrumentele rede (Mendelson 1979:45).



535

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

	 In die eerste plek is daar die tegniese belang van die empiries-analitiese wetenskappe. Hier 
word gepoog om met behulp van algemene wette betroubaar te voorspel. Hierdie ingesteldheid 
fokus op die objektivering van die studie-objek om dit te manipuleer na gelang van die doelwitte 
van doel-rasionele handeling. In dié opsig kan die funksionering van die wetenskap en tegniek 
as ideologies verstaan word (Ricoeur 1981:90). Habermas (1972:309) beskryf dit as die “cognitive 
interest in technical control over objectified processes”. In die tweede plek is daar die praktiese 
belang van die histories-hermeneutiese wetenskappe – vir doeleindes van hierdie bydrae die 
geesteswetenskappe. Hierdie wetenskappe fokus op die verstaan van tekste en menslike handeling.7 
Dit bestudeer die betekenis van simboliese strukture in die kulturele wêreld, veral hoe hierdie 
betekenisse deur die tradisie oorgedra word (Habermas 1972:309). Habermas se probleem hier 
is die oordrag van tradisie. In sy alternatief moet daar helderheid gekry word oor die agent se 
selfverstaan asook die norme en kommunikatiewe reëls waarvolgens hy of sy optree. Vir Ricoeur 
(1981:81) staan Habermas hier, met voorbehoude, nader aan Gadamer as Marx. Derdens verwys 
Habermas (1972:310-311) na die emansipatoriese belang van die krities-sosiale wetenskappe en 
filosofie as Kritiese Teorie. Hierdie wetenskappe fokus nie op die beheersing van die natuur of 
kulturele oordrag (tradisie) deur verstaan nie, maar poog om die belange van die ander twee 
kennisvelde te ontbloot. In dié opsig geniet die krities-sosiale wetenskappe voorrang bo die 
geesteswetenskappe – en Gadamer se klem op tradisie. Die taak van die krities-sosiale wetenskappe 
is om die ideologiese verhoudinge, wat in die reëlmatighede van die empiries-sosiale wetenskappe 
en tradisies gestol het, te “ontvries.” Hierdie asimmetriese verhoudinge kan slegs deur kritiek 
ingrypend verander word. So ’n kritiese benadering word deur die belang van emansipasie gelei, 
wat Habermas met selfrefleksie verbind.8
	
	 Gadamer fails to appreciate the power of reflection that is developed in understanding. This 

type of reflection is no longer blinded by the illusion of an absolute, self-grounded autonomy 
and does not detach itself from the soil of contingency on which it finds itself. But in grasping 
the genesis of the tradition from which it proceeds and on which it turns back, reflection 
shakes the dogmatism of life-practices. (Habermas 1971a:48;1977:357) 

	  
1.3	 Met selfrefleksie bevry Kritiese Teorie sigself van ’n valse bewussyn sodat dit tot ’n bevrydende 
praxis kan lei (Wellmer 1971:72). Tydens sy debat met Gadamer beskryf Habermas selfrefleksie 
aan die hand van twee voorbeelde: psigoanalise en ideologiekritiek. In die psigoanalise word die 
waarheid van die psigoanalis se interpretasie van die pasiënt se neurose bevestig as die pasiënt 
hierdie interpretasie insien en so aanvaar.9 So word die pasiënt gehelp om oor daardie beperkinge 
na te dink wat sy of haar gedrag vroeër beheers het. In ’n belangrike volgende skuif verplaas 
Habermas die analis-pasiënt-verhouding na die samelewing waar ’n sosiologiese teorie die 
“neurose” van die samelewing “diagnoseer” en korrek bewys word wanneer die individue in ’n 
samelewing, na wie die teorie verwys, die teoretiese interpretasie van hulle probleem op 
selfrefleksiewe wyse aanvaar. Deur so ’n selfrefleksiewe proses word die individu(e) bewus van 
sy/haar/hulle vermoë tot verset teen “feitelike” en “tradisionele” samelewingsmagte. Habermas 

7	 Vir die hermeneutiese aspekte by Habermas, kyk Mendelson (1979:45-49) en Misgeld (1981:124-
125).  

8	 Kyk How (1980:137) en Wolff (1975:821-822). McCarthy (1982:58) wys op Habermas se standpunt 
dat kritiese teorie ’n gevaar loop om soos hermeneutiek in ’n “relativisme” te verval sonder selfrefleksie. 
Giurlanda (1987: 37) wys op die argument dat slegs Kritiese Teorie tot simmetriese verhoudinge in 
die praktyk kan bydra – daardie verhoudinge waarin arbeid en mag altyd op die spel is.  

9	 Vir Habermas se eie siening van psigoanalise sien (1971b:139-150;1985:306-312). Vir die bespreking 
hiervan, kyk Mendelson (1979:64-65) en Hoy (1978:125).   



536

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

voer aan dat sodra individue in die samelewing insig verkry het oor die veranderbare aard van 
sosiale norme of gestolde tradisies wat op hulle inspeel, die mag van hierdie norme of tradisies 
gebreek kan word en dat emansipasie daaruit kan vloei. So ’n emansipatoriese sosiologie maak 
dit dan moontlik om te wys hoe die empiries-analitiese en hermeneutiese kennisvelde die menslike 
potensiaal om die geskiedenis te beïnvloed, belemmer. Die empiries-analitiese wetenskappe is 
ongeïnteresseerd in die geskiedenis, omdat hulle die ontdekking van reëlmatighede in die 
samelewing verkeerdelik as onveranderlik beskou. In die hermeneutiese wetenskappe word die 
selfvormende proses van die mensdom belemmer “... omdat dit toelaat dat die gegewe betekenisse 
wat in die tradisie van ’n samelewing beliggaam word tot gefikseerde groothede stol” (Romm 
1987:190-192). Hier ontstaan dus ’n grondige verskil tussen Gadamer se klem op tradisie in sy 
filosofiese hermeneutiek en Habermas se klem op kritiese selfrefleksie in sy Kritiese Teorie 
(Mendelson 1979:59-60). In terme van hierdie bydrae kan daar gesê word dat Habermas die kritiek 
van die tradisie bo die tradisie van kritiek kies.
	  	 Vanuit die begrip van kritiese selfrefleksie vloei Habermas se begrip van ideologiekritiek.10 
Waar misverstaan en verstaan nie in die filosofiese hermeneutiek deur ’n beroep op verklarende 
beginsels geskei word nie, meen Habermas egter dat dit juis nodig is in die geval van ideologie, 
wat dui op ’n sistematiese (patologiese) verwringing van kommunikasie. Met die begrip van 
verwringing (of verdraaiing) is daar dan ’n band tussen ideologiekritiek en psigoanalise. So kom 
die psigoanalitiese begrip van sensuur op ’n politieke wyse by die krities-sosiale wetenskappe 
uit. Kortom: Die kritiek teen filosofiese hermeneutiek is dat dit in ’n idealisme van Sprachlichkeit 
verval vanweë die klem op taal en dialoog wat faktore soos mag en arbeid verwaarloos.

	 It makes good sense to conceive of language as a kind of metainstitution on which all social 
institutions are dependent; for social action is constituted only in ordinary language 
communication (umgangssprächlicher Kommunikation). But this metainstitution of language 
as tradition is evidently dependent in turn on social processes that are not reducible to 
normative relationships (Zusammenhangen). Language is also a medium of domination and 
social power; it serves to legitimate relations of organized force (Gewalt). Insofar as the 
legitimations do not articulate the power relations whose institutionalization they make 
possible, insofar as these relations merely manifest themselves in the legitimations, language 
is also ideological. Here it is a question not of deception within a language but of deception 
with language as such. Hermeneutic experience that encounters this dependency of the 
symbolic framework on actual conditions (faktischen Verhältnissen) changes into critique of 
ideology. (Habermas 1971a: 52-53;1977: 360)	  

Habermas het hier duidelik Gadamer se siening, dat konsensus uit dialoog spruit, in die visier. 
Hoe kan Gadamer verseker dat die ooreengekome konsensus nie sekere verhoudings van dwang 
beliggaam nie? Het hy die middele om dit wat buite konsensus lê – bv. mag en arbeid – te hanteer? 
Habermas staan krities teenoor Gadamer se aanname dat buite die dialoog geen norm of standaard 
bestaan waarvolgens die “waarheid” of die “valsheid” van die ooreengekome “konsensus”, 
vasgestel kan word nie (Held 1980:314). Habermas daarenteen is juis op so ’n standaard buite 
dialoog geïnteresseerd. Hy noem dit ’n diepte-hermeneutiek wat fokus op verwronge kommu­
nikasie, soos dit in die magsverhoudinge van ’n samelewing na vore kom. Diepte-hermeneutiek 
laat ruimte vir kritiek op die heersende tradisie van die dag met die oog op ’n alternatiewe toekoms. 

10	 Oor die tekort aan refleksie by die hermeneutiek, kyk Habermas (1971b:131; 1985: 301). Volgens 
Habermas ondersteun (1971b:126, 130; 1985:298, 300) Chomsky en Piaget sy standpunt dat sekere 
vorme van rasionaliteit taal voorafgaan.  



537

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

Dit beteken dat ideologieë nie bloot met verstaan aangepak kan word nie, maar dat dit 
verklaringsprosedures, soos byvoorbeeld die psigoanalise en ideologiekritiek, benodig.

1.4	 Onderliggend aan Habermas se kritiek op Gadamer is die ontologiseringsmotief. Hiermee 
word bedoel dat die Syn ons verstaan of konsensus voorafgaan. Soos Heidegger gee Gadamer 
prioriteit aan Syn bo bewussyn – hy praat saam met die digter van “das Gespräch, das wir sind” 
en beskou Sprachlichkeit as ontologiese gegewe – die milieu waarin ons beweeg.11 Habermas 
(1971b:123;1985:296) het probleme met hierdie ontologiese skuif waar die Synservaring dialogiese 
verstaan voorafgaan.12 Vir Habermas kan Synservaring nie tot die paradigma van kommunikatiewe 
handeling gekanoniseer word nie. Volgens hom sou hy die ontologiese voorveronderstellings van 
die hermeneutiek deel indien ideologiese fenomene bloot met die uitoefening van vraag en 
antwoord reggestel kon word. Dit is egter nie moontlik nie en daarom kies hy (Habermas 
1971b:155-156;1985:315-317) vir ’n ideologiekritiek wat verby die beperkinge van die tradisie 
en gesag stuur. Op hierdie punt kom selfrefleksie, emansipasie en psigoanalise in die prentjie. 
Selfrefleksie kan nie in ’n vooraf-konsensus (die heersende selfverstaan) gevind word nie, want 
vooraf bestaan gebroke kommunikasie. Ricoeur (1981:81) beskryf Habermas se posisie hier soos 
volg: “One cannot speak with Gadamer of the common accord which carries understanding without 
assuming a convergence of traditions that does not exist, without hypostatising a past which has 
always been distorted ‘communicative competence’.” 

1.5	 In die laaste plek verskil Habermas ook met Gadamer oor die toepassingsmoontlikhede van 
Aristoteles in ons tyd. In dié opsig kan daar vier opmerkings gemaak word (Bernstein 1983:188-
190). Die eerste (filosofiese) punt is dat Aristoteles se etiek en politiek intrinsiek met sy opvattings 
van metafisika, fisika, sielkunde en biologie saamhang. Gevolglik kan dié projek nie sonder meer 
in die kontemporêre wêreld toegepas word nie. Die tweede (politiese) punt is dat baie denkers 
wat by Aristoteles se etiek en politiek aansluiting vind in ’n neo-konserwatiewe rigting beweeg. 
In die geval van Duitsland, byvoorbeeld, het die samevloeiing van neo-Aristotelianisme en 
bourgeois-konserwatisme tot ideologiese misbruik gelei. Verder neig neo-Aristotelici ook om 
Aristoteles as wapen teen die erflating van die Verligting of moderniteit te gebruik. Die derde 
punt is ’n kwalifisering van die vorige twee en dit verskaf ’n goeie konteks om Habermas se 
filosofiese projek te verstaan. Hoewel Habermas die skadukant aan die Verligting erken – nl. 
positivisme, sciëntisme, relativisme, emotivisme en die instrumentele rede – gee hy nogtans nie 
die emansipatoriese potensiaal in die moderne projek op nie. Wat benodig word, is ’n dialektiese 
sintese tussen die antieke en die moderne wat nie beteken dat mens jou rug moet draai op die 
moderne nie. Vierdens, gaan dit oor die rol van praxis in die kontemporêre wereld. Indien praxis 
(handeling) ons erns in die kontemporêre wereld is, dan is dit nodig om helderheid oor sekere 
“kritiese standaarde” te verkry wat praxis op ’n rasioneel verantwoordbare wyse kan lei. Dit 
beteken nie eenvoudig bloudrukke nie, maar aan die ander kant kan die eis vir omvattende teorie 
van rasionalitiet nie ontduik word nie. Bernstein (1983:190) skryf: “This is what Habermas means 
when he speaks of the foundations of a critical theory of society. And for all the virtues of Aristotle 
and the lessons we can learn from him and his texts, neo-Aristotelianism is not sufficient ...” 

11	 Kyk hieroor Misgeld (1976:165), Hoy (1978:121) en Ricoeur (1981: 86-87).  
12	 Habermas (1971b:151;1985:313 skryf): “Indeed, the implicit knowledge of the determinants of 

systematically distorted communication, which is presupposed by the depth-hermeneutical use of 
communicative competence, is enough to call into question the ontological self-conception of 
hermeneutics, which Gadamer, explicates, following Heidegger.



538

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

2.	 GADAMER SE ANTWOORD AAN HABERMAS

Na Habermas se openingsbydrae in die debat het Gadamer hom onmiddellik in 1967 geantwoord 
(Gadamer 1971a:57-82;1985a:274-292). Vir doeleindes van hierdie bydrae is dit insiggewend om 
met die openingsinne van Gadamer (1971a:57; 1985a:274) se antwoord op Habermas te begin: 

	 It is the task of a philosophical hermeneutics to reveal the full scope of the hermeneutical 
dimension of human experience and to bring to light its fundamental significance for the 
entirety of our understanding of the world, in all the forms which that understanding takes: 
from interpersonal communication to social manipulation, from experience of the individual 
as a member of society to his experience of that society itself, from the tradition comprised 
of religion and law, art and philosophy, to the liberating, reflective energy of the revolutionary 
consciousness. Even so, the individual scholar necessarily begins from limited experiences 
and limited fields of experience. 

Met hierdie invalshoek sal die rekonstruksie van Gadamer se antwoord, wat hier volg, dieselfde 
temas soos in die vorige afdeling (Habermas) aanspreek: tradisie en gesag (2.1), selfrefleksie en 
psigoanalise (2.2—2.3), die ontologiese motief (2.4) en die Klassieke nalatenskap en toepassing 
van praktiese filosofie by Aristoteles (2.5). 

2.1	 Anders as die Verligting kies Gadamer nie die rede bo tradisie nie, maar plaas beide in ’n 
kreatiewe verhouding. Hierdeur word tradisie as ’n lewende aspek van verstaan en onmisbare 
deel van ons kulturele lewens verdedig. Tradisie val nie bloot met die historiese status quo of 
gevestigde voorregte en waardes saam nie.13 Vir Misgeld (1979:177) is daar in Gadamer se oeuvre 
geen bewyse dat hy nostalgies aan ’n spesifieke regeringsisteem, waarde, godsdiens, familie-
opvatting of selfs ’n skool in die filosofie vasklou nie. Gadamer (1971a:71;1985a:284) skryf: 
“That my position amounts to the same thing as an absolutization of cultural tradition, however, 
seems to me an erroneous position.” In sy alternatief op die Verligting se kritiek van tradisie, wys 
Gadamer daarop dat tradisie voor die moderne era ’n legitieme bron van gesag en basis van 
kennisaansprake was – veral die gesag van heilige en kanonieke geskrifte. Gevolglik is tradisie 
nie die dooie gewig van ’n ongereflekteerde verlede wat denke in die hede smoor en verwring 
nie, maar is dit ’n bron wat denke in die hede moontlik maak – ’n voorwaarde vir denke self. Om 
hierdie posisie oortuigend te maak, werk Gadamer met ’n dinamiese opvatting van tradisie (Lawn 
e.a. 2011:141). 
	 ’n Dinamiese opvatting van tradisie breek met die moderne kennisbegrip waar daar ’n skerp 
onderskeid tussen subjek en objek getref word. In Gadamer se weergawe van menslike verstaan 
word die idee van ’n sterk kennende subjek afgewys – die tipe kennende subjek soos Descartes 
dit gekonsipieer het. Gadamer se subjek word eerder deur vooroordele gekonstitueer. Vooroordele 
is die linguistiese praktyke wat uit ’n spreker se tradisie spruit. Kortom: Om in ’n taal te lewe 
beteken dat jy deel kry aan ’n perspektief en bepaalde wêreldbeskouing van daardie taal self. Taal 
gee mens ’n beskouing van die wêreld en is altyd beperk en gewortel in ’n spesifieke kultuur en 
historiese plek (Lawn e.a. 2011:141). Vooroordele en tradisie (en die medium waarin dit beweeg) 

13	 Gadamer se opvatting van tradisie word deur Hoy (1978:126-127) eerder met die “kritiese geskiedenis” 
van Nietzsche, asook met Heidegger se opvatting van die geskiedenis in Sein und Zeit verbind. Om 
die syn te benader as “bestendige teenwoordigheid” is ’n versaking van die werklike rol van tradisie, 
deurdat die historiese dimensie van die Syn ontken word.



539

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

is egter nie staties nie, maar dinamies soos hierbo gestel. Tradisie is vir Gadamer ’n dinamiese, 
veranderende en kreatiewe krag wat konstant determineer en gedetermineer word. Subjek en 
objek is sodoende in ’n kreatiewe spel op mekaar aangewese (Lawn e.a 2011:142). Gadamer werk 
hierdie dinamiese opvatting van subjek en tradisie verder met die volgende begrippe uit: spel, 
werkingshistoriese bewussyn, die hermeneutiese sirkel en die versmelting van horisonne. 
	  In die eerste gedeelte van Gadamer se belangrikste werk, Wahrheit und Methode, verkry spel 
’n estetiese betekenis (Gadamer 1975a:97;2004:103). Met die spel-metafoor wys Gadamer (anders 
as Kant) daarop dat die subjek en die objek, by die ervaring van kuns, op mekaar betrek is. 
Hiervolgens bestaan ’n skildery, gedig of beeldhouwerk nie uitsluitlik in die bewussyn van ’n 
subjek nie. Die ervaring van ’n kunswerk word nie uitsluitlik deur die subjek bepaal nie, omdat 
die subjek in die ervaring van die kunswerk verander word.14 Hierdie ontologiese opvatting van 
spel werk ook deur na Gadamer se opvatting van geskiedenis en tradisie (deel 2 van Wahrheit 
und Methode), asook sy opvatting van taal as die medium van hermeneutiese ervaring (deel 3 van 
Wahrheit und Methode). Soos in die geval van kunswaarneming word taal nie uitsluitlik in die 
bewussyn van die individuele subjek gegrond nie, maar hoofsaaklik in die taalspel wat ons dialoog 
of gesprek noem (Wright 1998). Op soortgelyke manier word die bewussyn van elke mens deur 
die geskiedenis beïnvloed en staan dit oop vir die effekte of die werking (wirkungsgeschichtliches 
Bewusstsein) van die geskiedenis as spel. Kortom: ’n Mens se verstaan (bewussyn) van jouself 
in die wêreld (soos Heidegger dit stel) is altyd histories, talig en kontingent (Wright 1998). Hierdie 
gedagte word verder deur Gadamer se begrippe van die hermeneutiese sirkel en horisonversmelting 
geneem. Die hermeneutiese sirkel is ’n sirkulêre proses waardeur die geheel deur die dele en die 
dele deur die geheel verstaan word – verstaan word in dié sin bemiddel en nie metodies verseker 
en objektief geverifieer nie. Hierdie sirkulêre spel van deel en geheel in kuns, historiese interpretasie 
en interkulturele verstaan is natuurlik nou verwant aan die model van die gesprek of dialoog. Hier 
keer die (Platoniese) konsep van dialoog weer terug in die vorm van vraag en antwoord. Taal in 
die vorm van gesprek of dialoog lei ons dan na horisonversmelting. Horisonversmelting vind daar 
plaas waar ’n kunswerk, of ’n teks of enige ander kultuurverskynsel in ’n kritiese gesprek of 
dialoog met die verstaanshorison van die interpreteerder geplaas word. 

2.2-3  Hierdie bondige bespreking van Gadamer se beskouing van tradisie en die rol van die 
werkingshistoriese subjek bied ’n goeie basis om sy kritiek op Habermas se begrip van selfrefleksie 
en die rol daarvan in die sosiale lewe te verstaan. Die selfrefleksiewe subjek, gewapen met die 
metodes van die wetenskap, kan volgens Gadamer sigself nie bevry van die tradisies wat hy of 
sy wil bestudeer nie. Historiese verstaan is nie aan die gebruik van ’n objektiverende metode 
ondergeskik nie. Soos hierbo bespreek, is historiese verstaan vir Gadamer ’n dialogies-talige 
verstaan wat nie volgens ’n model van self-refleksiewe kennis werk nie. Dit is eerder ’n openheid 
tot die ander (die saak) as ’n metodiese ingesteldheid. Gadamer ondersteun die ideaal van 
emansipasie in soverre dit ’n proses is, waar nuwe doelwitte voortdurend gestel word en so eie 
aan die ontwikkeling van die historiese en sosiale lewe is. Wanneer hierdie ideaal egter op volledige 
refleksie ingestel is, word dit vir Gadamer leeg en maak hy (1971a:75;1985a:286) die punt dat 
“[f]rom Husserl (in his doctrine of anonymous intentionalities) and from Heidegger (in his 
demonstration of the ontological abridgement inherent in the idealist concepts of subject and 
object) we have learned to see through the false objectification with which the concept of reflection 

14	 Gadamer (1975a:102;2004:106) skryf (my vertaling): “Die verrukking van die spel, die fassinering 
wat dit uitoefen, bestaan presies uit die feit dat die spel meester van die spelers word. […] Dié wat 
poog om iets te doen, word as’t ware iets mee gedoen. Die eintlike subjek van die spel [...] is nie die 
speler nie, maar die spel self.”



540

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

is loaded.” Gadamer verskil dus met Habermas se siening dat emansipatoriese selfrefleksie tot ’n 
volledige (volkome) individu en samelewing sal lei.15 In een van die min persoonlike momente 
van die debat gaan Gadamer (1975:534;2004:574) selfs sover as om Habermas as bloot net nog 
’n moderne Robespierre te beskryf wat met die prediking van ’n abstrakte en rasionele moraliteit 
ons aan ’n verfynde regime van rasionaliteit uitlewer.16 Met ander woorde, Gadamer kritiseer die 
dogmatiese selfoorskatting van die mag van selfrefleksie.
	  Gadamer se kritiek op Habermas se gebruik van selfrefleksie kan verder ook op laasgenoemde 
se gebruik van die modelle van psigoanalise en ideologiekritiek toegepas word. Daar is gesien 
dat Habermas meen dat Gadamer tradisie en taal te onskuldig sien en die verskuilde ideologiese 
belange daarin mis. Behalwe die probleem van rasionaliteit wat in die model opgesluit lê, is dit 
vir Gadamer ook ’n ope vraag of daar so soomloos van individuele patologieë na die sosiale sfeer 
oorbeweeg kan word.17 Hoy (1978:175) verwys in dié verband na die slotgedeelte van Freud se 
Civilization and its Discontents waar die analogie tussen die individu en die gemeenskap self 
bevraagteken word. Vir Gadamer wat die “gesonde skeptisisme” van Freud deel, is die gesag wat 
Habermas in ’n waarheidsteorie sien (via ideologiekritiek) in konflik met die begrip praxis – ’n 
punt wat hieronder (2.5) verder uitgewerk word. Indien die betekenis van suiwer rasionele 
konsensus aanvaar word, soos by Habermas, kom ’n belangrike verskil tussen die individuele en 
sosiale sfeer na vore.18 Gadamer (1971a:81-82;1985a:291) stel dit soos volg: “The emancipatory 
power of reflection to which the psychoanalist lays claim thus has its limit – a limit which is 
defined by the larger social consciousness (gesellschaflichen Bewusstsein) in terms of which 
analyst and patient alike understand themselves, along with everyone else.”

2.4	 Wat die ontologiese by Gadamer betref kan Habermas die punt van psigoanalise, soos bespreek, 
net maak as hy Gadamer se stelling dat hermeneutiek ’n universele aanwending het, kan omver­
werp. Die hermeneutiek se aanspraak op universaliteit berus op die gedagte dat alle verstaan deur 
middel van taal geskied, wat Gadamer Sprachlichkeit noem. Gadamer (1975:450;2004:470) se 
beroemde stelling lui: Syn wat verstaan kan word is taal (Sein, das verstanden werden kann, ist 
Sprache). Soos Hoy (1978:123) uitwys, sluit filosofiese hermeneutiek egter ook Sprachkritik in. 
Dit is ’n kritiese beweging wat poog om die voorveronderstellings in enige diskoers te verhelder. 
In sy alternatief op Sprachlichkeit en Sprachkritik is Habermas van mening dat die konkrete 
situasie eerder aan die hand van sekere rasionele beginsels (ontleen aan die psigoanalise en 
ideologiekritiek) as meetinstrumente van die rede, getoets kan word. Daar is gesien dat 
hermeneutiese verstaan, vir Habermas, slegs een aspek van die werklikheid is – naas ander aspekte 
soos arbeid en mag.19 Hierteenoor staan Gadamer se ontologiese opvatting, soos by Heidegger, 
dat taal en wêreld gelykoorspronklik is en dat beide histories is. Sonder retoriek is geen sosiale 
praktyk moontlik nie. Arbeid en mag lê vir Gadamer nie buite taal nie, en die werklikheid geskied 
nie agter die rug van die taal nie.20

15	 Kyk Ingram (1982:153) en Mendelson (1979:59-60, 70).
16	 Hoy (1978:126) en Depew (1981:436) verwys na Gadamer se opmerking dat Habermas ’n moderne 

Robespierre is. Hiermee reageer hy op Habermas (1971a:48;1977:357) se verwysing na hom as ’n 
tydgenootlike Burke.   

17	 Kyk Nijk (1978:284): “Is het mogelijk, zinvol en gerechtverdigd het psychoanalytische model uit de 
sfeer van het pathologische over te brengen op het vlak van het normale sociale verkeer?”   

18	 Mendelson (1979: 67-68) wys op die gevaar van manipulasie in die model van psigoanalise.
19	 Mendelson (1979:65-66) gee Gadamer gelyk dat hermeneutiek ook arbeid en mag insluit. Hy dink 

tog dat Gadamer hier van Habermas kan leer. Hy sluit aan by Ricoeur (1981:162) dat sekere aspekte 
in taal tot stand kom, maar ander tot taal tot stand kom.   

20	 Kyk How (1980:140) en (1985:135-136, 140). 



541

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

	 That in no way means – Habermas’s imputations notwithstanding – that the material existence 
of practical life is determined by the linguistic articulation of consciousness; it means simply 
that there is no social reality, with all its concrete compulsions (realen Zwangen), which does 
not also exhibit itself in a linguistically articulated consciousness. Reality does not happen 
“behind the back of language”; it happens behind the backs of those who live in the subjective 
opinion that they understand the world (or no longer understand it), and it happens in language 
as well. (Gadamer 1971a:75-76; 1985a:287)

Soos Hoy (1978:124) dit stel, kom taal nie voor die wêreld tot stand nie – beide taal en wêreld 
verskyn tegelyk. As die een verander, verander die ander ook. Vandaar Gadamer se opmerking 
hierbo dat taal en wêreld vervleg is. Die probleem van refleksie – die antitetiese verhouding tussen 
gees en wêreld, subjek en objek – word hierdeur getransendeer. Die wêreld is nie ’n onafhanklike 
objek van taal nie, want die wêreld bied sigself in taal aan. 

2.5	 Dit is bekend dat Gadamer in die uitwerk van sy filosofiese hermeneutiek ’n spesiale plek 
vir Aristoteles en sy nalatenskap inruim. Binne die konteks van die Habermas-Gadamer debat 
gaan dit hier oor die verhouding tussen teoretiese en praktiese kennis. Die Aristoteliese insig wat 
Gadamer verder neem is dat die suiwere teoretiese kennis van die goeie nie vanself na die goeie 
lewe lei nie. So ’n kennis is leeg in vergelyking met praktiese verstaan wat in aktuele situasies 
ingebed is. Dit is op hierdie punt dat Gadamer van mening is dat Aristoteles se begrip van praktiese 
wysheid (fronesis) steeds relevant in die kontemporêre filosofiese debat is.21 Gevolglik is dit 
onbillik om alle neo-Aristoteliese denkers as konserwatief of anti-modernisties te interpreteer. 
Gadamer wil deur die begrip fronesis wys op die verhouding tussen die universele en die 
partikuliere. In universele rasionele projekte of ondersoeke kan daar nooit ontvlug word van die 
rol van die partikuliere praxis nie. Daarom is hermeneutiek altyd ook praktiese filosofie. Gadamer 
is dus van mening dat filosofiese hermeneutiek ’n bydrae lewer om die menslike praxis te verstaan, 
en dat Kritiese Teorie hier nie die alleenreg het nie.

3.	 HABERMAS EN GADAMER NA DIE DEBAT 

Soos goeie gespreksgenote het beide Habermas en Gadamer uit hulle debat met mekaar geleer. 
Gadamer kon, danksy die debat, weer na die kritiese potensiaal van sy filosofiese hermeneutiek 
kyk. Dit is veral die geval daar waar objektiewe selfmisverstande so verbeter word dat individuele 
vryheid verhoog kan word. In die proses reageer Gadamer op die digotomie tussen tradisie en 
refleksiewe toeëiening daarvan, soos Habermas dit formuleer, soos volg: Mense kan hulleself 
ongetwyfeld uit ’n gegewe tradisie reflekteer, maar die tradisie wat dan verkry word, word slegs 
verstaanbaar deur kritiese vraagstelling en betekenisverwagtings wat in die geheel nooit deur 
refleksie deursigtig gemaak kan word nie. Vir Gadamer is hermeneutiese refleksie veral nodig 
waar die beperktheid van proposisionele logika sigbaar word (Gadamer 1971b:288). So word 
“verstaanbare gesprek” teen meetbare proposisionele logika in taal gestel. Hermeneutiek herinner 
ons daaraan dat elke menslike taal in dialoog begrond is. Proposisies is nie alles nie (Grondin 
1994:132). Hermeneutiek as krities-refleksiewe kennis maak ons bewus wat by ’n gegewe 
proposisie op die spel is en watter eise die waarheidsaansprake daarvan stel. Proposisies kan 
natuurlik verkeerd bewys word deur logiese kriteria, maar dit is ’n ope vraag of ons daardeur die 

21	 Kyk Duvenage (2013).



542

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

“siel van die gesprek” (Plato) tref (Gadamer1971b:288). Dit dui op die binne-gesprek (inner 
conversation) wat altyd anderkant proposisies lê – en waarop hermeneutiek as krities-refleksiewe 
kennis ons bedag maak (Grondin 1994:133). 
	  Habermas het, op sy beurt, nog meer van dié debat geleer. Die vroeëre Habermas van die 
1960’s het selfrefleksie (via ideologiekritiek en psigoanalise) gebruik om by ’n geëmansipeerde 
samelewing uit te kom – sy diepte-hermeneutiek. In die 1970’s het Habermas egter hierdie program 
van selfrefleksie, en die poging om Kritiese Teorie in ’n emansipatoriese kennisbelang te begrond, 
laat vaar. In die plek daarvan het die begrip kommunikasie ingeskuif. Die idee dat Kritiese Teorie 
in kommunikasie begrond word, is volgens Ingram (1987:17-18) een van die belangrikste gevolge 
van sy debat met Gadamer. Dit het het uiteindelik in Habermas se magnum opus, die Theorie des 
kommunikativen Handelns (1981) neerslag gevind. In die plek van die paradigmas van psigoanalise 
en ideologiekritiek kom nou kommunikatiewe taalgebruik – die universele legitimiteit van 
ooreenkoms wat in taal ingebed is. Hierdie denkskuif van Habermas het daartoe bygedra dat 
kommentatore die mening toegedaan is dat die verskil tussen Gadamer en Habermas later in die 
1980s nie so groot as ten tye van hulle debat (1967–1971) was nie.22 Die vraag bly egter staan of 
Habermas met die beweging weg van ’n sosiologiese model van selfrefleksie en psigoanalise na 
die ideale gespreksituasie van kommunikasie inderdaad nader aan die hermeneutiese posisie 
gekom het?23 Die antwoord hierop is dubbelsinnig. Al het Habermas nader aan die hermeneutiese 
posisie gekom, het hy steeds ’n probleem met die ontologiseringsmotief en taalidealisme by 
Gadamer. Filosofiese hermeneutiek handhaaf ’n optimisme oor taal (as dialoog) as sou dit 
genoegsaam wees om sosiale misstande op te los. Hierteenoor verdedig die latere Habermas 
(1984:15) steeds sekere standaarde in kommunikasie (nl. kritiseerbare geldigheidsaansprake) 
hoewel hy dit nou in die vorm van sosiale rekonstruksie in die “... know-how of subjects who are 
capable of speech and action ...” plaas (Feldman 2005:311-312). In die proses word Habermas 
(1996:322) se begrip van die ideale gespreksituasie ook as ideale kommunikasiegemeenskap 
herformuleer. “In this sense communicative action refers to a process of argumentation in which 
those taking part justify their validity claims before an ideally expanded audience. ... Participants 
in argumentation proceed on the idealizing assumptions of a communication community without 
limits in social space and historical time.” 

4.	 DIE KRITIEK VAN TRADISIE EN DIE TRADISIE VAN KRITIEK IN DIE 
GEESTESWETENSKAPPE 

Dit is duidelik dat een van die sentrale aspekte in die debat tussen Habermas en Gadamer, en die 
nagevolge daarvan, die kwessie van kritiek is. Het ons ’n interpretatiewe of sosiale kritiek in die 
geesteswetenskappe nodig? En watter rol speel tradisie en rasionaliteit hier? Het ons ’n kritiek 

22	 Kyk Bernstein (1983:190-196) en How (1980:132). Ingram (1987:188) sluit met die aanhaling van 
Habermas by die punt aan: “...participants in discourse know, or at least they are able to know, that 
even the presuppositions of an ideal speech situation is only necessary because convictions are formed 
and contested in a medium that is not ‘pure’ nor removed from the world of appearance in the manner 
of Platonic ideals.” Lawrence (in Gadamer 1985b:xvii–xviii) skryf: Like critical theory, to which it 
admittedly bears many similarities, the philosophical hermeneutics that began in the Marburg of the 
1920s is not so much a philosophy as an antidote to philosophical dogmatism. It is a kind of  ‘negative 
dialectics’ that aims above all at the liquidation of fixed and fast-frozen positions.”   

23	 Jean Grondin (2003: 311) skryf: “Emancipatory utopia has been replaced by a discourse ethics oriented 
to the hermeneutical model of coming to an understanding. In this way ideology critique has itself 
become more hermeneutical.”  



543

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

van die tradisie of ’n tradisie van kritiek in die geesteswetenskappe nodig? Wat word bedoel met 
gees in die geesteswetenskappe? Moet die menslike gees ontologies opgevat word soos by Gadamer 
(in die naweë van Heidegger), selfrefleksief (die vroeëre Habermas) of via die argumentatiewe 
diskoers van kommunikatiewe handeling (die latere Habermas)? 
	  Om hierdie vrae te beantwoord, is dit die moeite werd om weer te kyk wat kritiek 
onderskeidelik vir Gadamer in hulle debat (en daarna) beteken. Gadamer se posisie kan opsommend 
as ons interpretatiewe bestaan-in-die wêreld beskryf word. Oor die kwessie van interpretatiewe 
of sosiale kritiek, voeg Gadamer min by. Sy standpunt is gewoon dat kritiek deur gewone 
hermeneutiese prosesse na vore kom – soos enige ander prakties-interpreterende handeling 
(Feldman 2005:316). Hier word filosofiese hermeneutiek praktiese filosofie. So ’n benadering is 
vir Gadamer (1976:108-109; 1981:111-112) niks anders nie as ’n hermeneutiek wat van sy eie 
filosofiese voorveronderstellings en implikasies bewus is. Die aanknopingspunt hier is Aristoteles 
se etiek. Indien ’n mens sy lewe teoreties rig, word die deug van fronesis (praktiese wysheid) 
veronderstel. In hierdie deug word teorie of die soeke na wysheid net so min ingekort as die belang 
van praxis. Hierdeur het Aristoteles die wisselwerking tussen teorie en praktyk mooi raakgesien. 
Die “teorie” van interpretasie is nie slegs ’n teorie nie, maar is ’n voortdurende bemiddeling tussen 
die partikuliere (lokale) en die universele. Enige universele (bv. ’n teorie of wetenskaplike program) 
wat die partikuliere misken, kan dus gekritiseer word. Dit bring ons by filosofiese hermeneutiek 
as ’n tradisie van kritiek. Hermeneutiese kritiek fokus veral op die verskraling van praxis deur 
tegniek. Volgens Gadamer moet die wetenskap met die lewenswêreld van die mens geïntegreer 
wees. Hierdeur word wetenskap en tegniek so gerekontekstualiseer dat die leefwêreld, polis en 
solidariteit gered kan word.24 Gesonde oordeelvermoë (sensus communis) word in die spel van 
dialoog, vraag en antwoord, tradisie en toepassing en vooroordeel en kritiek gevind (Ingram 
1987:174-175).
	  Habermas is uit die aard van die saak krities op Gadamer se optimisme oor die legitimiteit 
van ons hermeneutiese konteks. In sy latere werk maak Habermas die onderskeid tussen 
lewenswêreld en sisteem. Die lewenswêreld is die sfeer van simboliese reproduksie, met ander 
woorde die hermeneutiese sfeer van kommunikasie, interpretasie en verstaan. Aan die ander kant 
kan die ekonomiese en administratiewe sisteem die lewenswêreld verwring en kolonialiseer. In 
dié opsig kan kommunale tradisies en hermeneutiese vooroordele illegitiem gereproduseer word 
deur die ekonomiese en administratiewe sisteem wat die lewenswêreld kolonialiseer. In hierdie 
geval word die hermeneutiese prosesse van die lewenswêreld deur strategiese en materiële magte 
uit die ekonomiese en administratief-burokratiese sisteem verwring. Hierteen is Gadamer se 
antwoord dat indien kritiek gekommunikeer en verstaan moet word, kan dit nie anders as om 
hermeneuties te wees nie. Dit bring ons weer by die punt uit: Wat moet kritiek vandag wees? Moet 
kritiek vanuit die hermeneutiese proses benadering kom? Dit is Gadamer se posisie met die tradisie 
van kritiek. Of moet kritiek van buite die hermeneutiese proses kom? Dit is Habermas se kritiek 
van tradisie. Is daar enigiets betekenisvol buite die hermeneutiese proses? Vereis kritiek ’n spesiale 
metode of metodes (Feldman 2005:316-317)? Is die menslike gees ’n geval van kognitiewe 
selfrefleksie en argumentatiewe diskoers, of is die menslike gees, afgesien daarvan ook oop om 

24	 Bernstein (1983: 150) skryf: “…for Gadamer the ‘chief task’ of philosophic hermeneutics is to ‘correct 
the peculiar falsehood of modern consciousness’ and ‘to defend practical and political reason against 
the domination of technology based on science.’ It is the scientism of our age and the false idolatry 
of the expert that pose the threat to practical and political reason. The task of philosophy today is to 
elicit in us the type of questioning that can become a counterforce against the contemporary deformation 
of praxis. It is in this sense that hermeneutic philosophy is the heir of the older tradition of practical 
philosophy.”



544

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

ontvanklik te wees vir iets wat groter as die menslike gees is? Hierdie is die boeiende vrae wat 
op antwoorde wag indien dit ons erns is om oor die kwessie van die tradisie van kritiek en die 
kritiek van tradisie in die geesteswetenskappe na te dink en te besin. 

BIBLIOGRAFIE

Bernstein, R.J. 1983. Beyond Objectivism and Relativism: Science, Hermeneutics, and Praxis. London: 
Blackwell. 

Cameron, W. 1996. On Communicative Actors talking past one Another. Philosophy Today 40(1): 160-168.
Depew, D. 1981. The Habermas-Gadamer Debate in Hegelian perspective. Philosophy and Social Criticism 

8: 425-446. 
Duvenage, P. 2013. Praktiese wysheid (fronesis) in ’n verdeelde samelewing. Litnet Akademies 10 (2) 

Augustus: 577-601. 
Feldman, S. 2005. The Problem of Critique: Triangulating Habermas, Derrida, and Gadamer within 

Metamodernism. Contemporary Political Theory 4: 296-320.
Gadamer, H-G. 1967. Kleine Schriften I. Tübingen, J.C.B Mohr. 
Gadamer, H-G. 1971a. “Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik. Metakritische Erörterungen zu Wahrheit 

und Methode.” In K-O. Apel e.a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, pp. 57-82. Frankfurt: 
Suhrkamp. Hierdie antwoord aan Habermas het oorspronklik in Gadamer (1967:113-130) verskyn. Vir 
vertaling, kyk Gadamer (1985a). 

Gadamer, H-G. 1971b. “Replik.” In K-O. Apel e.a. (Hrsg.): Hermeneutik und Ideologiekritik, pp. 283-317. 
Frankfurt: Suhrkamp. Hierdie is Gadamer se tweede antwoord aan Habermas. Vir vertaling, kyk Gadamer 
(1990). 

Gadamer, H-G. 1975. Wahrheit und Methode. 4de uitgawe. Tübingen: J.C.B. Mohr. Vir Engelse vertaling 
kyk Gadamer (2004).

Gadamer, H-G. 1976. Vernunft im Zeitalter der Wissenschaft. Frankfurt: Suhrkamp.
Gadamer, H-G. 1981. Reason in the age of science. Vertaal deur F.G. Lawrence. Cambridge, Mass.: MIT 

Press.
Gadamer, H-G. 1985a. “Rhetoric, Hermeneutics, and the Critique of Ideology.” In K. Mueller-Vollmer (ed.): 

The Hermeneutic Reader, pp. 274-292. London: Blackwell.
Gadamer, H-G. 1985b. Philosophical Apprenticeships. Vertaal deur R. Sullivan. Cambridge, Mass.: MIT 

Press.
Gadamer, H-G. 1990. “Reply to my Critics.” In G. Ormiston & A. Schrift (eds): The Hermeneutic Tradition, 

pp. 273-297. Albany: SUNY Press. 
Gadamer, H-G. 2004. Truth and Method. Vertaal deur J. Weinsheimer en D.G. Marshall. 2de hersiene uitgawe. 

New York: Continuum.
Giurlanda, P. 1987. Habermas’ critique of Gadamer. Does it stand up? International Philosophical Quarterly 

27: 33-41.
Grondin, J. 1994. Introduction to Philosophical Hermeneutics. New Haven: Yale University Press. 
Grondin, J. 2003. Hans-Georg Gadamer. A Biography. New Haven: Yale University Press.
Habermas, J. 1967. “Zur Logik der Sozialwissenschaften.” Philosophische Rundschau 14 Beiheft 5. 
Habermas, J. 1971a. “Zu Gadamers Wahrheit und Methode.” In K-O. Apel e.a. (Hrsg.): Hermeneutik und 

Ideologiekritik, pp. 45-56. Frankfurt: Suhrkamp. Hierdie opening van die Habermas/Gadamer debat 
het oorspronklik in Habermas (1967) verskyn. Vir Engelse vertaling, kyk Habermas (1977). 

Habermas 1971b. “Die Universalitätsanspruch der Hermeneutik.” In K-O. Apel e.a. (Hrsg.): Hermeneutik 
und Ideologiekritik, pp. 120-159. Frankfurt: Suhrkamp. Hierdie is Habermas se tweede skrywe aan 
Gadamer. Vir Engelse vertaling, kyk Habermas (1985). 

Habermas, J. 1972 (2nd ed.). Knowledge and Human Interests. London: Heineman. Oorspronlik in Duits in 
1968 gepubliseer.

Habermas, J. 1977. “A Review of Gadamer’s Truth and Method.” In F. Dallmayr and T. McCarthy (eds): 
Understanding and Social Inquiry, pp. 335-363. Nortre Dame: University of Nortre Dame Press. 

Habermas, J. 1984. The Theory of Communicative Action. Vol I. Trans. by T. McCarthy. Boston: Beacon 
Press. Oorspronklik in Duits in 1981 gepubliseer.



545

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 4: Desember 2013

Habermas, J. 1985. “On Hermeneutics’ Claim to Universality.” In K. Mueller-Vollmer (ed.): The Hermeneutic 
Reader, pp. 294-319. London: Blackwell. 

Habermas, J. 1986. Autonomy and Solidarity. Interviews with Jürgen Habermas. Ed. by P. Dews. Norfolk: 
Thetford Press.

Habermas 1996. Between Facts and Norms: Contributions to a Discourse Theory of Law and Democracy. 
Trans. by W. Rehg. Cambridge, MA: MIT Press. 

Held, D. 1980. Introduction to Critical Theory. London: Hutchinson.
How, A. 1980 Dialogue as productive limitation in Social Theory: The Habermas-Gadamer Debate. Journal 

of British Society for Phenomenology 11: 131-143.
How, A. 1985. A case of Creative Misreading: Habermas’s evaluation of Gadamer’s Hermeneutics. Journal 

of British Society for Phenomenology 16: 132-144.
Hoy, D. 1978. The Critical Circle. Literature and History in Contemporary Hermeneutics. Berkeley: 

University of California Press. 
Hoy, D. 1979. Taking History seriously: Foucault, Gadamer, Habermas. Union Seminary Quarterly Review 

34: 85-95. 
Ingram, D. 1982. The Possibility of a Communication Ethics Reconsidered: Habermas, Gadamer, and 

Bourdieu on Discourse. Man and World 15: 149-161. 
Ingram, D. 1987. Habermas and the Dialectic of Reason. New Haven: Yale University Press. 
Jay, M. 1982. “Should Intellectual History take a Linguistic Turn? Reflections on the Habermas-Gadamer 

Debate.” In D. La Capra & S. Kaplan (eds): Modern European Intellectual History. Ithaca: Cornell 
University Press. 

Jung, H. 1982. Phenomenology as Critique. Human Studies 5: 161-181.
Kelly, M. 1998. The Gadamer/Habermas debate Revisited: The question of Ethics. Philosophy and Social 

Criticism 14. 369-389. 
Kisiel, T. 1970. Ideology Critique and Phenomenology: The current debate in German Philosophy. Philosophy 

Today 14: 151-160. 
Lawn, C.; Keane, N. 2001. The Gadamer Dictionary. London: Continuum. 
Malpas, J. 2009. “Hans-Georg Gadamer.” Stanford Encyclopedia of Philosophy (online). http:plato.stanford.

edu/entries/gadamer/. Geraadpleeg op 30/04/2012.
McCarthy, T. 1982. “Rationality and Relativism: Habermas’s overcoming of Hermeneutics. In J. Thompson 

& D. Held (eds): Habermas Critical Debates, pp. 57-78. London: Macmillan.
McCarthy, T. 1984 (1978). The Critical Theory of Jürgen Habermas. Cambridge: Polity. 
Mendelson, J. 1979. The Habermas-Gadamer Debate. New German Critique 18: 44-73.
Misgeld, D. 1976. “Critical Theory and Hermeneutics.” In J. O’neill (ed.): On Critical Theory. New York: 

Seabury Press. 
Misgeld, D. 1981. Science, Hermeneutics, and the Utopian content of the Liberal-Democratic Tradition. 

New German Critique 22: 123-144.
Müller-Doohm, S. 2008. Jürgen Habermas. Basisbiographie. Frankfurt: Suhrkamp.
Nuyen, A. 1995. Critique of Ideology: Hermeneutics or Critical Theory? Human Studies 17: 419-432. 
Nijk, A. 1978. Hermeneutiek Ideologiekritiek. Kennis en Methode 2: 282-318.
Piercey, R. 2004. Ricoeur’s Account of Tradition and the Gadamer-Habermas Debate. Human Studies 27: 

259-280.
Ricoeur, P. 1981. Hermeneutics and the Human Sciences. Ed. by J. Thompson. Cambridge: CUP.
Romm, N. 1987. “Habermas se Wetenskapsteorie.” In J. Snyman en P. du Plessis (reds.): Wetenskapbeelde 

in die Geesteswetenskappe. Pretoria: RGN. 
Thomassen, L. 2010. Habermas. A Guide for the Perplexed. London: Continuum.
Wachterhauser, B. 1986. Hermeneutics and Modern Philosophy. New York: SUNY.
Wellmer, A. 1971. Critical Theory of Society. New York: Herder & Herder.
Woest, J. 1988. Verstaan en Handeling. ’n Evaluerende Ondersoek van die polemiek tussen Hans-Georg 

Gadamer en Jürgen Habermas insake die Universaliteitsaanspraak van die Hermeneutiek. Stellenbosch: 
Ongepubliseerde DPhil, US.

Wolff, P. 1975. Hermeneutics and the Critique of Ideology. Sociological Review 23: 811-829.
Wright, K. 1998. “Gadamer.” In C. Craig (ed.): Routledge Encyclopedia of Philosophy. London: Routledge. 


