
487

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Boekbesprekings / Book Reviews

Here en boere. Die kolonie aan die Kaap onder die Van der Stels, 1679–1712 (2013)
– Karel Schoeman
Uitgewer: Protea Boekhuis
Bladsye: 596
ISBN: 978-1-86919-273-0

Met Simon van der Stel se aankoms aan die Kaap in 1679, het die nedersetting nog net 27 jaar 
bestaan, maar daar was reeds ’n vinnige opeenvolging van sewe verskillende kommandeurs en 
goewerneurs! Die eerste moeilike jare was nou agter die rug en Van der Stel, ’n energieke en 
ondernemende man, se aankoms het saamgeval met ’n tydperk van toenemende welvaart en stabiliteit. 
Simon van der Stel sou meer as twintig jaar as kommandeur en goewerneur aan die Kaap deurbring 
en hierdie boek gaan oor dié tydperk, asook oor sy seun, Adriaan, wat hom opgevolg het. 
	 Here en boere is die laaste aflewering van ’n vyfdelige publikasie Kolonie aan die Kaap, wat 
ingelei is deur Schoeman se boek Patrisiërs & prinse. Die Europese samelewing en die stigting 
van ’n kolonie aan die Kaap, 1619–1715 (2008). In dié eerste boekdeel skryf Schoeman veral oor 
Nederland, maar ook oor die ander Europese lande waaruit die mense wat in diens van die VOC 
na die Kaap gekom het, gestam het. Om iets van die VOC-amptenare te verstaan, moet ’n mens 
ook kennis neem van die agtergrond waaruit hulle gekom het. Dit is belangrik, aangesien Schoeman 
in die boek ’n hipotese oor die ontstaan van ’n eiesoortige kultuur aan die Kaap wil bewys. Sy 
werksmetode by die skryf daarvan was om uiters omvattend van sekondêre en gepubliseerde 
primêre bronne gebruik te maak, eerder as om weer eens deur die argivale bronne te werk.
	 Die Nederland wat in Patrisiërs & prinse beskryf word, was ook die land wat Adriaan van 
der Stel, Simon se vader, in 1623 verlaat het om met die rang van onderassistent in diens van die 
VOC na die Ooste te gaan. Simon is op 3 November 1639 in Batavia gebore. Die eerste ses jaar 
van sy lewe bring hy deur op Mauritius, die beskeie buitepos van die VOC. Daar is min gegewens 
oor Simon se grootwordjare in Batavia. In 1659 verlaat hy die Ooste en gaan na Nederland waar 
hy in 1663 in die huwelik bevestig word met Johanna Jacoba Six, lid van ’n vooraanstaande 
Amsterdamse patrisiërfamilie. In 1679 neem die VOC die ietwat verrassende besluit om Simon 
van der Stel as kommandeur van die Kaap aan te stel, hoewel hy nie vantevore in diens van die 
VOC was nie. Simon kom dus in 1679 in die Kaap aan, vergesel van sy skoonsuster, Cornelia 
Six, en ses van sy kinders. Sy vrou en twee jongste kinders bly in Nederland agter. Schoeman 
spekuleer baie interessant oor hierdie buitengewone gebeure. 
	 In die eerste drie hoofstukke van Here en boere word die omstandighede aan die Kaap met 
die aankoms van Van der Stel beskryf, asook sy bydraes op die gebied van landbou en 
boomaanplanting, sy reise na die binneland, sy kragdadige optrede teen oneerlikheid van amptenare 
en sy verkryging van Constantia. In 1690 word Van der Stel van kommandeur tot goewerneur 
bevorder. Min of geen van dié inligting is werklik nuut, maar omdat dit met die inhoud van al die 
vorige boeke oor Van der Stel oorvleuel, is dit besonder interessante leesstof. Dwarsdeur die teks 
staaf Schoeman sy gegewens met direkte aanhalings en verwysings. Sewentiende- en agtiende-
eeuse Nederlandse woorde en uitdrukkings word direk in die teks ontgin, byvoorbeeld “gerigts
plaats” (teregstellingsplek) of “derbel” (sinlik, ligsinnig) en nog baie ander.
	 Dan volg die opwindende middelste deel van die boek – vier hoofstukke wat handel oor die 
elite aan die Kaap met eeuwisseling van die sewentiende na die agtiende eeu, hulle sosiale lewe 
en die ontstaan van ’n koloniale kultuur. Hier is die fiksieskrywer Karel Schoeman aan die woord 



488

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

wat hierdie hoofstukke as ’n heerlike stuk kultuurgeskiedenis aanbied. Hoofstuk vier, Elite aan 
die Kaap, bied ’n dwarssnit van die destydse Kaapse gemeenskap. Hierin word die lewensverhale 
vertel van die skatryk boer, Henning Hüsing, en sy latere vriend, Adam Tas, wat in 1697 aan die 
Kaap arriveer, asook van Jacob van der Heyden, Ferdinandus Appel, Pieter van der Bijl en andere. 
Vier gevestigde plaaseienaars word uitgelig, naamlik Johannes Mulder, Pieter Robbertsz, Isaq 
Schrijver en darem ook een vrou, Catharina Cloete! 
	 Hierna volg twee hoofstukke oor die Ontstaan van die koloniale kultuur waarin Schoeman 
die fisiese ruimte weergee van die mense wat aan die Kaap leef. Die huise en herberge wat die 
vryburgers en amptenare vir hulleself gebou het en die boumateriaal word bespreek. Spoedig was 
daar ook herehuise, en weer eens word die huis van die welaf Henning Hüsing genoem. Woningbou 
in die Kaapse binneland en Stellenbosch word apart bespreek. Daarna die interieurs, die meubels, 
die hout waarvan die meubels gemaak is, gordyne, bedbehangsels, porselein en eetgerei, en 
skilderye. Die bron van inligting vir hierdie gegewens was meestal boedelinventarisse. Verdere 
inligting uit dieselfde bron het Schoeman ook gehelp om uitvoerig oor die klere en juwele van 
die mense aan die Kaap te skryf. Om veralgemening te voorkom, het Schoeman ses spesifieke 
boedels tussen die jare 1692 en 1703 uitgesonder en elk van hulle intensief bespreek.
	 Die skildering van die sosiale lewe aan die Kaap is lekker leesstof. Ongeveer almal het 
meegedoen aan die (onwettige!) handel in brandewyn en tabak met besoekers op uitseilende skepe 
– waardeur die Kaap die reputasie gekry het van onverbloemde uitbuiting van besoekers! Vir die 
amptenare van die Kompanjie was daar verskeie plegtighede, soos die Nuwejaarsbal in die 
goewerneurswoning, maar vir die vryburgergemeenskap was daar min openbare vermaaklikheid. 
Strawwe was in die sewentiende en agtiende eeu nie net as straf vir die oortreder bedoel nie, maar 
moes ook dien as afskrikmiddels. Gevolglik is erge strawwe soos geseling, brandmerk en ophang 
aan die galg voor al die inwoners uitgevoer – ’n gewilde vorm van vermaak wat gewoonlik op ’n 
Saterdag voltrek is. Daar was darem ook huwelike waar vrolik gedans is en kerkfunksies soos 
doop en begrafnisse. Daar is ook oor en weer gekuier! Al hierdie inligting is uit fragmente van 
Adam Tas se dagboek verkry.
	 Schoeman eindig hierdie besonder interessante deel vyf met die volgende opmerking wat sy 
hipotese oor die ontstaan van ’n eietydse kultuur omvat:
	
	 Om dus te probeer opsom: die taamlik bont versameling amptenare, ambagsmanne, matrose 

en soldate wat hulle aan die Kaap bevind het, het elemente van bestaande Europese kulture 
in die Tafelvallei ingedra, en hul koloniale kultuur is net so letterlik van die grond af opgebou 
soos Van Riebeeck se kleimuurfort of die vlegwerkhuisies van die eerste vryburgers in die 
Liesbeeckvallei.Die eietydse kultuur wat sodoende tot stand gekom het, is saamgestel uit 
elemente uit ’n verskeidenheid bronne, en het tot stand gekom in ’n konteks wat terselfdertyd 
besondere moontlikhede vir sy ontwikkeling gebied het en ook beperkings daaraan opgelê 
het. Dit was nie noodwendig beter of slegter as dié van die eietydse Skotse adel, Engelse 
“gentry” of Nederlandse patrisiaat, of trouens as dié van die inheemse stamme van Afrika 
nie; maar dit het ’n eie karakter besit, een wat erken en gerespekteer moet word. (p342) 

Die laaste twee hoofstukke handel oor Willem Adriaan van der Stel, seun van Simon. Die Here 
XVII het in 1696 besluit om Simon van der Stel as goewerneur van die Kaap te ontslaan en in 
1697 het hulle hom in kennis gestel dat sy oudste seun hom sal opvolg. Willem Adriaan was 34 
jaar oud, en afgesien van die vyf jaar wat hy aan die Kaap deurgebring het, het hy sy hele lewe 
in Nederland gewoon. Daar is nie veel oor sy persoon bekend nie, maar meer oor sy boerdery aan 
die Kaap nadat hy reeds in 1700 vir hom die groot plaas, Vergelegen, aangeskaf het. Hierdie plaas 



489

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

en sy opbrengste was die doring in die vlees van die vryburgers. Waar daar in die verlede gekla 
is oor die tyd wat Simon van der Stel op Constantia deurgebring het, word daar nou oor sy seun 
gekla en oor die tyd wat hy op Vergelegen deurgebring het. Daar is baie oor Willem Adriaan se 
bedrywighede geskryf; gevolglik is daar ’n aantal momentopnames van hom wat van geen van 
sy voorgangers gesê kan word nie. Schoeman wys egter daarop dat dit nie altyd onpartydig is nie. 
Die geskiedenis is bekend, maar dit is kernagtig en baie leesbaar aangebied. Die vryburgers het 
hulle “saak” teen Willem Adriaan gewen, en hy is teruggeroep na Nederland, waarheen hy in 
1708 vertrek het en waar hy ook oorlede is. Sy vader, Simon, sterf in 1712 aan die Kaap en daarmee 
kom die Van der Stel-era tot ’n einde.
	 Daar is geen illustrasies in die boek nie, want soos Schoeman tereg opmerk, die enkeles wat 
wel beskikbaar is, is oorbekend. Schoeman maak ruim van endnote gebruik, wat agterin die boek 
volgens hoofstukke ingedeel is. Daar is ook ’n volledige bronnelys. Besonder waardevol is ook 
die register wat na onderwerpe, persone en plekke verwys. Die boek is versier met ’n kleurryke 
stofomslag wat nogtans nie iets van die inhoud weerspieël nie. Dié lekkerlees-boek word aanbe
veel vir alle mense wat belangstel in geskiedenis, kultuurgeskiedenis en ook genealogie, aangesien 
die inhoud dikwels oor van die oudste familiestamvaders handel.

Linda Zőllner
lindazoll@vodamail.co.za



490

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Philida – van slavin tot geëmansipeerde vrou
Philida – ’n slaweroman 
André P. Brink 
Human & Rousseau 
R295  

Philida – ’n slaweroman is die verhaal van Philida, ’n slavin op die plaas Zandvliet wat afspeel 
in die tydperk voor en tydens die vrystelling van slawe aan die Kaap. Die merkwaardige verhaal 
begin in die jaar 1832, wanneer Philida van Zandvliet na Stellenbosch toe loop om daar by die 
slawebeskermer ’n klag in te dien teen Frans Brink, seun van die plaaseienaar Cornelius Brink, 
omdat hy nie sy belofte om haar vry te koop, nagekom het nie. 
	 Brink was die eerste ontvanger van die Jan Rabie & Marjorie Wallace-skrywersbeurs van die 
Universiteit van Wes-Kaapland en Philida is die produk van daardie beurs. Daar was ’n gevoel 
(om die waarheid te sê, was daar ’n hele polemiek), omdat die beurs aan so ’n gevestigde (lees 
“wit”) skrywer toegeken is. Dit moes eerder aan ’n ontwikkelende ( lees “bruin of swart”) skrywer 
toegeken word, was die argument. Wat ook al die meriete en die redes vir Antjie Krog en Steward 
van Wyk se besluit, volgens Gerwel het jy geweet dat Brink sou “deliver” en hy het. 
	 Aan die einde van die toegelate periode waarin die roman die lig moes sien, het Brink ’n 
voltooide en afgeronde werk op die tafel geplaas. Volgens Gerwel (2012:1) is dit presies soos ons 
Brink ken: “… een van Afrikaans se produktiefste romanskrywers”. Maar, voeg hy by, dit is nie 
Brink se mees vernuwende roman nie. Veel eerder is dit ’n kragtige herinnering aan die verlede 
waaruit ons kom en volgens Jansen (2012:1) is dit boonop uiters noodsaaklik om die stuk 
geskiedenis binne die Suid-Afrikaanse (en Afrikaanse) letterkundige mileu te plaas. 

Philida se rol as voorloper vir vroue-vryheid 

Jansen (2012:1) wys daarop dat in die opgetekende Kaapse geskiedenis-annale die argiefgegewens 
oor Philida maar min is: al wat ons weet, is dat sy in November 1832 ’n klag ingedien en ’n 
verklaring by die slawebeskermer op Stellenbosch afgelê het dat ’n jong wit boer, wat vier kinders 
by haar verwek en beloof het om haar vry te koop, nie sy belofte nagekom het nie.
	 Francois Gerhard Jacob Brink van Zandvliet ontken dat hy ooit seksueel verkeer het met die 
vrou wat hy van kindsbeen af liefgehad het. Ten spyte van die feit dat hy ’n lafaard en swakkeling 
is, wat nóg die wil het om teen sy sadistiese pa op te staan, nóg die manlike ordentlikheid om vir 
die vrou wat hy liefhet, te veg, word sy woord bo hare aanvaar. Was dit slawerny of apartheid in 
sy vroeë stadia? 
	 Juis daarom is Brink se roman so noodsaaklik: nie net om die verwronge feite van die verlede 
reg te stel nie, maar ook om die voorbeeld wat Philida aan ander vroue gestel het, om self iets te 
doen om haar vryheid te bekom, wetenswaardig te maak.

Oor slaweromans in Afrikaans 

Op dié manier word sy, volgens Jansen (2012) onlosmaaklik deel van ’n groep boeiende vroulike 
slawestemme waaraan die Suid-Afrikaanse postkoloniale romanliteratuur ryk is, soos dié van 
Somiela in Rayda Jacobs se The Slave Book (1998) en Sila in Yvette Christiansë se Unconfessed 
(2006). Die tema van slaweromans is nie nuut in Suid-Afrika nie. Brink het met ’n Oomblik in 
die wind (1975) – wat hierdie resensent as student onder Gerwel bestudeer het – asook Houd-
den-Bek (1982) dekades vantevore reeds die kontensieuse terrein van slaweromans verken deur 
altyd voorop te stel dat die skrywer nooit kan weet nie, slegs op metahistoriese wyse kan probeer 
agterhaal en vertel (Jansen 2012). Karel Schoeman het dit gedoen met Armosyn. 



491

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Verhouding tussen slavin en baas 

Philida se verhouding met Frans is tekenend van die verhaal van slawerny aan die Kaap: ’n mooi 
slavin raak betroke in ’n verhouding met haar eienaar – in hierdie geval met die eienaar (baas 
Cornelius Brink) se seun, Frans (kleinbaas). Dis ’n verhaal waarin die vennote van hierdie 
vehoudings nooit op gelyke voet kon meeding nie. Hoeveel sê het die slavinne gehad in hierdie 
verhoudings? Dit is ’n ope vraag. Kon hulle werklik “nee” sê as die baas hulle vir saamslaap 
genooi het, of was dit ook maar net ’n opdrag wat die slaaf moes uitvoer soos een van die talle 
ander take wat hulle moes verrig? Waar trek jy die grens tussen wat Gerwel (2012) “intieme 
wreedheid, of wrede intimiteit” noem? 
	  Volgens Frans se eie vertelling (p.32) het hy al van vroeg ’n oog op Philida gehad, dit ondanks 
die feit dat hulle as speelmaats grootgeword het. Hy kon selfs op sy manier lief wees vir haar, en 
het reeds van kleins af die sensuele in haar raakgesien. Maar dis ’n verhouding “wat mettertyd 
verwikkel tot die seksuele met al die gevolge daarvan: liefde en verraad asook teerheid en 
wreedheid, vervleg in ’n verhouding wat in sy basis bepaal word deur die ongelykhede van ’n 
slaaf-besittende samelewing” (Gerwel 2012). Hierdie perverse intimiteit van slawerny kry verder 
beslag in die verhouding van Frans se pa, Cornelis, met Philida se peet-ouma, Petronella. Cornelis, 
wat erken dat hy die kind is van Petronella, word voorgestel as die opperste wreedaard. Om sy 
lafhartige seun, Frans, teen Philida se klag by die slawebeskermer te beskerm, laat Cornelis haar 
in die openbaar verkrag deur twee jong slawe van die buurplaas L’Ormarins. By ’n latere 
geleentheid probeer hy self om haar te verkrag. Nie eens tydens hierdie opperste wrede daad het 
Frans die ruggraat om vir Philida op te staan nie. 
	 Met die talle verhoudings op Zandvliet tussen baas en slavin kry die leser ’n idee hoe dit was 
om slaaf te wees in die destydse Kaap; vandaar die ondertitel “’n Slaweroman”.

Christenskap vs Islam

Brink gebruik ook hierdie roman om sy lesers in te lig waarom die meeste slawe na die afskaffing 
van slawerny NIE die Christengeloof van hul base aanneem nie (p.249). By meer as een geleentheid 
laat blyk Frans en Philida dat Cornelis se gedwepery met Christenskap en die Bybel hulle eintlik 
walg (p.53). So sou hy die aand na Philida se openbare verkragting, sy optrede probeer regverdig 
uit die Bybel deur – volgens hom – die gepaste gedeeltes voor te lees (p.241). Dis dan ook geen 
wonder nie dat Philida haar tot Islam wend, nadat Cornelius haar en haar twee blondekopkinders 
aan meester De la Bat van Worcester verkoop het. Haar verhouding met Labyn stel haar nie net 
bekend aan die Islam geloof nie, dit help ook om haar op ’n ander manier te bevry: Labyn sou 
haar leer lees en skryf, in vandag se konteks ’n besonder kragtige bemagtigingsaksie wat bydra 
tot haar uiteindelike emansipasie.

Interteks

Gerwel (2012) voer aan dat “André P. Brink is die teoretikus en praktisyn van vernuwing in die 
Afrikaanse romankuns … net [s]oos Van Wyk Louw in die poësie het hy dit reggekry om hom 
telkens te hernuwe”. Philida is volgens Gerwel nie een van daardie Brink-romans wat ’n vernuwing 
aankondig nie. Inteendeel. Dit gryp in baie opsigte terug na vorige romans soos Bidsprinkaan en 
Houd-den-bek. Hierdie roman eindig met Philida en haar vriend Labyn op pad na die Gariep om 
vryheid daar te verken; op pad ontmoet hulle vir Kupido Kakkerlak uit Bidsprinkaan. Hulle help 
hom selfs om ’n gebreekte wawiel reg te maak. Op ander plekke word verwys na Galant, Achilles 
en Ontong uit Houd-den-Bek. 



492

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Philida “brei” haar eie storie  

Jansen (2012) wys ons daarop dat sowel breiery as skaduwees deurlopende romanmotiewe is in 
Brink se werk. So dink Philida: “Ek kan sê: Ek brei my storie enduit. Of ek kan sê: Ek vertel my 
trui heelpad. Want die twee loop saam.” Ouma Nella weer het dikwels gesê: “’n Mens se skaduwee 
[…] hy’s soos jou storie, hy kom ook heelpad saam, dag en nag”. Baie belangrik is hóé Philida 
se storie vertel word en dat Brink sterk daaroor voel dat hy dit mág vertel. In ’n onderhoud op 
LitNet het hy gesê: “Philida se storie wil ek skryf omdat haar storie ook my storie is. My eie 
voorouers was daarby betrokke en is een van die karakters. Ek kan myself nie ken tensy ek ook 
Philida verstaan en deur my eie bloed en gebeente eien nie.”

Tema: die strewe na vryheid

Hierdie is die verhaal van ’n jong slavin, en die reis wat sy moes aflê (meestal kaalvoet) op pad 
na haar eie vryheid en emansipasie. Voor die aankondiging dat slawerny op 1 Desember 1832 
afgeskaf sou word, het baie semen teen slavinne se bene afgeloop. Wat vandag as statutêre 
verkragting bekend sou staan waarvoor die skuldiges jarelank in die tronk sal deurbring, is destyds 
beskou as een van die basiese regte van die slawebaas.
	 Op tematiese vlak handel die roman rondom vrae oor die aard en betekenis van vryheid. 
Gerwel voer aan dat “om slaaf te wees, is om die uiterste teenstelling van vryheid te beleef ... dat 
alles van buite af vir jou besluit word. Jy moet maar net luister en maak soos hulle sê. Of dit nou 
is om ’n stuk breiwerk uit te trek of oor te brei, en of dit is om te loop kromstaan dat ’n man jou 
met ’n sambok kan bykom.”
	 Gerwel noem heel tereg dat Brink in ’n vroeëre roman al die hoofkarakter, ’n slaaf, laat 
opmerk het dat hy nooit ’n slaaf “was” nie, maar “aangehou is as slaaf”. In wese beteken dit dat 
jy net slaaf is, as jy bereid is om slaaf te wees. Vir hierdie resensent is die vernaamste tema in 
hierdie roman derhalwe die wete dat Philida ’n groeiende bewussyn ontwikkel dat ware vryheid 
van binne kom (al is dit dan ook soos voorgesê deur ouma Nella). Dis een ding om vrygestel te 
word deur wetgewing, dis ’n heel ander saak om steeds verkneg te wees aan intellektuele slawerny. 
	 Dis my belewing dat baie voormalige slawe juis slagoffers is van hul eie onvermoë om soos 
vrymense te leef, om steeds as agterryer vir die baas op te tree. Dit sou aanleiding gee tot die 
bekende spreekwoord, “Ek het maar net saam met die baas gekom”. Hierin is ’n groot stuk waarheid 
wat ook in die kontemporêre geskiedenis weerklank vind. Is dit nie die probleem op ons plase 
vandag nie? En is dit nie die wortel van die kwaad as plaaswerkers betoog vir vryheid, maar 
wanneer hulle alleen in die baas se teenwoordigheid is, kan hulle, anders as Philida, nie opstaan 
teen die baas nie. So kry Philida ook eietydse en universele betekenis.

Metafore vir Vryheid

Brink maak van verskeie metafore gebruik om die tema te illustreer, sommige soos Jansen (2012) 
aandui, is dalk geforseerd, maar nogtans nuttig om in ’n vierdejaarsklas te ondersoek. Ek verwys 
na net twee voorbeelde: om skoon te was en om skoene te kry.
	 Soos reeds vroeër genoem, pak Philida hierdie reis na Vryheid kaalvoet aan. Om slaaf te 
wees, is om nie skoene te mag hê nie. Philida se droom om eendag skoene te kry (p 36), vir haar 
en haar kinders is tematies van haar strewe na emanipasie. So lank jy kaalvoet is, kan jy nie loop 
waar jy wil nie. As jy skoene het, maak dit jou vry om te kom en gaan soos jy wil. Kaalvoet is 
soos om voetboeie aan te hê. Hierdie tema herinner baie aan die eertydse koloniale stelsel toe 
mense wat in tronke gestop is, se skoene van hul weggevat is, sodat hulle nie kon ontsnap nie.



493

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Dan is daar die metafoor om jou skoon te was. Wanneer Philida die terugtog vanaf Stellenbosch 
aanpak, stop sy by ’n waterpoel om te was. Op dié manier word die besmette nalatenskap van die 
Brinks afgewas. Alhoewel die slawebeskermer teen haar beslis, kom sy tog seëvierend uit die 
hofsaak. Want toe die slawebeskermer Klein Willem se blonde hare en blou oë sien, het hy geweet 
dat dit Philida is wat die waarheid praat, en nie Frans nie. Ook die manier waarop sy haar eie 
verdediging behartig het deur selfs die slawebeskermer op sekere regsaspekte tereg te wys, spreek 
van ’n vrou wat weet waarheen sy op pad is. Sy is allesbehalwe die hopelose slavin. Sy daag 
Cornelius uit, eintlik tart sy hom, en hy weet dit (p.100). Hy weet dis haar manier van sê, “jy sal 
my nooit weer besit nie, ek sal nooit weer voor jou (en vir jou) buk nie. Want ek is vry; ek het 
myself vrygemaak, ek het nie ’n Frans of wie ook al, nodig om my vry te koop nie”. 

Die prys van vryheid 

Dit bring ons by die prys van vryheid. Hoeveel is jy bereid om op te offer en van jouself prys te 
gee om ware vryheid te bekom? Gegewe die uiterste wreedheid van slawerny – die daaglikse 
afranselings, die marteling en teregstellings, die strukturele minagting en verontmensliking – kan 
so ’n geïdealiseerde voorstelling van ’n innerlike vryheid volgens Gerwel (2012) “sentimenteel 
oorkom”. Philida mymer ná die amptelike vrystelling: “Dit was al die jare julle wat die reg gehad 
het om te sê: Philida, jy is ’n slaaf. Maar julle het nie die reg om te sê: Philida, jy’s nou vry nie. 
Want dit kan niemand vir jou van buite af sê nie, dit kan net van die binnekant af kom. En dit kan 
net ek sê, en dit sê ek. Vandag is ek ’n vry vrou. Maar die sê is altyd makliker as die doen” (p. 284). 
	 Soos al die ander slawe moes Philida duur betaal vir haar vryheid. Slawe moes hierna nog 
vier jaar by hul base ingeboek bly voordat hulle waarlik vry was. Saam met die blydskap van 
vryheid was daar ook die hartseer: Op dieselfde dag dat hulle die boodskap ontvang dat die slawe 
vrygestel gaan word, verneem sy dat Ouma Nella afgesterf het (p.266). Die ooreenkoms tussen 
Christus wat moet sterwe sodat ons kan lewe, kom hier ietwat geforseerd voor, maar Brink slaag 
nietemin daarin om die primêre boodskap oor te dra: 

	 ware vryheid is nie goedkoop nie. 

In die verhaal is daar heelwat verwysings na Klein Frans, ’n afgestorwe kind uit die verhouding 
tussen Philida en Frans. Dit is eers aan die einde dat die leser agterkom dat Klein Frans nie werklik 
gelewe het nie. Dis dan dat jy begin wonder of Philida nie dalk ’n besluit geneem het om die 
pasgebore Klein Frans self dood te maak nie. Maar hoekom? Dalk omdat sy nie wou hȇ haar kind 
moet as ’n slaaf grootword nie? Dalk om te keer dat Frans die kind loop versuip soos hy die klein 
katjies versuip het? (p. 285). Dan liewer die kind vermoor? Dan besef jy dat slawerny vir slawe 
erger was as die dood. Dan eers weet jy wat slawe moes deurmaak vir hulle vryheid.

Oor die taalgebruik in Philida

Jansen is van mening dat die “taalgebruik is interessant, maar plek-plek kinderstorie-agtig en 
geforseerd argaïes” (2012:1). Soos ons nou al vir Brink leer ken het, het hy geen geloofsbesware 
of enige inhibisies om woorde wat die seksuele daad in detail beskryf, te gebruik nie. In hierdie 
roman is dit nie anders nie. Daarom was dit uiters braaf van hierdie resensent om die roman voor 
te skryf vir sy vierdejaarsklas. Veral omdat daardie klas op twee na slegs uit meisies bestaan het, 
die meeste wit en in dieselfde oudersdomgroep as toe Philida vir die eerste keer ’n baba van Frans 
in die lewe gebring het. Terwyl hulle enersyds met Philida as vrou kon identifiseer, was dit ’n 
aanpassing voordat hulle hulself in die liggaam van ’n bruin slavin kon indink. Een student het 
selfs genoem dat sy nagmerries kry as sy die roman lees en het gevra of ons nie ’n ander roman 



494

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

kon doen nie. Met die belofte dat die boek ’n mooi einde het, en dat ons geen enkele vloekwoord 
in die klas of in notas gaan gebruik nie, het ons deurgedruk. Watter ervaring was dit nie! Lesers 
wees egter gewaarsku: Philida is nie ’n boek wat jy vir jou ma of skoonma sal gee as geskenk op 
moedersdag nie. 

Slotopmerking

Philida speel af tydens ’n belangrike oorgangstyd in die Suid-Afrikaanse geskiedenis: die afskaffing 
van slawerny. Ná die reis wat sy kaalvoet aflê, voel sy haarself waarlik vry daar by die groot 
Oranjerivier, of soos die Khoi dit gedoop het, die Groot Gariep. Sy ervaar uiteindelik die “Jirregot 
se liefde”, waarin “ook die Islam en die son en die maan en alle sterre vervat is” (Jansen 2012:1). 
En hoe gepas is dit nie as Floris vir almal op die werf ’n paar skoene uithaal wat hy self gemaak 
het nie (p.273). Op daardie historiese dag van 1 Desember 1834: vir Philida en Delphina, vir 
homself en vir Labyn, tot vir Philida se twee kinders, Lena en Klein Willem. Elke paar presies 
nommerpas. Dan weet jy dat ook hierdie stil slaaf geglo het, geweet het, dat die bitter lewe van 
slawerny tot ’n einde sou kom, móés kom. Die skoene getuig van weke, selfs maande se handewerk. 
So word Philida se droom bewaarheid. Saam met die skoene kom die vryheid. Word die lewe van 
die kaalvoetslaaf finaal afgeskud. 
	 In haar eie woorde: 
 

“Ek is Philida van die Caab. Hierdie ek wat vry is. Hierdie ek wat nou Gariep is. Ek wat slaaf 
was. Ek wat mens is. Ek wat eintlik alles is (p.310)”.

 
Michael le Cordeur 
Universiteit Stellenbosch 
mlecorde@sun.ac.za

Bronne:

1.	 Brink, Andre P. Philida –’n slaweroman. Kaapstad: Human en Rousseau.
2.	 Gerwel, C.J. (2012). Intieme wreedheid – of wrede intimiteit. LitNet, 2 September.
3.	 Jansen, Ena. (2012). Philida: ‘lofwaardig én noodsaaklik’. LitNet, 2 September.

 
 


