
305

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Moraliteitskritiek en tragiese bewussyn in die werk 
van Reiner Schürmann
Morality critique and tragic wisdom in the work of Reiner Schürmann

Marinus Schoeman

Departement Filosofie, Universiteit van Pretoria
E-pos: marinus.schoeman@up.ac.za

Marinus Schoeman (MA Pretoria, DPhil 
Nijmegen) is ’n medeprofessor in Filosofie aan die 
Universiteit van Pretoria. In sy onderrig en navor­
sing spits hy hom veral toe op die geskiedenis van 
die moderne wysbegeerte, sosiale filosofie, etiek en 
strominge in die kontemporêre (hoofsaaklik 
kontinentale) filosofie. Op bykans al hierdie terreine 
het tientalle publikasies van hom verskyn in boeke 
en vaktydskrifte. Hy is lid van verskeie vakver­
enigings (nasionaal en internasionaal) en ook van 
die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en 
Kuns. Hy dien op die redaksies van verskeie 
vaktydskrifte en ook op die redaksieraad van die 
gesaghebbende Leuvense Tijdschrift voor Filosofie. 
Prof. Schoeman beywer hom vir die uitbouing en 
verstewiging van bande met Nederlandse en 
Vlaamse universiteite en is ’n stigterslid van die 
Nederlands-Afrikaanstalige Wysgerige Genootskap. 

Marinus Schoeman (MA Pretoria, DPhil 
Nijmegen) is an associate professor in Philosophy 
at the University of Pretoria. In his teaching and 
research he specialises in the history of modern 
philosophy, social philosophy, ethics and contem­
porary (especially continental) philosophy. He is 
the author of more than forty publications in 
scholarly journals and books. Prof. Schoeman is a 
member of several learned societies (national as 
well as international), including the Suid-Afrikaanse 
Akademie vir Wetenskap en Kuns. He serves on the 
editorial boards of various journals, among others 
the esteemed Tijdschrift voor Filosofie. Prof. 
Schoeman endeavours to expand and strengthen 
ties with Dutch and Flemish universities and is a 
founder member of the Nederlands-Afrikaanstalige 
Wysgerige Genootskap.

Marinus Schoeman

ABSTRACT
Morality critique and tragic wisdom in the work of Reiner Schürmann
Towards the end of his book Des Hégémonies Brisées which appeared in 1996 (Eng. translation 
Broken Hegemonies 2003), Reiner Schürmann came to the conclusion that ethics and morals do 
not belong to (and should be banned from) philosophy. For Schürmann this is because ethics and 
morals remain naive about the norms they seek to posit. To be exact, they never come to grips 
with the integrative violence of law, they do not see how law necessarily entails a denial within 
its very structure. Ethics and morals presuppose, as the conditions of their possibility, that human 
life is finally normable, that some univocal field of law, in principle, covers and secures human 
life. But ethics and morals run aground on the tragic double bind. No ethical or moral system 
can handle an ultimate double bind. Put differently, every ethical system, precisely as an 



306

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

articulation of a normative order, will deny the ultimacy of the tragic double bind by positing 
some univocal domain of law. Ethics and morals believe the promise of law, its fantasmatic claim 
to provide human beings with the wherewithal to master the human condition.
	 A leitmotiv in the work of Schürmann, which he explicitly identifies as the guiding ambition 
of  Broken Hegemonies, is to learn to comprehend the conditions of evil. Univocal law, Schürmann 
argues, is founded in tragic denial. What he then adds is that evil has (at least one of) its conditions 
in this denial. What Schürmann proposes, then, is something of a paradox from the standpoint of 
the “natural metaphysician in us”, namely that among the conditions of evil, one has to name the 
act of positing law or moral prescriptions. Laying down law makes life liveable, but it also 
conditions evil. The conditions of life and the conditions of evil, therefore, must finally be 
“identical” – that is, inextricably joined – within law. Yet this neither makes evil necessary nor 
the law evil. Instead, it suggests the essential fallibility of law, that no common domain can really 
be common, that no community can ever constitute a perfect communion. 
	 Schürmann will echo Hannah Arendt’s concerns, noting that it is not the absence or loss of 
values that creates the conditions of evil, as the moralist in every age will simply assume, but 
precisely the “barrage of values”. Values, norms and principles present themselves as the cure 
for evil, but for Schürmann and Arendt they keep alive the very disease they intend to cure. It is 
this recognition of the essential fallibility of the law (and its promises of life and security) that 
Schürmann would like to impress upon us, rather than incantations for norms and values. What 
is necessary is not ethics and morals, but keeping one’s eyes open and recognizing the tragic truth 
that laws and morals maintain themselves at the cost of obliterating – if necessary, through extreme 
violence – the counter-law of singularization, mortality, the non-normalizeable.

KEY WORDS:	 Hannah Arendt, Reiner Schürmann, morality, law, the tragic, tragic wisdom, 
tranquilitas ordinis, Oedipus, natality, mortality, evil, singularization

TREFWOORDE:	 Hannah Arendt, Reiner Schürmann, moraal, wet, die tragiese, tragiese 
wysheid, tranquilitas ordinis, Oedipus, nataliteit (geboortelikheid), mortali­
teit (sterflikheid), die kwaad, singularisering

OPSOMMING
Aan die einde van sy boek Des Hégémonies Brisées uit die jaar 1996 (Eng. vertaling Broken 
Hegemonies, 2003) kom Reiner Schürmann tot die slotsom dat “ethics and morals” uit die domein 
van die filosofie verban moet word. Vir Schürmann is dit nodig omdat etiek en moraal naïef bly 
glo in die norme wat hulle trag om neer te lê. Om meer presies te wees, hulle kom nooit in die reine 
met die integrerende geweld (“integrative violence”) van die wet nie, hulle merk nie hoe die wet 
van nature (noodsaaklikerwys) berus op ’n ontkenning nie. Etiek en moraal veronderstel, as hulle 
moontlikheidsvoorwaarde, dat die mens se lewe in laaste instansie normeerbaar is, dat daar een 
of ander eenduidige wetlike sfeer bestaan wat, in beginsel, dekking of sekuriteit verleen aan die 
menslike bestaan. Maar, soos wat Schürmann in die loop van sy betoog aantoon, berus etiek en 
moraal ten diepste op ’n ontkenning van die tragiese kondisie van ons menslike bestaan. Geen 
etiese of morele sisteem kan dit hanteer nie. Anders gestel: elke etiese stelsel sal, juis as artikulasie 
van ’n normatiewe orde, die onvermydelikheid van die tragiese dilemma “double bind” ontken 
deur die een of ander eenduidige domein van regsgeldigheid te poneer. Etiek en moraal glo in die 
beloftes van die wet, sy fantasmatiese (hersenskimmige) aanspraak dat dit die mens in staat stel 
om heer en meester te wees van sy situasie. 
	 ’n Leitmotiv in die werk van Schürmann is om insig te kry in die moontlikheidsvoorwaardes 
van die kwaad. Eenduidige wette en morele voorskrifte is, soos reeds genoem, volgens Schürmann 



307

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

gefundeer in ’n ontkenning van die tragiese. Wat hy dan verder byvoeg, is dat hierdie ontkenning 
juis een van die moontlikheidsvoorwaardes van die kwaad is. Wat Schürmann hier beweer, is iets 
paradoksaal gesien vanuit die oogpunt van die “natuurlike metafisikus in onsself”, naamlik dat 
die stel van ’n wet as sodanig gereken moet word onder die moontlikheidsvoorwaardes van die 
kwaad. Om ’n wet of norm neer te lê maak die lewe leefbaar, maar dit skep tegelykertyd ook die 
voorwaarde vir die kwaad. Nogtans bring dit nie noodwendig die kwaad tot stand nie, en ewemin 
maak dit die wet sonder meer tot iets kwaad. Weliswaar suggereer dit dat die wet wesentlik feilbaar 
is, en dat geen gemeenskap wat daarop gegrond is ooit ’n volkome gemeenskap kan wees nie.
	 Soos Hannah Arendt betoog ook Schürmann dat dit nie die afwesigheid van of verlies aan 
waardes is wat die voorwaardes vir die kwaad skep, soos die moraliste ons keer op keer wil 
wysmaak nie, maar juis die stortvloed van waardes (“barrage of values”). Waardes, norme, en 
beginsels bied hulleself aan as die kuur wat die kwaad sal genees, maar vir Schürmann en Arendt 
verleng hulle juis die siekte wat hulle veronderstel is om te genees. Dit is hierdie insig in die 
wesentlike feilbaarheid van die wet (en die beloftes van lewe en sekuriteit wat dit aan ons voorhou) 
waartoe Schürmann ons oproep, eerder as oproepe om norme en waardes. Wat nodig is, is nie 
etiek en moraal nie, maar om jou oë oop te hou en die tragiese waarheid te erken dat wette en 
morele voorskrifte hulleself slegs kan handhaaf deur die ontkenning – waar nodig selfs deur die 
uiterste geweld – van alles wat die wet (en die gemeenskaplike waardestelsels) nie bereid is om 
te erken nie, naamlik singularisering, sterflikheid, en die nie-normaliseerbare gegewens van ons 
menslike bestaan. 

****************

Aan die einde van sy boek Des Hégémonies Brisées (Eng. vert. Broken Hegemonies) kom Reiner 
Schürmann tot die slotsom dat “Ethics and morals no longer belong to [the proper domain of] 
philosophy” (2003:621; 1996:773). Begronding en artikulering van norme wat ons kan leer wat 
ons behoort te doen, en wie ons veronderstel is om te wees, vanuit watter perspektief ook al, is 
’n taak wat veilig eenkant gelaat kan word: “As for the incantations of the right and the left, 
according to which ‘we need norms’ in order to understand, judge and act, the response of the 
phenomenologist has always been and should be that to learn how to think and do, Einsicht 
(perspicacity, inspection, circumspection…) suffices” (2003:21). Waarop ek hier graag nader wil 
ingaan is hierdie moraliteitskritiek – of, meer in die algemeen, ’n kritiek van normatiewe diskoerse 
– ten behoewe van Einsicht.
	 Die kritiek van die “morele wêreldbeskouing” het ongetwyfeld ’n lang geskiedenis. Die 
moderne weergawe daarvan loop vanaf Hegel se kritiek van die Kantiaanse Moralität, deur 
Nietzsche se Genealogie der Moral, tot Heidegger se Brief über den Humanismus. Alhoewel daar 
gewys kan word op verskeie analogieë of raakvlakke tussen hierdie moraliteitskritieke en 
Schürmann se verbanning van etiek en moraal uit die filosofie, is die saak wat vir laasgenoemde 
voorrang geniet in sy kritiek van normatiewe diskoerse, om presies te wees, die aard van die wet: 
“Who, in the last analysis, makes the law?” (2003:3; 1996:11). Dít is die onderliggende vraag 
van Broken Hegemonies – ’n vraag wat telkens op verskillende wyses aan die bod kom. Hoe kom 
dit dat die wet soveel prestige geniet? Is dit geregtig op hierdie aansien wat dit geniet? Wat doen 
die wet aan ons bestaan as mense? Teen watter prys gehoorsaam ons die wet? Vir Schürmann is 
hierdie wesentlike vrae, en tog word hulle nooit gevra binne die domein van etiek en moraal nie. 
Hoe uiteenlopend die verskillende etiese teorieë ook mag wees, hulle almal aanvaar of veronderstel 
eenvoudig die integriteit van die figuur van die wet. 
	 Broken Hegemonies, daarenteen, aanvaar niks insake die wet nie. Die wet word trouens met 
wantroue bejeën, veral waar dit maksimaal gestalte kry in verskillende variasies van ’n sogenaamde 



308

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

wet van alle wette (the “law of laws”), of in diverse laaste normatiewe verwysingspunte (“ultimate 
normative referents”) wat van tyd tot tyd in die Westerse denkgeskiedenis geheers het: “die Ene” 
by die Grieke, “die Natuur” by die Romeine, en die “Self-bewussyn” by die moderne denkers. 
Telkens was dit die een of ander ultieme wet wat voorgeskryf het hoe dinge moet verskyn om as 
waarlik reëel gereken te word of om hoegenaamd te verskyn. Schürmann se indrukwekkende 
behandeling van figure uit die geskiedenis van die Westerse filosofie is nie as sodanig vir ons 
doeleindes van belang nie. Wat egter wel belangrik is, is om ’n perspektief te probeer kry op die 
kwessie of vraagstuk wat hom gemotiveer het om so ’n monumentale werk aan te durf. En wat 
presies hierdie vraagstuk is, word heel duidelik uitgespel in die slothoofstuk van Broken 
Hegemonies waar Schürmann skryf: “The ambition to learn about the conditions of evil – conditions 
that are neither ethical nor moral, but phenomenological, has guided all the preceding analyses 
and reflections” (2003:621; 1996:773). In Broken Hegemonies wou hy dus lig werp op die 
voorwaardes waaronder die kwaad of die bose in ons wêreld te voorskyn kan tree.
	 Schürmann sê self dat “in reading an author, one must seek, first of all, the initial experience, 
namely, the experience that, before any other, roused him to think” (2003:13). Wat was daardie 
ervaring vir Schürmann? Klaarblyklik was dit die ervaring van die kwaad, en veral die gemak 
waarmee mense gedood word: “Putting the other to death is easily accepted when a fantasm has 
won the day and when it obsesses a collective field of vision” (2003:628). Hier sinspeel hy op die 
skandaal van die 6 miljoen wat sistematies uitgewis is tydens die Holocaust. En wat die skandaal 
nog erger maak, is hoe gemaklik ons daarvan vergeet: “The ease with which a whole age continues 
to graze, in spite of exterminations still alive in our memories and planetary asphyxiations already 
in our throats, gives grounds for perplexity” (2003:3). Om insig (Einsicht) te bekom in hoe dit so 
maklik geword het om dood te maak en te vergeet, beteken om rekenskap te gee van die 
voorwaardes waaronder ’n “fantasma” (hersenskim, waanbeeld) daarin kon slaag om beslag te lê 
op die blikveld van ’n kollektief, die “collective field of vision”. Vir hierdie werk kom die “ethics 
and morals” van normatiewe diskoerse altyd te laat, want, meen Schürmann, sulke diskoerse 
verontagsaam die medepligtigheid tussen norme en die meganismes waardeur ’n kollektiewe 
blikveld in beslag geneem word. Anders gestel: wat normatiewe diskoerse nie raaksien nie, is 
presies die fantasmatiese aard van alle wette. 
	 Die wet of wetgewing – wat volgens Schürmann die sleutelfunksie is van die politieke – is 
’n buitengewoon ambivalente verskynsel. Aan die een kant maak wette ons bestaan leefbaar 
(“Outside the law, as we know, there is no life... Outside the structure of law, beyond the boundaries 
where some force of normativity is operative, mere brutality and chaos rule.” 2003:21), maar aan 
die ander kant oefen die wet ’n omvattende geweld (“integrative violence”) uit op die lewe. Die 
kritiek van die wet in Broken Hegemonies poog om hierdie dubbelsinnige rol van die wet duidelik 
te maak. In die geheel gesien is Schürmann daarop uit om die wet te ontluister of te ontmistifiseer. 
Die wet word voorgehou as gewortel in ’n ontkenning van die “tragic essence of being.” En, so 
betoog Schürmann, “Beneath all law and obligation it is the tragic that legislates” (2003:347). 
Eerder as om nuwe norme af te kondig, of oues in ere te herstel, moet ons leer om die wet as 
fantasmaties te sien sodat ons kan herstel van sy ontkenning van die tragiese, en sodat ons kan 
leer om die tragiese lief te kry: “I will not conceal the fact that if there is an urgent task of thinking, 
it is, for me, to better know the tragic condition. To learn to love it” (2003:345).
	 Sy kritiese houding ten aansien van die wet maak egter nie van Schürmann ’n anargis nie. ’n 
Kritiek van die wet is nie dieselfde as ’n verwerping van die wet nie. Om die wet te verwerp sou 
naïef wees. Die wet maak immers lewe moontlik. En tog moet daar rekening gehou word met die 
tallose slagtings, moorde, martelings, gevangenisstrawwe, grondonteienings, internerings, 
koloniserings, segregerings, inkwisisies, ensovoorts – alles dinge wat gepleeg is in goeie gewete 



309

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

en in die naam van die wet. Ten minste behoort daar erkenning en begrip te wees van die wet se 
ambivalente werking. In die lig hiervan sou kritiek dan dui op die blootlegging van ’n bepaalde 
soort breuk of ’n teenspraak (“discord”) tussen die wet – enige wet of verordening – en dit waarop 
die wet van toepassing gemaak word of wat sou ressorteer onder die wet. Kritiek beteken dan om 
die singuliere in beskerming te neem teen die oorweldigende prestige van dit wat as universeel 
en gemeenskaplik bestempel word. Kritiek toon aan hoe daar altyd iets is wat buite die skopus 
van die wet bly. Op ’n manier is daar altyd ’n oorspronklike, onuitwisbare en onontkenbare breuk 
of teenspraak tussen norm en genormeerde, ’n breuk wat nietemin deurgaans ontken word. Dit 
kan oor en oor gesien word in die geskiedenis van die ultieme normatiewe verwysingspunte 
(“ultimate referents”) wat telkens in ons verlede gepromulgeer is. Inderdaad, onder elke tranquilitas 
ordinis breek daar een of ander tyd onenigheid en stryd uit (2003:613).
	 Belangriker by Schürmann is egter sy siening dat die wet gefundeer is in ’n ontkenning van 
die tragiese: “Tragic denial is necessary for the univocal law to be born” (2003:27). Dit is in die 
aard van die wet om so eenduidig of ondubbelsinnig as moontlik te wees. Die wet pretendeer om 
die ganse domein wat onder hom ressorteer te integreer, sonder enige uitsondering. Dit is die wet 
wat berus op die een of ander hoogste beginsel, die wet wat eksklusief die belofte van lewe aan 
ons voorhou. En dit is presies hier waar die wet sy integrerende geweld (“integrative violence”) 
uitoefen: deur die ontkenning van die singulariteit van enigiets wat aan sy terme ontsnap, dwing 
dit eenvoudig dinge om in te pas. Dit onderwerp en reguleer alle denkbare gevalle of kontingensies. 
Nou, die probleem is egter juis dat die menslike bestaan onherroeplik kontingent en singulier is, 
en as sodanig, in Schürmann se terme, tragies. Schürmann verduidelik dit onder meer aan die 
hand van die Agamemnon-figuur uit die Griekse tragedie, Ephigenia in Aulis.
	 Schürmann interpreteer die tragiese omstandighede, waar die held onderwerp word aan 
goddelike gebooie wat met mekaar onversoenbaar is, as eksemplaries van die oorspronklike 
oertoestand waarin die mens se lewe gedompel is in ’n ewige stryd tussen geboortelikheid en 
sterflikheid (“natality and mortality”). Presies soos wat die tragiese held nie die twee goddelike 
gebooie op ’n enigsins koherente manier kan integreer nie, behalwe deur ’n ontkenning, so kan 
ook die geledinge van geboortelikheid en sterflikheid nie geïntegreer of met mekaar versoen word 
nie. Die menslike kondisie word bepaal deur ’n wet en ’n kontra-wet. Die tragedie is dat die twee 
nooit sover gebring kan word om saam te werk nie anders as deur ’n ontkenning.
	 Vir Schürmann staan nataliteit gelyk aan die lewensdrif. Dit is die oorsprong van alle begeerte 
en inherent daaraan is ’n drang tot maksimalisering. Dit soek nie alleen ’n leefbare lewe nie, maar 
’n absolute lewe, maksimale beskerming, ensovoorts. As sodanig, meen Schürmann, “it steers 
straight into metaphysical theticism” (2003:19). Dit spoor ons aan tot die ponering van ’n ultieme 
wet van alle wette, ’n “hegemonic fantasm” wat in staat is om die menslike bestaan te begrond 
in ’n onwankelbare normatiewe fondament. Die regstreekse band tussen die wet en nataliteit is 
dan ook wat aan die wet so ’n groot gesag en aansien verleen. Die krag van die wet is in laaste 
instansie die krag van nataliteit oftewel die lewe self. As ’n ultieme gegewe van ons bestaan is 
nataliteit ononderhandelbaar (on-dekonstrueerbaar). Daarom sal die wet en wat dit ook al beloof 
aan orde en sekuriteit nooit ophou om ’n aantrekkingskrag uit te oefen op ons as mense nie, en 
op die “natuurlike metafisikus in ons.” Hier het mens te make met fantasmas wat nooit hulle 
sjarme verloor nie.
	 Vir Schürmann is die menslike lewe egter nie slegs afgestem op die wet van nataliteit nie, 
maar eweneens op die kontra-wet van sterflikheid. En hier gaan dit om meer as die “Sein zum 
Tode” (Heidegger) van die menslike eksistensie, alhoewel dit ook deel daarvan uitmaak. As ’n 
ontologiese gegewe is sterflikheid ’n krag wat mens te eniger tyd kan oorval en hom kan ontruk 
aan die gemeenskap met ander mense en die betekenisvolle kontekste wat sin gee aan die lewe. 



310

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Sterflikheid is dit wat volgens Schürmann aanleiding gee tot “loss of love, home, and country, of 
health and life” (2003:625); “it leaves us alone, silent, strangers” (2003:19). As nataliteit die 
oorsprong is van begeerte, dan is sterflikheid die oorsprong van kontingensie, ’n laaste moontlikheid 
wat alle menslike ondernemings met ondergang bedreig. Ons sterflikheid dui op die wesentlike 
onberekenbaarheid van ons bestaan, ons uitgelewerdheid aan die skielike en die onvoorsiene – bo 
en verby enige techné en enige ekonomie. Juis daarom is sterflikheid, anders as nataliteit, iets wat 
“unheimlich”, ongrypbaar is. Sterflikheid is en bly dit wat nog moet kom, ’n wesentlik toekomstige 
moontlikheid, maar nogtans een wat skielik op ons kan toeslaan sonder dat ons dit kon antisipeer. 
En daarby is dit, soos ook nataliteit, ’n ultieme en onontwykbare gegewe van ons menslike bestaan. 
	 Om uitgelewer te wees aan sterflikheid is egter vir Schürmann nog geensins op sigself tragies 
nie. Die dood is weliswaar swaar, maar veel swaarder is die feit dat ons voortdurend moet leef 
tussen die twee onversoenbare teenpole van nataliteit en sterflikheid. Nataliteit is lewensbevestigend 
en spoor my aan tot handeling. Dit is ’n wet van die lewe wat ek nie kan ontwyk nie. Hannah 
Arendt sê dan ook van nataliteit dat “only the full experience of this capacity can bestow upon 
human affairs faith and hope” (1958:247). Maar sy aan sy met nataliteit is daar ook ’n ander wet 
van krag, naamlik dié van sterflikheid. Dit onderwerp my aan allerlei kontingensies: skielike en 
onverwagse gebeurtenisse, onderbrekings, siekte, vergeetagtigheid, kranksinnigheid, onvoorsiene 
gevolge, ouderdom en verval. Faktore soos hierdie kan eweneens nooit uitgeskakel word nie. Die 
tragiese sameloop van nataliteit en sterflikheid maak ons bestaan prekêr. Ons is nooit volkome in 
beheer of in besit van onsself nie: “[It] means that dispossession is always imminent, that full 
possession never happens” (1991:232). En dit is nie nodig om na Oedipus of Antigone of 
Agamemnon te gaan om die tragiese dilemma “double bind” van nataliteit en sterflikheid in byna 
enigiets raak te sien en te beleef nie.
	 Die tragiese kondisie beteken dat dinge altyd neig om te ontsnap aan ons pogings om hulle 
te begryp. Daar is altyd meer as waarop ons gereken het, ’n oorskot of surplus wat ons denke en 
ons verwagtinge te bowe gaan, want die verhoudings tussen mens en werklikheid is immers nooit 
volledig berekenbaar nie, en kan ook nooit volkome bevestig word nie. Hierdie surplus wat enige 
vorm van lewensbevestiging transendeer, val saam met die werk van die negasie, die nie-syn 
“[which is] more originary than being because it singularizes being into an event” (2003:619; 
1991:232). Die woord “event” dui op die gebeurlikheid en kontingensie van die werklikheid: die 
werklikheid gebeur op ’n wyse wat haaks staan ten opsigte van enige ekonomie, of van die wet 
in die algemeen – dus verby geantisipeerde uitkomste en ook verby enige retrospektiewe pogings 
tot begrip daarvan. Vanweë die gebeurlikheid van die verstrengeling tussen nataliteit en sterflikheid 
is die menslike bestaan geworpe in ’n posisie sonder enige dekking deur ’n wet.
	 Ek het aan die begin verwys na Schürmann se verbanning van etiek en moraal uit die domein 
van die filosofie. Vir Schürmann is dit nodig omdat etiek en moraal naïef bly glo in die norme 
wat hulle trag om neer te lê. Om meer presies te wees, hulle kom nooit in die reine met die 
integrerende geweld van die wet nie, hulle merk nie hoe die wet van nature (noodsaaklikerwys) 
berus op ’n ontkenning nie. Etiek en moraal veronderstel, as hulle moontlikheidsvoorwaarde, dat 
die mens se lewe in laaste instansie normeerbaar is, dat daar een of ander eenduidige wetlike 
sfeer bestaan wat, in beginsel, dekking verleen aan die menslike bestaan. Maar, soos ons gesien 
het, etiek en moraal gaan ten gronde aan die tragiese dilemma “double bind”. Geen etiese of 
morele sisteem kan dit hanteer nie. Anders gestel: elke etiese stelsel sal, juis as artikulasie van ’n 
normatiewe orde, die onvermydelikheid van die tragiese dilemma “double bind” ontken deur die 
een of ander eenduidige domein van regsgeldigheid te poneer. Etiek en moraal glo in die beloftes 
van die wet, sy fantasmatiese aanspraak dat dit die mens in staat stel om heer en meester te wees 
van sy situasie. 



311

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Ten slotte wil ek graag terugkeer na die vraagstuk wat Schürmann aandui as die leitmotiv 
van Broken Hegemonies, naamlik om insig te kry in die moontlikheidsvoorwaardes van die kwaad. 
Die eenduidige wet, so het Schürmann geargumenteer, is gefundeer in ’n ontkenning van die 
tragiese. Wat hy dan verder byvoeg, is dat die kwaad juis hierdie ontkenning het as een van sy 
moontlikheidsvoorwaardes. Wat Schürmann hier beweer, is iets paradoksaals gesien vanuit die 
oogpunt van “die natuurlike metafisikus in ons”, naamlik dat die stel van ’n wet as sodanig gereken 
moet word onder die moontlikheidsvoorwaardes van die kwaad. Om ’n wet neer te lê maak die 
lewe leefbaar, maar dit skep tegelykertyd ook die voorwaarde vir die kwaad. Nogtans bring dit 
nie noodwendig die kwaad tot stand nie, en ewemin maak dit die wet sonder meer tot iets kwaads. 
Weliswaar suggereer dit dat die wet wesentlik feilbaar is, en dat geen domein van gemeenskaplik­
heid ooit ’n volkome gemeenskap kan wees nie. Dit is ’n kwessie van “having one’s eyes open 
as one traverses the public square, particularly the national”.
	 Wat Schürmann tot nadenke stem, so het ons gesien, was sy waarneming dat “putting the 
other to death is easily accepted when a fantasm … obsesses the collective field of vision” 
(2003:628). En waarom dit die geval is, is omdat die fantasmas in die naam waarvan daar 
doodgemaak word, gewortel is in die ontologiese gegewe van nataliteit: “The maximizations to 
which [natality] sweeps us away, kill” (2003:624). Fantasmas van die wet – dinge soos “die nasie”, 
“ekonomiese vooruitgang”, “ras”, “vryheid”, “nasionale veiligheid” – dien hulleself aan as lewens­
bevorderlik. Om in die naam daarvan dood te maak word dan juis beskou as ’n vindikasie van 
die lewe, as presies dit wat goed is. Hoe anders sou mens die vreugde verklaar wat Agamemnon 
gevoel het toe hy sy dogter se keel afgesny het? Deur daardie moord plaas hy homself vierkantig 
binne die lewe van die gemeenskap, en wikkel hy homself los van die aanspraak wat sterflikheid 
op hom maak. Geweld in die naam van die wet is die fenomeen wat vir Schürmann kwel dwarsdeur 
die hele Broken Hegemonies.
	 Schürmann maak dit egter duidelik dat om dood te maak “in die naam van” een of ander wet, 
juis omdat dit sy fondament het in nataliteit, nooit sonder meer pervers is nie. Die kwaad waaroor 
dit vir Schürmann gaan, is nóg demonies, nóg radikaal, maar wel banaal. Schürmann sluit hier 
natuurlik aan by Hannah Arendt se opvatting van die banaliteit van die kwaad. In die slothoofstuk 
van Broken Hegemonies skryf Schürmann: “[O]ne has been able to speak of the banality with 
regard to exterminations. We have to understand this (Entendons) – evil becomes banal once a 
common focalization is exalted and singularization denied” (2003:628; 1996:781). Die hele Broken 
Hegemonies is ’n antwoord op hierdie “Entendons,” hierdie oproep tot begrip.
	 Vir die etiek en die moraal is dit heel eenvoudig om die kwaad te diagnoseer: die kwaad tree 
in wanneer individue hulle eiebelang nastreef ten koste van die algemene belang, hetsy deur 
onkunde of doelbewus. Hierdie siening van die kwaad, waarin mens die stem van nataliteit duidelik 
kan verneem, kom eenvoudig nie in die reine met die eintlike kwaad nie, naamlik hoe die wet 
self ’n voorwaarde is vir die kwaad. Hannah Arendt, in haar Eichmann in Jerusalem, was die 
eerste om hierdie verband raak te sien en te probeer begryp. Arendt sluit haar hoofstuk getitel 
“The Duties of a Law-Abiding Citizen” af deur te wys op die paradoksale fenomeen van gewettigde 
kwaad (“lawful evil”). Sy stel dit soos volg:

	 And just as the law in civilized countries assumes that the voice of conscience tells everybody 
‘Though shalt not kill,’ even though man’s natural desires and inclinations may at times be 
murderous, so the law of Hitler’s land demanded that the voice of conscience tell everybody: 
‘Thou shalt kill,’ although the organizers of massacres knew full well that murder is against 
the normal desires and inclinations of most people. Evil in the Third Reich had lost the quality 
by which most people recognize it – the quality of temptation. Many Germans and Nazis … 
must have been tempted not to murder, not to rob, not to let their neighbours go off to their 



312

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

doom … and not to become accomplices in all these crimes by benefiting from them. But, 
God knows, they had learned how to resist temptation. (Arendt 2006:150)

Die bittere ironie wat Arendt hier probeer begryp, is dat Eichmann, wat gehelp het om miljoene 
Jode na hulle verdoemenis te stuur, streng volgens sy gewete gehandel het, en in die naam van 
die gereg. Hy het juis nie gehandel uit perverse of demoniese oorwegings nie. Eichmann vertoon 
die krag van die wet op so ’n kragtige manier dat dit ’n totaal omgekeerde wêreld tot gevolg het 
– ’n wêreld waarin die goeie die voorkoms aanneem van ’n versoeking wat weerstaan moet word. 
“In the Third Reich,” skryf Arendt, “only the ‘exceptions’ could be expected to react ‘normally’” 
(2006:27). En om hierdie rede is dit volgens Arendt eenvoudig dwaas (“question-begging”) om 
te sê dat Eichmann na sy gewete moes geluister het (die “sedewet in hom”). Die ontstellende feit 
is dat dit presies is wat Eichmann gedoen het.
	 Arendt weier om sonder meer die integriteit van die gewete te aanvaar. Die gewete stem mens 
af op norme en waardes, op die domein van die gemeenskap, maar dit kom teen ’n duur prys wat 
betaal moet word. Nie lank voor haar dood nie, tydens ’n simposium in Montreal, het Arendt 
geantwoord op ’n punt van kritiek teen haar werk wat geopper is deur Hans Jonas. Jonas het 
gemeen dat as rampe soos die nasionaal-sosialisme vermy moet word, mense hulleself weer (of 
opnuut) moet verbind tot bepaalde hoogste waardes. In kort, ons het nood aan norme. Arendt het 
skerp van hom verskil:

	 And if you want to make a generalization then you could say that [in the Third Reich] those 
who were still very firmly convinced of the so-called old values were the first to be ready to 
change their old values for a new set of values, provided they were given one. And I am afraid 
of this, because I think that the moment you give anybody a new set of values … you can 
immediately exchange it. And the only thing the guy gets used to is having a ‘bannister’ and 
a set of values, no matter. [1979:314]

Hier is ’n tipe toutologiese dialektiek aan die werk, soos by verslaafdheid: soos die verslaafde 
steeds groter dosisse van die narkotika nodig het slegs om normaal te voel, so kan die waarde-
gedrewe persoon ook nie dink en handel sonder die versekering en vooraf goedkeuring van waardes 
nie. ’n Afhanklikheid van waardes word geskep wat so ’n buitengewone mag uitoefen dat dit 
mens blind kan maak vir wat rondom hom gebeur, blind vir die soort wêreld wat besig is om te 
verrys in ooreenstemming met daardie einste waardes. Verknogtheid aan waardes kan volgens 
Arendt aanleiding gee tot onnadenkendheid. En wat Arendt in die besonder kwel, is die 
uitruilbaarheid van waardes binne hierdie toutologiese dialektiek. Na die ervarings met die Dritte 
Reich weet ons nou, sê sy, “that moral norms and standards can be changed overnight … [and 
that] those who cherish values and hold fast to moral norms are not reliable” (Arendt 2003:43). 
Schürmann sal ook Arendt se bekommernisse deel, en betoog dat dit nie die afwesigheid of verlies 
van waardes is wat die voorwaardes vir die kwaad skep, soos die moraliste ons keer op keer wil 
wysmaak nie, maar juis die oorvloed van waardes (2003:622). Waardes, norme, en beginsels dien 
hulleself aan as die kuur wat die kwaad sal genees, maar vir Schürmann en Arendt hou hulle juis 
die siekte aan die lewe wat hulle veronderstel was om te genees.

SLOT

Schürmann se Broken Hegemonies is daarop uit om die figuur van die eenduidige wet te ontluister 
deur aan te toon dat dit berus op ’n ontkenning van die tragiese omstandighede van ons menslike 
bestaan. Die lewensdrif oftewel nataliteit, soos Schürmann dit noem, is wat aanleiding gee tot die 
“natuurlike metafisikus in ons” wat laaste verwysingspunte (“ultimate referents”) poneer in die 



313

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

naam waarvan die kwaad gesanksioneer word en dit wat singulier is vernietig word. Op die ou 
end is die Einsicht waarna Schürmann op soek was dieselfde as dié van die tragiese held wat 
insien dat die erkenning dat sterflikheid die laaste woord het die oomblik van waarheid is:

	 Tragedy always maps out something like a sweep of the eyes. The hero sees the conflicting 
laws, and – at the moment of tragic denial – then blinds himself toward one of them, fixing 
his gaze on the other. Cities and armies have lived, and live, thanks to a commander’s blindness. 
Then an eye-opening catastrophe ensues, the moment of tragic truth. The vision of the double 
bind catches the eye (it literally bursts the eyes of Oedipus …) and singularizes the hero to 
the point that the city no longer has a place for him … Blindness is transformed from denial 
to recognition. Hubristic sightlessness is transformed into visionary blindness. Deprived of 
eyeballs, Oedipus sees. What? Tragic truth…”. (2003:28; 1996:40)

Dít is dan die insig wat Schürmann stel in die plek van oproepe om norme en waardes. Dit kom 
ook neer op ’n neerlaag vir die hubris van die wet, die beloftes van lewe wat dit aan ons voorhou. 
Terwyl dit lewe beloof, bewerkstellig die wet uiteindelik die dood. En dit is geen esoteriese 
fenomeen nie, maar ’n konstante realiteit in die politieke sfeer wat deur die wet gekonstitueer is. 
Wat dus nodig is, is nie “ethics and morals” nie, maar om jou oë oop te hou: “Crossing through 
our public spheres, in particular the national, with one’s eyes open, is seeing that they maintain 
themselves at the cost of obliterating – if necessary, through extreme violence – the counter-law 
that I shall call…the singularization to come” (1991:219). Ons moet die tragiese wysheid omhels 
en soos ’n Oedipus getransformeer word vanaf hubristiese sigloosheid tot visioenêre blindheid. 
Dit impliseer die erkenning van alles wat nataliteit – en dus die wet – nie bereid is om te erken 
nie: singularisering, sterflikheid, en die nie-normaliseerbare gegewens van ons menslike bestaan. 

BIBLIOGRAFIE

Arendt, H. 1958. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.
Arendt, H. 1979. Hannah Arendt: The Recovery of the Public World, ed. M. Hill, New York: St Martin’s 

Press.
Arendt, H. 2003. Responsibility and Judgment, ed. J. Kohn, New York: Schocken.
Arendt, H. 2006. Eichmann in Jerusalem: A Report on the Banality of Evil, New York: Penguin Classics.
Schürmann, R.1991. Ultimate Double Binds. Graduate Faculty Philosophy Journal, 14(2) -15(1): 213-236.
Schürmann, R. 1996. Des Hégémonies Brisées, Mauvezin: Trans-Europ-Repress.
Schürmann, R. 1997. Symbolic Difference, trans. C. Wolfe. Graduate Faculty Philosophy Journal, 19(2) 

– 20(1): 9-38.
Schürmann, R. 1997a. Symbolic Praxis, trans. C. Wolfe. Graduate Faculty Philosophy Journal, 19(2) – 

20(1):39-65.
Schürmann, R. 2003. Broken Hegemonies, trans. R. Lily, Bloomington: Indiana University Press.


