
267

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles (1)

’n Skrifmatige perspektief op die geskiedenis van 
die Westerse intellektuele denke: Die ontstaan en 
kontoere van en vrae oor die konsekwent probleem-
historiese metode
A Scripturally-orientated perspective on the history of Western intellectual thought: the origin 
and contours of and questions about the consistent problem-historical method

BJ van der Walt

Skool vir Filosofie
Potchefstroomkampus
Noordwes-Universiteit, Potchefstroom
Epos: benniejvanderwalt@gmail.com

Bennie van der Walt studeer aan die (destydse) 
Potchefstroomse Universiteit vir CHO en die Vrije 
Universiteit van Amsterdam en behaal die grade 
ThB en DPhil (Filosofie). Vanaf 1970 tot 1974 was 
hy senior lektor in Filosofie aan die Universiteit 
van Fort Hare, vanaf 1975 tot 1999 direkteur van 
die Instituut vir die Bevordering van die Calvi
nisme, later herdoop tot die Instituut vir Refor
matoriese Studie, en (vanaf 1980) ook professor in 
Filosofie. Sedert sy emeritaat (1999) is hy navor
singsgenoot – tans by die Skool vir Filosofie op 
die Potchefstroomkampus van die Noordwes-
Universiteit. Deesdae skryf hy heelwat artikels vir 
geakkrediteerde tydskrifte in Afrikaans en publi
seer ook monografieë in Engels. Van sy geskrifte 
is ook vertaal in onder andere Hongaars, Neder
lands, Koreaans, Spaans, Portugees, Xhosa en 
Tswana. Hy het twee eregrade van instellings in 
Korea en Hongarye asook die Stalsprys (vir Filo
sofie) van die Suid-Afrikaanse Akademie vir 
Wetenskap en Kuns ontvang.

Bennie van der Walt studied at the Potchef
stroom University for Christian Higher Education 
and at the Free University of Amsterdam and 
obtained the degrees of ThB (Theology) and DPhil 
(Philosophy). From 1970 to 1974 he was senior 
lecturer in Philosophy at the University of Fort 
Hare; from 1975 to 1999 he was director of the 
Institute for Reformational Studies and also (from 
1980) professor of Philosophy at the Potchefstroom 
University for Christian Higher Education. After 
his retirement (1999) he was appointed as research 
fellow of the School of Philosophy at the North-
West University (Potchefstroom Campus). He has 
written many books and articles in refereed jour
nals. Some of his writings were translated into the 
English, Dutch, Hungarian, Korean, Spanish, 
Portuguese, Xhosa and Tswana languages. He re
ceived two honorary degrees from institutions in 
Korea and Hungary and also the Stals Prize (for 
Philosophy) from the South African Academy for 
Science and Arts.

Bennie van der Walt



268

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

ABSTRACT
A Scripturally-orientated perspective on the history of Western intellectual thought: the origin 
and contours of and questions about the consistent problem-historical method
Following a previous article in this journal on various methods available to portray the history 
of scholarly thinking, especially philosophy (cf. Van der Walt 2013), this essay focuses on the 
consistent problem-historical method of the late professor Dirk H.Th.Vollenhoven (1892–1978) 
of the Free University in Amsterdam, the Netherlands. In three main sections the method’s origin, 
contours and the reactions it evoked are discussed. 
	 The first main part reveals that Vollenhoven derived his method from two German philosophers 
of the Marburg School of Neo-Kantian philosophy, viz. N. Hartmann (1882–1950) and 
R.  Höningswald (1875–1947), who developed a “Problemgeschichtliche” historiography of 
philosophy, focussing on philosophical problems as they developed during the 2500 years of 
Western thinking. Hartmann and Höningswald, because of their late rationalist, neo-Aufklärung 
orientation, still believed in an objective, neutral approach in scholarship. They, therefore, rejected 
the upcoming irrationalist tendencies with relativist implications. Since Vollenhoven was a 
committed Christian, embracing the ideal of an integral, Scripturally-directed philosophy, he 
modified the problem-historical approach of Marburg, rejecting both its rational dogmatism and 
the opposing irrational relativism. The implications of his unique stance was, inter alia, that he 
did not view (as was the case with his contemporary German fellow-philosophers) the history of 
philosophy as a process of gradual progress, but instead from his Christian-religious orientation 
distinguished between pre-Christian (pagan) Greek philosophy, synthetic, Patristic and Medieval 
Christian philosophy and subsequent anti-synthetic, secular philosophy.
	 In the second main section five criteria (formulated at the end of the previous article in this 
journal) are applied to test the validity of Vollenhoven’s methodology.
	 Firstly, he developed his analysis of the history of Western intellectual thought consistently 
from his own, integral Christian-religious perspective. This was possible because, according to 
him, religion of whatever kind is not restricted to an earlier period in history, one’s private life, 
church or theology. Religion is not something a person “has”, but what he/she “is”, it is 
characteristic of being human – life in its entirety is religion. This stance enabled Vollenhoven to 
use the Scriptures (not in a biblicistic way, but as orientation) to enquire firstly, about a 
philosopher’s idea of God, secondly, his/her view about normativity or law and, thirdly, about the 
thinker’s perspective on ontic, anthropological and epistemological issues.
	 Secondly, Vollenhoven also worked in a consistent historical way, starting his investigations 
with ancient Greek philosophy, the cradle of Western thinking. His integral Christian approach 
enabled him to determine in the “passion of the Western mind” its relationship towards God’s 
threefold revelation. Accordingly, he divided the entire history, as already stated, into three main 
epochs: (1) pre-Christian, pagan Greek, Hellenistic and Roman philosophy (unaware of God’s 
Word), (2) synthetic philosophy amongst the Church Fathers and Medieval philosophers 
(combining pagan and Christian thought patterns) and (3) subsequently both anti-synthetic, 
secular thought (from the Renaissance) and anti-synthetic Christian thinking (starting with the 
16th century Reformation). Vollenhoven’s division into these four main periods thus included his 
implicit critique of the “progress” of Western philosophy.
	 Vollenhoven’s method also passed the test of a third criterion, viz. in being consistently 
philosophical in nature. He synchronically distinguished about sixty-six different consecutive 
normative currents, responsible for the dynamic, ever-changing nature of theoretical thought.
	 Fourthly, his method is also consistently problem-directed. He discovered and distinguished 
a vast number of ontological types (viewpoints about the structure of cosmic reality), starting 



269

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

from a few fundamental ones, moving to detailed anthropological and epistemological differences 
amongst philosophers, thus providing a diachronic view of history. Also in this regard his 
presentation of the history of philosophy and other disciplines included his implicit critique on 
various philosophical problems and their solutions.
	 The outcome of the last (fifth) test applied is also positive: Vollenhoven himself as well as his 
followers applied the method successfully with valuable results – not merely in philosophy, but 
also in the history of, for example, aesthetics, psychology, dogmatics, mathematics, etcetera.
	 In the third main part of this exploration seven points of critique levelled against the method 
are considered. (In each case a possible response is included.) They are the following: (1) 
Vollenhoven himself did not provide an always clear and final exposition of his method. (2) The 
method is considered as too specialised and complicated to be used, especially in teaching the 
history of philosophy to students. (3) It is biased by its one-sided Christian perspective. (4) It is 
(too) selective in nature, ignoring the personal and cultural backgrounds of Western intellectuals; 
(5) It has a tendency towards schematism. (6) The wide-ranging terminology it employs is too 
complicated. (7) Philosophical concepts are allocated dominant roles, while individual 
philosophies, philosophers and other scholars disappear in the background.
	 By way of a few metaphors the final conclusion highlights the enduring value of Vollenhoven’s 
method. The author has already applied it himself in articles in this and other journals and 
considers it as a viable method amongst the present confusion in the historiography of philosophy 
and other subjects. Since humilitas was regarded by Augustine as the main requirement for genuine 
philosophising – including a philosophia Christiana –Vollenhoven’s unique method similarly 
should, however, not be regarded as the last and final word about the very difficult issue of how 
to portray the history of something unfamiliar and strange, called “philosophy”.

KEY CONCEPTS:	 Currents: philosophical; God: idea of; Hartmann, N. (1882–1850); historio
graphy; Höningswald, R. (1875–1947); law: idea of; philosophy: a 
Scripturally-directed; philosophy: history of; philosophy: Western; method: 
consistent problem-historical; religion; schematic maps; secularisation; 
terminology: philosophical: types: philosophical; Vollenhoven, D.H.Th. 
(1892–1978)

TREFWOORDE:	 Filosofie: Skrifmatige, Westerse; God: idee van; Geskiedenis van die filoso
fie; Hartmann, N. (1882–1950); historiografie: filosofiese; Hönigswald, R. 
(1875–1947); metode: konsekwent probleem-historiese; religie; strominge: 
filosofiese; sekularisasie; skematiese kaarte; terminologie: filosofiese; tipes: 
filosofiese; Vollenhoven, D.H.Th. (1892–1978); wet: idee van

OPSOMMING
In opvolging van ’n vorige artikel in hierdie tydskrif (vgl. Van der Walt 2013), waarin verskillende 
vroeëre en hedendaagse metodes van intellektuele en veral wysgerige historiografie bestudeer is, 
word in hierdie artikel gefokus op die ontstaan en kontoere van die konsekwent probleem-historiese 
metode van wyle prof. Dirk H.Th. Vollenhoven (1892–1978) van die Vrije Universiteit in 
Amsterdam, Nederland asook die reaksies daarop. Wat, eerstens, die ontstaan van sy metode 
betref, blyk dat Vollenhoven dit oorgeneem het van twee Duitse laat-rasionalistiese filosowe van 
die Marburgse neo-Kantiaanse skool, naamlik N. Hartmann en R. Höningswald se “Problemge
schichtliche”-benadering. Hy het laasgenoemde egter volgens sy eie Christelike oortuigings 
aangepas, sodat sy weergawe van die 2500-jarige Westerse denkgeskiedenis ook anders daar 



270

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

uitgesien het. Tweedens, is die kontoere van dié metode aan die hand van vyf kriteria nagegaan. 
Dit bied ’n konsekwente toepassing van Vollenhoven se eie religieuse en filosofiese oriëntasie in 
die drie hoofvrae wat hy aan elke denker stel; dit is konsekwent histories in die indeling van die 
geskiedenis in drie hooftydperke; konsekwent filosofies in die onderskeiding van talle opeen
volgende sinkroniese normatiewe strominge; konsekwent probleemgerig in die tipering van basiese 
diakroniese ontiese, antropologiese en kenteoretiese probleme; reeds suksesvol toegepas en 
aangepas waar nodig. In ’n derde hoofafdeling word aangetoon dat al Vollenhoven se tydgenote 
en opvolgers egter nie met so ’n positiewe evaluering van die metode saamgestem het nie, omdat 
dit onder andere te gespesialiseerd en selektief, met die gebruikmaking van onnodige en 
ingewikkelde terminologie sou wees en omdat dit die klem tot so ’n mate op filosofiese konseptuele 
probleme laat val het dat die persoonlikhede self (wat daaraan geboorte gegee het) asook die hele 
Westerse kultuurgeskiedenis op die agtergrond verdwyn.

1.	 INLEIDING: VRAAGSTUK EN OPSET

In ’n vorige artikel in hierdie tydskrif is ’n verkenning onderneem van verskillende vroeëre en 
hedendaagse metodes van wysgerige historiografie (vgl. Van der Walt 2013). Daarin is op verskeie 
leemtes van hierdie metodologieë gewys, veral dat hulle nie konsekwent toegepas word nie. 
Hierdie artikel wil nagaan in hoe ’n mate D.H.Th. Vollenhoven (1892–1978) se konsekwent 
probleem-historiese metode wel voldoen aan die kriteria aan die einde van die vorige artikel 
geformuleer. Om dit te bepaal, word agtereenvolgens aan die volgende aandag gegee: (1) hoe sy 
metode ontstaan het; (2) die hooftrekke daarvan; (3) die reaksies van ander op sy metode en (4) 
’n slotperspektief. 

2.	 DIE ONTSTAAN VAN DIE KONSEKWENT PROBLEEM-HISTORIESE 
METODE 

Ongelukkig het Vollenhoven self nie sy metode breedvoerig beskryf nie. Al waaroor ons vandag 
beskik, is te vinde in Vollenhoven (2005a:89-136) en nog meer beknop in Vollenhoven (2011:20-
46). Voordat nagegaan word wat ander oor die ontstaan en karakter van sy historiografiese metode 
te sê het, word vlugtig enkele punte uit laasgenoemde bron van Vollenhoven self hier aangestip.

2.1	 Vollenhoven self oor sy metode

In ’n onlangse gesprek het dr. K.A. Bril (een van die beste kenners van Vollenhoven en sy denke) 
my meegedeel dat Vollenhoven in die praktyk naastenby soos volg te werk gegaan het. Eers het 
hy die destydse omvattende standaardwerk van Ziegenfuss (1949/1950) van 1700 bladsye deur
gewerk om hom van die belangrikste Westerse denkers te vergewis. Daarna het hy hom tot die 
toenmalige hoofwerk oor die geskiedenis van die filosofie, naamlik dié van Ueberweg (1928) 
gewend, wat in nog meer besonderhede die filosowe behandel het. Dan het hy sy assistente opdrag 
gegee om al die beskikbare werke van ’n bepaalde denker uit die biblioteke van die Gemeentelike 
en Vrije Universiteite van Amsterdam (of per interbiblioteeklening) vir hom uit te neem, sodat 
hy hulle oorspronklike geskrifte kon bestudeer en hulle konsepsies kon bepaal.
	 In Vollenhoven (2011:20-46) bied Vollenhoven self die volgende flitse oor sy metode: 

	 •	 Hy distansieer hom van die volgende wysgerige historiograwe: W. Dilthey (1833–1911), 
wat die geskiedenis van die filosofie volgens net drie basiese lewensvisies ingedeel het. 
Ook van G. Heymans (1857–1930), wat probeer het om op grond van die persoonlike 
lewensgeskiedenisse van denkers ’n geskiedenis van die wysbegeerte te konstrueer. Hy 



271

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

kon ook nie saamstem met W. Windelband (1845–1915) nie, omdat hierdie denker nie 
krities genoeg sou wees oor sy eie standpunt nie en vanuit die filosofiese stroming waartoe 
hyself behoort het ’n historiografie probeer opstel het. Vollenhoven (2011:21) het ernstige 
kritiek daarop gehad dat iemand by die gangbare filosofie van sy eie tyd begin en eietydse 
probleme in die verlede inlees – soos byvoorbeeld om Plato as ’n eksistensialis te 
bestempel! Hy was daarvan oortuig dat die omgekeerde eerder waar is: ’n mens kan jou 
eie tyd nie goed verstaan sonder die verlede waarin dit gewortel is nie. In die verlede lê 
die hede opgesluit en die hede bevat in kiem ook reeds wat die toekoms gaan bied.

	 •	 Verder was Vollenhoven daarvan oortuig dat ’n mens se eie sistematiese filosofiese 
oortuigings nie van jou bestudering van die geskiedenis van die filosofie geskei kan word 
nie. Jou Christelike of rasionalistiese benadering word onherroeplik in jou weergawe 
van die geskiedenis gereflekteer.

	 •	 Hy beklemtoon verder – en dit erken hy ook van sy eie metode – dat ’n wysgerige 
historiografie nie eenvoudig vooraf bedink kan word nie. Dit word eerder geleidelik 
gevind na aanleiding van wat die geskiedenis self bied. (Vandaar die voortdurende 
wysigings in sy eie metode.)

	 •	 Vir ’n goeie benadering van die geskiedenis is dit verder volgens Vollenhoven nodig om 
tussen die ontiese, antropologiese en kenteoretiese tipes en die normatiewe strominge 
(wat die rigting van die bepaalde denker aandui) te onderskei. In laasgenoemde gaan dit 
daaroor hoe iemand die plek van die skeppingsordeninge sien en waarin hy/sy dit fundeer.

	 •	 Hy erken dat bepaalde filosowe dikwels nie genoeg gegewens in hulle geskrifte bied om 
op al die vrae wat hy aan hulle sou wou stel duidelike antwoorde te vind nie.

	 •	 Hy noem sy eie metode (in onderskeiding van ander probleem-historiese metodes) die 
konsekwent probleem-historiese, aangesien dit nie net op een vraagstelling fokus nie, 
maar met ’n integrale benadering ’n verskeidenheid probleme of konsepsies wil navors. 
(’n Mens sou dit die patrone/kontoere van die Westerse denke kon noem.)

	 •	 Vir alle duidelikheid moet nog genoem word dat Vollenhoven die twee betekenisse van 
die begrip “geskiedenis” duidelik onderskei. In die eerste plek dui dit op die werklike 
gebeure of denkpatrone soos dit destyds voorgekom het. In die tweede plek slaan dit op 
die bepaalde historiese wetenskap wat so goed moontlik probeer beskryf wat in die verlede 
gebeur het of hoe daar gedink is.

Na hierdie paar flitse, met die sluier effens gelig op Vollenhoven se metode, kan vervolgens 
nagegaan word wat van sy geesgenote oor die ontstaan daarvan te sê het.

2.2	 ’n Neo-Kantiaanse historiografie as vertrekpunt

Wolters (1970:2 e.v. en 1979:231) het aangetoon dat die idee van “Problem-geschichte” sy oorsprong 
het binne die Neo-Kantiaanse, rasionalistiese filosofie, wat ’n dominante filosofiese stroming 
gedurende Vollenhoven se formatiewe jare was. Vollenhoven (2005a:155) self deel die rasionalistiese 
filosofie, wat die Westerse denke van ongeveer 1600 tot aan die begin van die 20ste-eeu beheers 
het, in ses verskillende substrominge in. Met die Neo-Kantiaanse wysbegeerte bereik die 
rasionalistiese filosofie, wat in die outonomie van die menslike rede (ratio) geglo het, sy klimaks, 
maar ook sy einde.
	 Wolters (op. cit.) sonder veral twee denkers van die Marburgse Skool van Neo-Kantianisme 
uit, naamlik R. Höningswald (1875–1947) en N. Hartmann (1882–1950). Na eersgenoemde denker 
se werk Philosophie des Altertums (1917) verwys Vollenhoven byvoorbeeld reeds in 1918 en ook 
daarna met goedkeuring, en hy het dit ook gereeld vir sy studente voorgeskryf. Höningswald en 



272

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Hartmann (lg. in verskillende publikasies) beklemtoon beide die sistematiese insig in die probleme 
wat in die geskiedenis van die Westerse filosofie na vore gekom het. (Objektiwiteit, so het hulle 
geglo, word gewaarborg deur die probleme self.) Sodanige insig verseker die kontinuïteit en 
vooruitgang in die geskiedenis. Die historiograaf is op dié wyse geen blote kronoloog of feite
versamelaar nie.

2.3	 Irrasionalistiese reaksies daarop

Reeds teen die einde van die negentiende eeu, maar veral gedurende die twintigste eeu, ontstaan 
daar ’n reaksie binne die Westerse denke teen die eensydige verabsolutering van die teoretiese 
denke deur die rasionalisme. Verskillende irrasionalistiese strominge verwerp nie rasionele denke 
nie (dan sou hulle ophou filosofeer!), maar beskou die praktyk as belangriker. Die Pragmatisme 
lê byvoorbeeld klem op bruikbaarheid of nuttigheid, die Lewensfilosofie op vitale mag en die 
Eksistensialisme op menslike vryheid (vgl. Vollenhoven, 2005a:83-88).
	 Binne hierdie opkomende irrasionalisme, wat groot klem op historiese uniekheid geplaas het 
en dus eerder diskontinuïteit beklemtoon het, is Höningswald en Hartmann se benaderings egter 
bevraagteken. Irrasionalistiese denkers, soos W. Dilthey (1833–1911) en sy volgelinge, het hierdie 
twee voorstanders van die probleem-historiese benadering dus daarvan beskuldig dat hulle teenoor 
die historiese situasies van die individuele denkers en hulle kulturele agtergrond die filosofiese 
probleme oorbeklemtoon. Omgekeerd was die rasionalistiese voorstanders van die probleem-
historiese metode van mening dat ’n irrasionalistiese metodologie tot vae relativisme sou lei.

2.4	 Vollenhoven se eie standpunt

Omdat vir Vollenhoven as Christelike denker sodanige relativisme ook onaanvaarbaar was, voel 
hy homself aanvanklik meer aangetrokke tot die Neo-Kantiaanse historiografiese metodologie. 
Dit beteken egter nie dat hy dit heelhuids aanvaar het nie. Een rede is ’n radikale verskil in reli
gieuse oriëntasie (vgl. Wolters 1970:55,56). Hartmann was ’n uitgesproke ateïs en as rasionalis 
’n voorstander van ’n “neutrale” benadering tot die wetenskap (vgl. Vollenhoven 2005c:167). 
Vollenhoven, daarenteen, ’n oortuigde Christen, wou ’n Christelike of Skrifmatige filosofie uitbou 
en nie bloot as Christen filosofie beoefen nie.
	 Die twee verskillende religieuse vertrekpunte het ook hulle onderskeie historiografiese metodes 
beïnvloed. Hartmann het byvoorbeeld die geskiedenis van die filosofie as ’n proses van geleidelike 
vooruitgang beskou. Vollenhoven huiwer nie om die antieke Griekse filosofie pagaan (heidens) 
te noem nie, Christelike sintese-denkers te kritiseer, of om valse probleme by sekulêre denkers 
aan te toon nie. Hy verwerp byvoorbeeld menslike outonomie (d.w.s. dat die mens self die norme 
vir sy denke en dade bepaal) en daarom ook die verskillende wetsidees (soos objektivisme, realisme 
en subjektivisme) wat die geskiedenis opgelewer het. So ook bevraagteken hy monisme sowel as 
dualisme as verklarings vir die oorspronklike toestand van die werklikheid, asook die verskillende 
oplossings vir die probleem van die verhouding tussen die universele en individuele (vgl. Wolters 
1970:48).
	 Na hierdie kort historiese agtergrond kan Vollenhoven se eie metode kortliks uiteengesit 
word. Soos in die vorige artikel verskillende gangbare metodes na aanleiding van hulle konse
kwentheid getoets is (vgl. weer Van der Walt 2013), word hierdie kriterium nou ook op Vollenhoven 
se metode toegepas: Is dit ’n duidelike konsekwensie van sy eie standpunt, is dit konsekwent 
filosofies, histories en probleemgerig, terwyl dit van gepaste en eenduidige terminologie gebruik 
maak en ten slotte kan dit, behalwe in die filosofie, ook met sukses op verskillende ander vakgebiede 
gebruik word.



273

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

3.	 DIE HOOFKONTOERE VAN DIE KONSEKWENT PROBLEEM-HISTORIESE 
METODE

Weens beperkte ruimte kan alleen die hoofkontoere van Vollenhoven se metode hier weergegee 
word, terwyl verder na die belangrikste werke daaroor verwys word.1 In Vollenhoven (2013a)
word hy tereg getipeer as “a person who combined direct clarity with deep insight, an analytical 
mind that mastered many distinctions”.

3.1	 Konsekwent vanuit eie visie

Vollenhoven het reeds met sy promosie (in 1918) getoon dat ’n eie, maar tentatiewe filosofiese 
visie nodig is om die geskiedenis van die filosofie te bestudeer. Hy het tot ongeveer 1940 aan sy 
eie sistematiese filosofie bly skaaf om hom daarna (tot 1975) uitsluitlik tot sy studie van die 
geskiedenis van die filosofie te beperk.2 

3.1.1	 ’n Teties-kritiese metode

Hy noem sy metode ’n teties-kritiese metode.3 Die “teties” dui op sy (voorlopige) eie sistematiese 
standpunt. Die “kritiese” het betrekking op sy benadering tot die geskiedenis van die filosofie. 
Daarin moet sekere standpunte bevraagteken word, maar daaruit kan ook veel geleer word en die 
voorlopige eie visie verbreed, verryk en verander word. Tussen die twee fasette van die metode 
moet voortdurende wisselwerking plaasvind.
	 Aangesien Vollenhoven se teties-kritiese benadering van baie groot belang is, terwyl hyself 
nie veel daaroor geskryf het nie, stel ek graag een van sy leerlinge, Kok (1998:8-19) daaroor aan 
die woord.

	 •	 Hy konstateer ten eerste (1988:9) dat dit ’n algemene tendens by vele Christendenkers 
is om bloot negatief teenoor nie-Christelike wetenskaplikes te staan – sonder om te besef 
dat hulle op die ou end tog positief sal moet stel waarin hulle (die Christene) self glo. 

	 •	 Ten tweede noem hy dat so ’n houding dikwels daartoe lei dat Christene hulle eie posisie 
dan bloot definieer in terme van dit waarteen hulle reageer of wat hulle bestry. 
(Byvoorbeeld wanneer Christene as teïste ’n tussenposisie probeer inneem tussen die 
deïsme en panteïsme.) 

	 •	 Vollenhoven stel ’n heeltemal ander metode voor wat nie net teen dwaling en onkunde 
fulmineer nie, of waarin ’n denker sy/haar eie posisie formuleer in terme van dit wat hy/
sy verwerp nie: 

			   Christians should approach the philosophical problems and questions they are 
confronted with from their own positively stated viewpoint... to work out a basic 
conception in line with Scripture, that affirms and articulates as clearly and succinctly 
as possible one’s perspective on the matter in question... We should proceed boldly, 
articulating, clarifying, and honoring the coherence of the comprehensive framework 
of basic beliefs that Christians hold dear. (Kok 1998:12,13)

1	 Vir oningewydes of persone wat op gemaklike wyse meer daaroor wil weet, word Bril (1986:109 
e.v.), Bril (2005), Kok (1996:1-164) en Runner (1982) aanbeveel. Diegene wat in Vollenhoven se 
lewensgeskiedenis en ander werksaamhede sou belangstel, word na Stellingwerff (1992 en 2001), 
Woldring (2013:91-98) asook na Vollenhoven (2013a) verwys.

2	 Oor beide sy eie sistematiese filosofie as sy probleem-historiese metode bevat Vollenhoven (1992) 
asook Tol (in Vollenhoven 2005b:iii-xxxii) belangrike tekste en redaksionele verduidelikings.

3	 Vgl. Vollenhoven (2005b:6-8) en vir meer detail Tol (2010:19-41).



274

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 •	 Hierdie tetiese kant van die metode moet egter altyd met ’n kritiese gepaardgaan. Volgens 
Kok (1998:13) beteken dit

			   …to investigate seriously and, when necessary, meticulously, that is to get to know, 
question, analyze, size up, and re-evaluate with an eye to determining both the merits 
and faults... There is no knowledge without preconceptions and prejudices. Our task 
is not to remove such presuppositions, but to listen to, test, and evaluate them 
critically in the course of our enquiries.

	 •	 Met betrekking tot hierdie kritiese benadering maak Kok (1998:17) nog die volgende 
belangrike opmerking:

			   Criticism is certainly not equivalent to “negation”, to “hypercritically” just finding 
faults or pointing out shortcomings. To be sure, criticism can lead to a negative 
result: “I disagree with this, that and the next thing, for these reasons…”. But even 
such a negative result has great value: tenaciously maintaining thoughts, words and 
deeds that constantly or implicitly clash with the main lines of one’s framework of 
beliefs undermines its power and prevents one from asking good questions and 
acquiring results that speak more profoundly to the challenge of our age.

	 •	 ’n Teties-kritiese metode bevat dus ’n dubbele voordeel (Kok 1998:19): “... a reinforced 
own position, articulated in deed and word, and a more definite and accountable rejection 
of that which is inconsistent with it”.

	 •	 Ten slotte beklemtoon Kok (1998:19) dat by Vollenhoven die tetiese en kritiese wel van 
mekaar onderskei, maar nie geskei mag word nie:

			   Zeal in one without the other spells big trouble. Their relationship is as follows: on 
the one hand every critical activity implies that one takes a thetical stance; and, in 
turn, a Christian thetical stance that leaves no room for listening to, thinking about, 
and communicating with others will result in uncritical parochial dogmatism… 
When the relationship between being thetical and being critical is forgotten, 
Christians loose a real sense of what being different [as a Christian thinker] means 
practically… they lack a sense of direction…

3.1.2	 Die hele lewe is religieus van aard

Wat Vollenhoven se eie metode betref, moet verder onthou word dat dit ’n diep religieuse bodem 
het. Anders as die meeste dualistiese denkers (wat die religieuse naas die sekulêre slegs as ’n 
gedeelte van die menslike bestaan beskou), huldig hy ’n integrale visie op religie. Vander Stelt 
(2013:10) omskryf dit soos volg: 

	 For humans to be “religious” is not optional, but essential. It is something a person “is”, not 
“has”. Being characteristic of being human, it is not restricted to an earlier period, or phase 
in human history, or to something private in one’s behaviour. Like the rudder of a ship in 
water, although it is invisible, “religion” indicates the ultimate direction in which humans 
live and move. It is as deep and broad as everyday life… It is not confined to what Christians 
and non-Christians do in their private and public prayers, meditations, confessions, instructions 
and spiritual retreats, worship events or all sorts of theological reflections… Life is religion. 

Hoewel die hele lewe religieus bepaald is, kan die tweërlei rigting daarvan radikaal verskil soos 
Vollenhoven (vervolgens) aantoon.



275

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

3.1.3	 Drie basiese vrae en die antwoorde daarop

Die drie mees basiese vrae wat elke filosoof volgens Vollenhoven behoort te stel, is: (1) In watter 
God/gode glo ek? (2) Wat kan ek van die kosmos weet? (3) Volgens watter maatstawwe, norme 
behoort ek te dink en te lewe? Vanuit sy eie Christelike oortuiging soek Vollenhoven dus antwoorde 
op hierdie belangrike vrae in God se openbaring in die Skrif: (1) Wie is die Skepper van alles? 
(2) Wat is dit wat in verhouding tot Hom geskape is? (3) Waar lê die lyn van onderskeid tussen 
die twee? (vgl. Vollenhoven 2005b:14). 
	 Let terloops daarop dat Vollenhoven ’n Bybels-georiënteerde of Skrifmatige filosofie voorstaan 
en nie ’n biblisistiese filosofie nie. Biblisisme wil, soos uit ’n teksboek, alleen uit die één vorm 
van God se openbaring die antwoorde op alle lewensbelangrike vrae aflei. Dit hou nie rekening 
met sy skeppings- en vleesgeworde openbaring in Christus nie. Daarom lees ’n Biblisis gewoonlik 
eers sy/haar eie idees in die Bybel in (eisegese genoem), om dit daarna – met Bybelse sanksie – 
weer daaruit te lees (eksegese genoem).
	 Die antwoorde wat Vollenhoven op sy drie vrae aan die Skrif vind, is: (1) Die lewende, 
soewereine God; (2) die skepping (of kosmos), wat volkome afhanklik is van God; (3) die “grens”, 
wat God en skepping van mekaar onderskei en terselfdertyd die “brug” is wat hulle verbind, is 
God se wil, soos uitgedruk in sy wette vir die skepping, waaraan alle skepsele onderworpe is.4 
 	 Vollenhoven sluit God dus nie (soos die meeste sekulêre filosowe) uit sy werklikheidsvisie 
of ontologie uit nie. (Hy waarsku wel teen teologiese spekulasies oor God, d.w.s. om minder of 
meer oor Hom te sê as wat hyself in sy Woord openbaar.) Let ook daarop dat Vollenhoven van 
mening is dat elke mens as ’n inherent religieuse wese, wanneer sy/hy die bestaan van die God 
van die Bybel ontken, nie anders kan nie as om iets as absoluut, dit wil sê goddelik te beskou en 
daarop te vertrou (bv. die menslike rede in die Rasionalistiese denke). In so ’n geval word egter 
iets van die skepping self verabsoluteer en ontstaan fiktiewe afgode.
	 Ek beskou Vollenhoven se eenvoudige trits van God-wet-kosmos as ’n meesterlike greep vir 
die hoofkontoere van ’n Skrifgehoorsame (hy gebruik die woord “Skrifmatige”) filosofie. (Met 
sy duidelike onderskeid tussen hierdie drie werklikhede het hy byvoorbeeld radikaal gebreek met 
’n tweeduisendjarige tradisie wat sowel die heidense gode as die God van die Bybel onder 
(verskillende grade) van een hiërargiese synsbegrip wou verstaan.) Dit is, soos vervolgens sal 
blyk, ook die perspektief waarvolgens hy die Westerse filosofiese denke in kaart probeer bring.

3.2	 Konsekwent-histories

Vollenhoven beklemtoon dit steeds dat die wysgerige historiograaf streng histories te werk moet 
gaan. Dit beteken onder andere dat die kronologie nie verontagsaam mag word nie. Dit impliseer 
(soos reeds hierbo gestel) dat die ondersoeker by die wortels van die Westerse denke, naamlik by 
die antieke Griekse filosofieë, moet begin en eers dan die ontwikkelinge daarna tot op die hede 
duidelik kan verstaan.
	 Aangesien volgens Vollenhoven wysgerige denke ten diepste deur religieuse oortuigings 
bepaal word, stel hy aan elke denker die vraag wat sy/haar verhouding tot God se openbaring 
was/is. Hy vind die volgende drie antwoorde daarop:5 

	 (1)	 Die antieke Griekse, Hellenistiese en Romeinse denkers (± 2500 v.C. – ±50 n.C.) sou 
op hierdie vraag antwoord dat hulle die Bybel (en dus ook God se skeppings en 

4	 Vir uitgebreider verduidelikings, vgl. Vollenhoven (2011) asook Tol (2010) en Bril (1986).
5	 Vgl. bv. Vollenhoven (2005a:95; 2011:65 e.v.).



276

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

geïnkarneerde openbaring) nie geken het nie. (2) Die Christelike Kerkvaders en 
Middeleeuers (± 50 – 1550) het wel die Woord geken, maar dit sinteties met die 
voorafgaande heidense filosofieë probeer verbind. (3) Vanaf ongeveer 1550 na Christus 
breek die meeste filosowe (maar ongelukkig nie die meeste gereformeerde teologieë nie) 
egter met hierdie sintesedenke en wel om twee verskillende redes: 

	 (a)	 Die Renaissance-denkers en hulle sekulêre navolgers tot op die huidige dag verwerp die 
akkommoderende sintesedenke van die voorafgaande Middeleeue, omdat hulle die gesag 
van God se Woord verwerp. Let daarop dat hierdie religieuse sekularisasie nie verwar 
moet word met die hedendaagse beperking van geloof (en moraliteit) tot iemand se 
persoonlike lewe teenoor ’n neutrale openbare samelewing en kultuur nie. Religieuse 
sekularisasie beteken ’n radikale en omvattende verwerping van die God van die Skrifte, 
sy drievoudige openbaring en sy lewensbevorderlike ordeninge – ook in die teoretiese 
denke. Sodanige sekularisasie kan egter ook tot ’n skeiding tussen die persoonlike/
kerklike en publieke lewe lei. (Sekularisasie in die sin van die vrywording van die res 
van die samelewing uit kerklike oorheersing kan wel ’n vrug van religieuse sekularisasie 
wees, maar dit moet as ’n positiewe ontwikkeling aan die einde van die Middeleeue 
beskou word.)

	 (b)	 Die denkers van die sestiende-eeuse Reformasie breek om die presies teenoorgestelde 
rede met die Patristiese en Middeleeuse sintesedenke: Hulle het nie van Christelike 
sintesedenke gehou nie as gevolg van die pagane filosofiese reste waarmee dit vermeng 
geraak het. Hulle het ook die idee van ’n outonome mens, wedergebore uit eie krag van 
die Renaissance verwerp. Hulle bedoeling (wat ongelukkig nie altyd gerealiseer is nie) 
was om weer in gehoorsaamheid aan God se openbaring alleen te dink en te lewe. ’n 
Belangrike rede waarom hierdie ideaal nie destyds ten volle gerealiseer is nie, was omdat 
die reformatore al hulle aandag op ’n nuwe, Bybelse teologie en nie ook ’n nuwe, 
reformatoriese filosofie toegespits het nie. 

Vollenhoven kom dus na vore met ’n nuwe indelingsbeginsel van voorsintese, sintese en antisintese. 
Hy bied daarvoor ook ’n meer oortuigende motivering as die gangbare populêre indeling in 
Antieke, Middeleeuse en Moderne filosofie.
	 Soos ook nog uit die ander fasette van sy historiografiese metode sal blyk, bied sy metode 
dus nie slegs ’n weergawe van wat in die Westerse denke gebeur het nie, maar ook ’n Christelik-
geïnspireerde kritiek daarop. Implisiet verwerp hy onbybelse voorchristelike denke, Christelike 
sintesedenke en sekulêre antisintesedenke.

3.3	 Konsekwent filosofies

Vollenhoven erken saam met ander denkers (vgl. hierbo) dat daar ’n sterk dinamiese of sinkroniese 
element in die geskiedenis van die filosofie is, naamlik verskillende denkstrominge.6 Hierdie 
denkstrominge (Vollenhoven onderskei ongeveer 66 verskillendes) ontstaan as gevolg van die 
onderlinge stryd oor verskillende visies op die ordelikheid in die skepping en die daarop begronde 
norme vir die beoefening van die filosofie en ander wetenskappe. Hulle bied verskillende antwoorde 
op hoe gedink en geleef behoort te word, oor wat die rigting of koers van ’n mens se teorie en 
praktyk behoort te wees. Volgens Vollenhoven se eie onderskeid tussen God, wet en skepping 
behels hulle ’n respons op die wet(matigheid) wat God vir sy skepping gestel het. (Wet en 

6	 Vgl. Vollenhoven (2000:31-34 en 2005a:153-156) asook Vollenhoven (2005c), wat die denkstrominge 
afsonderlik beskrywe.



277

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

wetmatigheid behoort nie vereenselwig of as wisselterme gebruik te word nie. Slegs dit wat aan 
die wet onderworpe is, kan die maat-van-die-wet besit en derhalwe “wet-maat-ig” funksioneer.)
	 Ruimte laat dit nie toe om verder op hierdie faset in te gaan nie. Slegs drie belangrike 
opmerkings word gemaak. Eerstens is die rede waarom die een stroming die ander opvolg (die 
rede vir die dinamiek in die geskiedenis), omdat norme (as menslik-feilbare formulerings van 
God se skeppingsorde) tydsgebonde is, oudmodies raak en dus met nuwe rigtingwysers vervang 
moet word.
	 In die tweede plek bevat Vollenhoven se indeling in filosofiese strominge ook sy implisiete 
kritiek daarop. Hy toon aan hoe die Griekse denke reeds vroeg al in ’n subjektivistiese wetsidee 
verval het. Dit beteken volgens Vollenhoven dat hulle nie meer duidelik tussen die wette of orde en 
die kosmiese dinge (wat aan die wette onderworpe is) onderskei het nie. (Vgl. die opmerking oor 
wetmatigheid hierbo.) Dinge of sake (dit wat is) word verhef tot norme (dit wat behoort). Hierdie 
subjektivistiese tendens loop in verskillende variasies deur tot op vandag se postmodernisme.
	 In die derde plek (daarop vestig Griffioen 2013 die aandag) het Vollenhoven, in vergelyking 
met sy gedetailleerde uiteensetting van die verskillende tipes ontologieë, antropologieë en 
kenteorieë, ongelukkig sy belangrike bydrae deur verskillende tydstrominge te onderskei nie breed 
genoeg ontwikkel nie.

3.4	 Konsekwent probleemgerig

Vollenhoven onderskei vervolgens ook ’n diakroniese lyn in die geskiedenis. Volgens sy onderskeid 
God-wet-kosmos moet daar ook ’n antwoord gegee word op die probleem van hoe ’n filosoof die 
kosmiese werklikheid beskou, hoe dit struktureel daar uitsien. Vollenhoven praat in hierdie verband 
van ’n groot verskeidenheid tipes filosofie of ontiese, antropologiese en epistemologiese 
kategorieë.7 
	 Weereens moet met slegs drie opmerkings volstaan word. In die eerste plek is ’n bepaalde 
tipe nie (soos in die geval van ’n stroming) tot ’n sekere tyd beperk nie. Sekere tipes kan (wel tot 
’n mate getransformeer as gevolg van ’n nuwe stroming) dwarsdeur die geskiedenis voorkom en 
dui dikwels aan hoe ’n latere denker deur ’n tydgenoot of ’n vroeëre beïnvloed is. In die tweede 
plek bevat Vollenhoven se tipologie weereens ook sy kritiek. Hy verwerp byvoorbeeld die monisme, 
wat glo dat alles uit ’n oorspronklike eenheid sou ontstaan het, maar eweneens die dualisme, wat 
met ’n ontologiese tweedeling (bv. ’n transendente en aardse) begin. In die derde plek hanteer 
Vollenhoven in die tipering van die verskillende probleemstellings en hulle oplossings streng, 
eenduidige terminologie.

3.5	 Eksperimenteel beproef, voortgesette belangstelling en bekendstelling

Die proef op die som vir enige metode lê in die konkrete toets daarvan. In hierdie opsig het Vollen
hoven eerder per excessum as per defectum gesondig – tot groot frustrasie van sy lesers. Hy moes 
sy eie metode (en terminologie) na aanleiding van wat sy ondersoek van die geskiedenis opgelewer 
het ten minste vyf keer op talle belangrike punte verander.8 Selfs teen 1975, toe hy as gevolg van 
ouderdom nie verder kon werk nie, kon hy nog steeds nie sy analise van die Westerse denke 
voltooi nie (vgl. Vollenhoven 1979 en 1982).

7	 Ruimte om hulle almal hier te bespreek, bestaan nie en die leser word na die verskillende publikasies 
van Vollenhoven (1992:215 e.v.; 2000:260 e.v.; 2005a:29 e.v. en 2005c) verwys.

8	 Vgl. Wolters (1970) en (1979) wat ’n oorsig daarvan bied asook Zuidema (1963:140) en Hart (1964:9) 
wat dit benadruk.



278

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Dit wat hierdie filosofiese speurder wel op skrif gestel het, bly nogtans van onskatbare waarde. 
Talle navolgers het dan ook sy metode – al is dit in vereenvoudigde vorme – met vrug in beide 
navorsing en onderrig gebruik. Enkele voorbeelde van verhandelinge en proefskrifte volgens hierdie 
metode aangepak, is Hart (1966), Taljaard (1955), Runner (1951), Van der Laan (1968), Vander 
Stelt (1978), Van Veuren (1970) en Venter (1981). Toepassings daarvan op verskillende vakgebiede 
is byvoorbeeld in kunsgeskiedenis (Seerveld 1993), teologie (Spykman 1992), antropologie (De 
Graaff & Olthuis 1978), antieke filosofie (Sweetman 2007), psigologie (Van Belle 2013), wiskunde 
(Venter 2011) en menslike geslagtelikheid (Van der Walt 2014).
	 Dit is daarom verblydend dat, onder leiding van die internasionale “Vollenhoven Stichting” 
moeite gedoen word om ook hierdie lid van die driemanskap (Dooyeweerd, Vollenhoven en 
Stoker) by die geboorte van ’n integraal-Christelike filosofie se geestelike nalantenskap verder te 
ontgin en ook in die lingua franca van vandag bekend te stel.9 Die Vollenhoven Argief (gehuisves 
in die Historisch Documentatiecentrum voor het Nederlandse Protestantisme (1800-heden) aan 
die Vrije Universiteit van Amsterdam) bied nog talle moontlikhede vir verdere navorsing. (Prof. 
E.J. de Boer werk byvoorbeeld tans aan die korrespondensie tussen Vollenhoven en die bekende 
Suid-Afrikaanse filosoof, H.G. Stoker (1899–1993).)

3.6	 ’n Skematiese voorstelling

Vollenhoven (2000) se skematiese kaarte gee in essensie en in een oogopslag die resultate van sy 
metode weer. Dit bestaan uit horisontale en vertikale lyne wat (as vierkantige blokkies) mekaar 
kruis. Aan die regterkant van die horisontale lyne (1) is die geskiedenis sinkronies in die 
bogenoemde drie hooftydperke (voorsintese, sintese en antisintese) ingedeel. Die linkerkant van 
die horisontale lyne (2) gee die verskillende filosofiese strominge weer. In die blokkies wat deur 
die vertikale lyn (in hul kruisings met die horisontale) getrek word, word (3) die verskillende tipes 
filosofieë van talle denkers ingevul. Dit bied hulle antwoorde op basiese ontiese probleme, soos 
byvoorbeeld hoe die kosmos se ontstaan verklaar word, of dit oorspronklik ’n eenheid of tweeheid 
was, wat die verhouding tussen die universele en individuele is, asook op ’n hele reeks antropo
logiese en kenteoretiese kwessies.10 Vollenhoven se eie drieslag van (1) God, (2) wet en (3) kosmos 
word dus duidelik in sy wysgerige historiografie weerspieël.
	 Die aandag moet daarop gevestig word dat Vollenhoven se Schematische Kaarten nie net die 
konsepsies bied van diegene wat as suiwer filosowe bekend staan nie, maar ook van talle belangrike 
vakwetenskaplikes, soos byvoorbeeld fisici (Einstein), bioloë (Darwin), ekonome (Smith) en 
teoloë (Barth).

4.	 REAKSIES OP VOLLENHOVEN SE METODE

Ten spyte daarvan dat Vollenhoven se metode in die voorafgaande gedeelte volgens verskillende 
maatstawwe beoordeel die toets kon slaag, het dit nie die kritiek van tydgenote en latere denkers 
vrygespring nie. In sommige gevalle word juis dit wat so pas in verband met die metode bevestig 
is deur hulle bevraagteken. Dit is egter belangrik om die moontlike leemtes wat geïdentifiseer is 
hier te noem en, waar nodig, daarop te reageer.

9	 Behalwe die werke in Engels alreeds vermeld, kan nog die volgende bygevoeg word: Vollenhoven 
(2013b), deur dr. A. Tol versorg, ’n “Vollenhoven Reader” wat deur prof. John Kok van die VSA 
gereed gemaak word, asook die vertaling van Vollenhoven (2011) waarmee prof. Ponti (J.J.) Venter 
van Suid-Afrika tans besig is.

10	 Vgl. Van der Walt (2010:174) vir ’n vereenvoudigde diagrammatiese weergawe.



279

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Sekere besware berus op veral een belangrike misverstand. Dit kom daarop neer dat meer of 
ander resultate van Vollenhoven se metode verwag is as wat hyself daarmee wou bereik. Hy het 
self erken dat sy metode nie alle fasette van die Westerse intellektuele geskiedenis wil of kan dek 
nie. Geen enkele metode is immers daartoe in staat nie. Om eenvoudig ’n mens se metodes te 
vermeerder, bied ook nie ’n oplossing nie. Dan raak wysgerige historiografie feitlik onhanteerbaar 
gekompliseerd en gevolglik byna ontoeganklik vir die leser daarvan.
	 Die minder belangrike opmerkings oor die konsekwent probleem-historiese metode (hierna 
slegs “metode” genoem) word nou eers kortliks behandel, voordat aan meer wesentlike besware 
aandag gegee word.

4.1	 Die metode self is nie vooraf duidelik genoeg uiteengesit nie en is ook dikwels verander

Dit is waar dat ’n mens in baie gevalle die metode vanuit Vollenhoven se resultate daarmee moet 
rekonstrueer. Die rede daarvoor is egter duidelik. Soos reeds genoem, het sy metode in voortdurende 
wisselwerking met sy bestudering van die geskiedenis vorm aangeneem. Dit is ook die rede waarom 
Vollenhoven ’n paar keer sy metode moes wysig – om beter reg te laat geskied aan dit wat sy 
navorsing opgelewer het. Vir die lesers van sy resultate was dit egter nie baie bemoedigend nie!

4.2	 Te gespesialiseerd en tydrowend

Vollenhoven behoort tot die ou garde aan die begin van die vorige eeu, onder andere geïnspireer 
deur die grondige Duitse “Kleinforschung”. Die fyn onderskeidinge en verbande wat sy metode 
maak, is egter nie maklik verteerbaar vir iemand van ons een-en-twintigste kitseeu, wat met behulp 
van ’n slapbandboekie of rekenaarsoektog vinnig op hoogte wil kom met die Westerse denk
geskiedenis nie. Om veral eerstejaarstudente in filosofie nie ’n permanente hekel aan die vak te 
gee nie, is dit dus gewens om ’n vereenvoudigde weergawe (d.w.s. met minder detail) van die 
metode te gebruik of om dit eers op nagraadse vlak aan te bied.

4.3	 Te Christelik-georiënteerd

Historiograwe wat nog steeds van oortuiging is dat ’n neutrale, suiwer rasionele benadering 
moontlik is, sal die Christelike agtergrond van die metode as beswaar kan opper. Irrasionalistiese 
postmoderniste sou dit heel waarskynlik doen omdat dit vanuit ’n “onderdrukkende, groot verhaal” 
te werk gaan. Ek is egter van mening dat, nieteenstaande Vollenhoven se religieuse oriëntasie, 
die resultate wat hy bereik het van breër belang is.
	 Belangriker besware teen die metode is die volgende vier:

4.4	 Te selektief en blykbaar losstaande van die Westerse kultuurontwikkeling

De Vogel (1952:23) was van mening dat Vollenhoven te selektief te werk gaan, omdat hy nie genoeg 
aandag aan die “groot” wysgere gegee het nie. Volgens haar plaas hy reuse van groot belang naas 
dwergies van nouliks enige historiese betekenis. Tussen hulle moet, volgens haar, onderskeid 
gemaak word anders mag eersgenoemdes se kultuur-historiese invloed onderskat word.
	 Die grondliggende probleem hier is die selektiewe karakter van enige metode en die kriteria 
waarvolgens bepaal word watter filosowe en ander denkers belangrik was en watter nie. Soos 
reeds gesê, het elke metode sy beperkinge – geen metode kan alles weergee nie. Solank ’n mens 
egter van die beperkinge van jou metode bewus is – en Vollenhoven was dit beslis – hoef dit nie 
jou metode te diskwalifiseer nie. Vollenhoven se metode is primêr ’n probleem- en nie in die eerste 
plek ’n kultuur-historiese metode nie. Hierdie is dus ’n geval waar méér van sy metode verwag 



280

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

word as wat hyself daarmee beoog het. (Die hiermee samehangende kritiek dat die metode te eng 
wysgerig sou wees, gaan dus ook nie op nie. Vollenhoven het nie die gebruik van hulpmetodes 
– soos byvoorbeeld biografiese werke oor die denkers – verwerp nie. Sy fokus was egter suiwer 
wysgerig.)
	 Ook Hart (1965:13) erken enersyds dat iemand wat net Vollenhoven se Schematische Kaarten 
tot sy beskikking het, nog weinig insig sal verkry in die kultuurgeskiedenis van die Weste. 
Andersyds vestig hy egter die aandag daarop dat die verskillende wysgerige konsepsies wat die 
metode belig die breëre kultuurgeskiedenis kan verdiep, aangesien filosofiese voorveronderstellings 
’n grondliggende rol in enige kultuur speel. Filosofie verwoord eintlik wat die wesentlike, 
fundamentele gedagtes is wat in ’n bepaalde kultuur leef en ten diepste die koers daarvan bepaal.
	 Venter (2013) sluit hierby aan deur die aandag op twee belangrike punte te vestig wat verband 
hou met Vollenhoven se visie op filosofiese tipes en strominge.
	 Eerstens is dit waar dat Vollenhoven se metode in die eerste plek op die ontologiese, 
antropologiese en kenteoretiese lewensbeskoulike grondslae van wetenskaplikes se denke gevestig 
was (d.w.s. die tipes). Dit het te make gehad met die rol wat die Vrije Universiteit destyds wou 
vervul, naamlik om tot reformasie van die wetenskap binne die akademiese wêreld te werk. Aan
gesien wetenskap egter nie ’n blote natuurproduk is nie, was Vollenhoven se aanpak reeds in hierdie 
opsig kultureel van aard.
	 In die tweede plek merk Venter tereg op dat, indien ’n mens noukeurig let op die verskillende 
strominge wat Vollenhoven onderskei het, die kulturele verskuiwings in die Westerse denke 
duidelik sigbaar word. Hoewel Vollenhoven destyds al ’n veel breër visie op menslike kulturele 
arbeid gehad het as die gangbare eng beskouing, naamlik dat dit byvoorbeeld slegs die taal, kunste 
en argitektuur sou insluit, kan die vraag gestel word of Vollenhoven in sy veldafbakening nie tog 
tot ’n mate deur die eng visie verlei is nie. Maar dit kan ook wees dat sy poging om spesifiek die 
intellektuele onderbou van die Westerse kultuur te verhelder, hom gedwing het om sy metode te 
beperk. (Vgl. in hierdie verband ook die vroeëre opmerking van Griffioen 2013.)

4.5	 Te skematies

Een van die belangrikste kritiekpunte op die metode was dat dit aan skematisme skuldig is. De 
Vogel (1951:225) stel dat Vollenhoven se werkswyse op die volgende sou neerkom: “... te beginnen 
met de opstellen van een systeem van categorieën en vervolgens de nog te interpreteren stof onder 
deze categorieën te rubriceren”. Die verbande tussen die verskillende denkers, deur Vollenhoven 
blootgelê, is volgens haar ook geforseerd (vgl. De Vogel 1952:22,23 en ook in 1950).
	 Selfs ’n kollega en geesgenoot van Vollenhoven skryf destyds: 

	 De bestudering van de geschiedenis der wijsbegeerte heeft by Vollenhoven iets van detective-
werk gekregen, in elk geval het tegendeel van routinewerk en van copiëring van handboeken, 
ook al sal wel eens een denker en zijn conceptie ten onrechte gearresteerd zijn en gevangene 
gezet in het arrestatiehokje, dat Vollenhoven voor hem had klaargemaakt, als kruising van 
een bepaald type met een bepaald stroming. (Zuidema 1963:145)

Hierdie soort kritiek was veral gemik teen Vollenhoven se Schematische Kaarten wat in 1962 
verskyn het (herdruk in Vollenhoven 2000). Daarin tipeer Vollenhoven ’n hele paar honderd denkers 
diakronies volgens ontologiese tipes en sinkronies volgens tydstrominge. Die Schematische Kaarten 
mag egter nie met Vollenhoven se metode in sy geheel geïdentifiseer word nie. Die bedoeling 
daarvan was – soos die titel van die werk ook duidelik stel – om slegs oorsigtelik, in een oogopslag 
die meer basiese gegewens oor ’n bepaalde denker te bied asook sy/haar verband met ander.



281

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Hoewel Stoker (1951:41-42) ook wys op Vollenhoven se “ingewikkelde skematisme” en dat 
“die volheid van wysgerige denke meer is as ’n skema en moeilik in ’n skema saamgevat kan 
word”, gee hy ook toe: “probleme, as logiese onderskeidings gestel, laat hulle wel in so ’n skema 
indeel”.
	 Oor die “hokkie- en ettikettevrees” sê Hart (1965:11) dat dit syns insiens ’n vreemde 
beskuldiging is, omdat geen wysgerige historiograaf daaraan kan ontkom nie. Natuurlik moet 
teen ’n keurslyf gewaak word. Maar, voeg hy by:

	 ... daarbij word zelden overwogen dat er op het moment zo tussen 5- en de 6-duizend hoktjes 
beschikbaar zijn, terwijl de meeste handboeken maar 3 à 4 etiketten ter beschikking hebben. 
Het heeft mij altijd verbaasd dat de moderne filosofen altijd of rationalist of empirist moesten 
zijn. Toch heeft niemand bezwaar tegen een derglijk keurslijf maar wel tegen een vermeer
dering van mogelijke denkstructuren. Dit laatste moet echter beslist als een voordeel van de 
methode [van Vollenhoven] gezien worden.

4.6	 ’n Te ingewikkelde terminologie

Hierdie kritiekpunt (wat met die vorige saamhang) word ook deur De Vogel (1951:229) geopper. 
Popma (1952:123) antwoord haar effens geïrriteerd hierop dat enige wetenskap vakterme nodig 
het – selfs al klink hulle vir buitestanders na ’n spreek in vreemde tale: “Wanneer een criticus 
zich raillerend over de termen [van Vollenhoven] uitlaat, toont hij dat het hem aan wetenschappe
lijke ernst en beschaving ontbreekt.”
	 Ook Zuidema (1963) tree tot die stryd toe om Vollenhoven se uitgebreide terminologie te 
regverdig. Hy wys daarop dat Vollenhoven ontsteld kon raak wanneer hy opgemerk het hoeveel 
verwarring en skade in die bestudering van die geskiedenis van die filosofie aangerig is deur agteloos 
en onduidelik met wysgerige terme (soos bv. realisme, materialisme, universalisme, monisme, 
subjek en objek en honderde meer) om te gaan. Juis om hierdie grootskaalse spraakverwarring te 
voorkom, was Vollenhoven so gesteld op helder, eenduidige terminologie. Aan elke nuwe probleem 
en die oplossing daarvoor het hy ’n eie term verbind wat vir geen ander gebruik is nie.
	 In ligter luim skryf Seerveld (1960:6-7): 

	 Vollenhoven is a cautious thinker. He takes a word the way a Jew in Dickens’ novels takes a 
coin, suspiciously. Feels it, taps it, bites it, and then accepts it dubiously. He is quite a cleancut 
thinker, Vollenhoven is exact… He likes to cut the brain apart and is a master at it. He takes 
the fun out of studying philosophy. It is no longer an amateur ballgame in the cow pastures, 
but something professional.

4.7	 Individuele denkers dreig om agter hulle filosofiese konsepsies te vervaag

Zuidema (1963:146) skryf dat 

	 ...bij deze methode de oorspronkelijke denker van een bepaalde conceptie zo zeer op de 
achtergrond geraakt, dat zijn naam alleen nog maar als indicium voor zijn conceptie wordt 
gehanteerd, en – wanneer deze methode consequenter wordt doorgevoerd – vervangen zou 
kunnen worden door een wiskundig teken. 

Is die geskiedenis van die wysbegeerte dan nie allereers die geskiedenis van mense nie? Dan is 
dit tog onbillik om geen aandag te skenk aan die mens wat die filosofie voortgebring het nie. 
Lewer die metode nie ’n vlees- en bloedlose geraamte op nie?



282

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Weereens moet hierop geantwoord word dat op dié wyse meer van die metode verwag word 
as wat dit bedoel om te bereik. In Vollenhoven se metode staan nie die persoonlikhede van die 
verskillende denkers sentraal nie, maar hulle standpunte ten opsigte van ontiese en antropologiese 
probleme. Indien biografiese gegewens beskikbaar en betroubaar is (in sekere gevalle is dit nie), 
kan dit waardevol wees. Egter net in soverre dit lig werp op die betrokke filosofie of die filosofiese 
ontwikkelingsgang van ’n denker.
	 Wolters se kritiek gaan egter verder as net die persoon van ’n filosoof. Hy skryf die metode 
van Vollenhoven handel 

	 ... with the history of philosophy exclusively in its strictly logical and analytic aspect… and 
that, as method, it seems to be practically indistinguishable from that of the systematic logician 
and epistemologist… it is difficult to suppress the question: what then is the specifically 
historical of the “probleem-historische” method, if the extra-logical factors in the history of 
philosophy, such as social, economic and political conditions are deliberately excluded? 
(Wolters 1970:33)

Later (Wolters 1970:54) herhaal hy sy vraag kernagtig soos volg as hy sê dat die resultaat van die 
metode “… is that the abstracted, special world of logical problems and answers tends to become 
identified with the history of philosophy in its full concreteness”.
	 Hierdie kritiek sluit aan by die beswaar reeds onder 4.4 hierbo bespreek, naamlik dat die 
metode uiters selektief is. Dit vestig egter pertinent ook die aandag op die konseptuele, abstrakte 
karakter van die metode.
	 In antwoord daarop kan egter gevra word of filosofie qua filosofie (soos enige ander wetenskap 
ook) nie inherent van ’n teoreties-abstrakte aard is nie. Verder kan geargumenteer word dat iets 
konseptueel, logies of analities nie noodwendig onhistories is nie. Hierbo (4.4) is reeds na Hart 
(1965:13) en Venter (2013) verwys, wat redeneer dat, omdat filosofiese uitgangspunte so ’n 
fundamentele rol in die wetenskap speel, dit nie los staan van die histories-kulturele konteks nie, 
maar eerder ’n verdiepte visie daarop bied.
	 Soos in die geval van talle ander groot denkers bestaan daar ook oor Vollenhoven en sy 
metode talle verhale. Ons sluit op ’n ligter trant met net twee daarvan af. Van wyle dr. Henk 
Hansma word vertel dat hy Vollenhoven se Schematische Kaarten (van 1962) verbrand het bloot 
omdat hy nie met Vollenhoven se tipering van ’n bepaalde denker saamgestem het nie. Van ’n 
ander Nederlander word meegedeel dat hy eers van mening was dat Vollenhoven óf ’n gek óf ’n 
genie moes wees. Na ’n deeglike studie van Vollenhoven se metode het hy egter besluit dat 
laasgenoemde etiket hom beter sou pas – Vollenhoven het vir die persoon ’n reus onder Christelike 
denkers geword!
	 Hoewel ook die huidige lesers heel waarskynlik nog meer vrae in verband met Vollenhoven 
se metode sou wou opper, moet met hierdie kritiekpunte volstaan word.11

5.	 TERUGBLIK

Vir die leser sal dit na die voorafgaande geen geheim wees dat ek – ten spyte van bogenoemde 
sewe punte van kritiek – nie net simpatiek teenoor Vollenhoven se metode is nie, maar dit self 
ook in vorige artikels in hierdie tydskrif (vgl. bv. Van der Walt 2009a, 2009b, 2011 en 2012) asook 
in ander tydskrifte en boeke gebruik het.

11	 Vir verdere, oorwegend simpatieke reaksies op die metode, kan verwys word na Hart (1964); Seerveld 
(1960), (1973), (1975); Taljaard (1952) en Van der Laan (1967), (1977).



283

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

	 Laat my dus toe om ten slotte in enkele metafore – iets gewilds in hedendaagse filosofiese 
kringe – my aangetrokkenheid tot hierdie metode te verduidelik. Vooraf egter eers die volgende 
herinnering: Die Afrikaanse woord “filosofie” (van die Latyn philosophia) beteken letterlik ’n 
liefde of begeerte na wysheid. Die woord “wysbegeerte” gee die oorspronklike betekenis dus 
duideliker weer. Dit herinner ’n mens daaraan dat filosofie – sy geskiedenis en die beskrywing 
daarvan ingesluit – nooit méér as ’n begeerte kan wees en bly nie. Dit geld ook vir ’n Christelike 
benadering tot hierdie vak en vir die opdiep van die wysgerige grondslae onderliggend aan elke 
ander vakgebied. Augustinus het dit al besef toe hy geskryf het dat die eerste, tweede en derde 
vereiste vir ’n philosophia christiana humilitas nederigheid (of beskeidenheid) is.
	 Hier volg nou my metafore ter aanbeveling van hierdie metode:

	 •	 Soos met ’n wyehoeklens bied die metode ’n breë visie op die Westerse wetenskaplike 
denkgeskiedenis: Kosmoskopies ondersoek dit hoe bepaalde tipes denksisteme die ontiese 
strukture van die kosmos beskou het; nomologies lê dit die talle strydende normatiewe 
denkstrominge bloot.

	 •	 As wysgerige teleskoop gaan dit nie ter wille van hedendaagse relevansie of gewildheid 
uit van ’n heersende filosofie nie, maar kyk dit ver terug in die geskiedenis tot by die 
bakermat van die Westerse denke.

	 •	 Terwyl dit breed en ver kyk, verwaarloos dit – as filosofiese mikroskoop beskou – egter 
nie die fynere detail van verskillende konsepsies, die verbande tussen denkers as gevolg 
van hulle invloed op mekaar en ook nie die ontwikkelingsgang by sommige denkers nie.

	 •	 Soos ’n padkaart vroeër en ’n GPS vandag ’n mens oriënteer, sodat jy nie verdwaal nie, 
só help hierdie metode ook die filosofiestudent en beroepsfilosoof om nie in ’n 2500 jaar 
lange en ingewikkelde geskiedenis totaal koers te verloor nie.

	 •	 Die metode is verder – soos ’n x-straal apparaat – deurdringend. Dit ontbloot die verborge 
“skelet” van ’n filosofie wat die uiterlike “lyf” daarvan staande hou.

	 •	 Ten slotte sou ’n mens die beeld van ’n periskoop daarop kon toepas, omdat dit nie bloot 
op die feilbare, menslik-redelike insigte staatmaak nie, maar ten diepste aan God se 
onfeilbare drieërlei openbaring georiënteerd is. Dit is in staat – ook al bly dit hoe gebrekkig 
– om periskopies bokant die stormagtige, koerslose, sekulêre en sintetiese Christelike 
teorieë uit te kyk. Daarom mag ’n mens dit ook ’n profundoskoop noem: dit is heel 
eenvoudig maar terselfdertyd baie diepsinnig.

BIBLIOGRAFIE

Bril, K.A. 1986. Westerse denkstrukturen; een probleemhistorisch onderzoek. Amsterdam: V.U. Uitgeverij.
Bril, K.A. 2005. Vollenhoven’s problem-historical method; introduction and explorations. Sioux Center, 

Iowa: Dordt College Press.
De Graaff, A.H. & Olthuis, J.H. 1978. Criteria for comparing and evaluating models of man. Toronto: 

Institute for Christian Studies. (Mimeograph.)
De Vogel, C.J. 1950. De continuïteit van het West-Europese denken. Algemeen Nederlands Tijdschrift voor 

Wijsbegeerte en Psychologie, 42:177-190.
De Vogel, C.J. 1952. Discussie rondom Vollenhoven. Algemeen Nederlands Tijdschrift voor Wijsbegeerte 

en Psychologie, 45:22-30.
De Volgel, C.J. 1951. Vollenhoven’s werk over de Griekse Wijsbegeerte vóór Plato. Algemeen Nederlands 

Tijdschrift voor Wijsbegeerte en Psychologie, 44:223-240.
Griffioen, S. 2013. Mens en geschiedenis met bijzondere betrekking op het werk van Vollenhoven. Lesing 

gelewer op 24/08/2013 by die Skool vir Filosofie, Potchefstroomkampus, Noordwes-Universiteit.
Hart, H. 1964. Historicale problemen; stellingen ter bevordering van de belangstelling voor de konsekwent 

probleem-historiese methode. Correspondentiebladen van de Vereniging voor Calvinistische 
Wijsbegeerte, 28:7-10, Des.



284

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Hart, H. 1965. De probleem-historische metode van prof.dr. D.H.Th. Vollenhoven. Correspondentiebladen 
van de Vereniging voor Calvinistische Wijsbegeerte, 29:3-15, Nov.

Hart, H. 1966. Communal certainty and authorized truth. Amsterdam: Swets & Zeitlinger.
Höningswald, R. 1917. Philosophie des Altertums; problemgeschichtliche und systematische Untersuchungen. 

München: Kaiser.
Kok, J.H. 1996. Patterns of the Western mind; a Reformed Christian perspective. Potchefstroom: Institute 

for Reformational Studies. (Tweede, hersiene druk in 1998 deur Dordt College Press, Sioux Center, 
Iowa.)

Popma, K.J. 1952. Historicale metode en historische continuïteit. Philosophia Reformata, 17:97-145.
Runner, H.E. 1951. The development of Aristotle, illustrated from the earliest books of the Physics. Kampen: 

Kok.
Runner, H.E. 1982. The relation of the Bible to learning. Toronto: Wedge Publishing Foundation.
Seerveld, C. 1960. Philosophical historiography. Journal of the American Scientific Affiliation, 12(3):87-95.
Seerveld, C.G. 1973. Biblical wisdom underneath Vollenhoven’s categories for philosophical historiography. 

Philosophia Reformata, 38:127-143.
Seerveld, C.G. 1975. The pedagogical strength of Christian methodology. Koers, 40(4-6): 269-313.
Seerveld, C.G. 1993. Vollenhoven’s legacy for art historiography. Philosophia Reformata, 58:49-79.
Spykman, G.J. 1992. Reformational theology. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.
Stellingwerff, J. 1992. D.H.Th. Vollenhoven (1892–1978); reformator der wijsbegeerte. Baarn: Ten Have.
Stellingwerff, J. 2001. Vollenhoven, Dirk Hendrik Theodoor. In Houtman, C., Van Sluis, J. et al. Biografisch 

Lexikon voor de Geschiedenis van het Nederlandse Protestantisme. Deel 5. Kampen: Kok, pp. 524-545.
Stoker, H.G. 1951. Boekbespreking van D.H.Th. Vollenhoven: Geschiedenis der Wijsbegeerte I. Koers, 

19:39-42.
Sweetman, R. (ed.). 2007. In the Phrygian mode; neo-Calvinism, Antiquity and the lamentations of 

Reformational philosophy. Lanham: Univ. Press of America.
Taljaard, J.A.L. 1952. De bestudering van de geskiedenis van de Wysbegeerte in U Lig. Koers, 20:132-139.
Taljaard, J.A.L. 1955. Franz Brentano as wysgeer. Franeker: Wever.
Tol, A. 2005. Foreword. In Vollenhoven, D.H.Th. Isagôgè Philosophiae; introduction to philosophy. Kok, 

J.H. & Tol, A. (eds). Sioux Center, Iowa: Dordt College Press, pp. iii-xxxii.
Tol, A. 2010. Philosophy in the making; D.H.Th. Vollenhoven and the emergence of Reformed philosophy. 

Sioux Center, Iowa: Dordt College Press.
Ueberweg, F. 1928 (12e Aufgabe). Grundriss der Geschichte der Philosophie. (4 bande). Berlin: E.S. Mittler 

& Sohn.
Van Belle, H.A. 2013. A history of psychology (electronically available from the author at harryvanbelle@

hotmail.com).
Van der Laan, H. 1967. De consequent probleem-historische methode in confrontatie met de historiografie 

van de moderne wijsbegeerte. Correspondentibladen van de Vereniging voor Calvinistische Wijsbegeerte, 
30:15-23.

Van der Laan, H. 1968. De wijsgerig grondslag van Bonaventura’s theologie. Amsterdam: Vrije Universiteit 
(proefskrif).

Van der Laan, H. 1977. The historiography of Philosophy. Vox Reformata, no. 29:1-31, Nov.
Van der Walt, B.J. 2009a. Johannes Calvyn (1509–1564) se visie op die werklikheid; ’n Christelik-filosofiese 

waardering. Tydskrif vir Geesteswetenskappe, 49(3):365-396, Sept.
Van der Walt, B.J. 2009b. Johannes Calvyn (1509–1564) se mensbeskouing; ’n Christelik-filosofiese 

waardering. Tydskrif vir Geesteswetenskappe, 49(3):410-433, Sept.
Van der Walt, B.J. 2010. At home in God’s world. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity 

in Africa.
Van der Walt, B.J. 2011. Die Gereformeerd-Skolastieke visie op die verhouding tussen God en mens by F. 

Gomarus (1563–1641) en J. Arminius (1560–1609); ’n histories-filosofiese ondersoek. Tydskrif vir 
Geesteswetenskappe, 51(3):269-288, Sept.

Van der Walt, B.J. 2012. Aristotelies-filosofiese invloede by die Sinode van Dordt (1618–1619). Tydskrif vir 
Geesteswetenskappe, 52(2):174-195, Junie.

Van der Walt, B.J. 2013. Hoe om die geskiedenis van die filosofie weer te gee; ’n verkenning van wysgerige 
historiografiese probleme en metodes. Tydskrif vir Geesteswetenskappe, 53(1):1-15, Maart.



285

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 3: September 2013

Van der Walt, B.J. 2014(?) Die implikasies van ’n konsekwent probleem-historiese metode van wysgerige 
historiografie vir geslagtelike verskille en verhoudings. (Vir publikasie aanvaar deur Koers.)

Van Veuren, P.J.J. 1970. Die gebruik van die mite in die kontemporêre filosofie. Potchefstroom: Potchef
stroomse Universiteit vir CHO. (MA-verhandeling)

Vander Stelt, J.C. 1978. Philosophy and Scripture; a study in Old Princeton and Westminster theology. 
Marlon, New Jersey: Mack Pub.

Vander Stelt, J.C. 2013. Faith life and theology; re-orientation. (Unpublished manuscript for forthcoming 
book.)

Venter, J.J. 1981. Geloofsgebonde denke by Anselmus. Potchefstroom: PU vir CHO. (Proefskrif.)
Venter, J.J. 2011. Einstein: meetkunde en ervaring/geometry and experience. Potchefstroom: Vraagteken/

Question Mark.
Venter, J.J. 2013. E-pos van 06/01/2013 in reaksie op ’n voorlopige manuskrip vir hierdie artikel.
Vollenhoven, D.H.Th. 1979. D.H.Th. Vollenhoven: Ancient philosophical conceptions in problem-historical 

lay-out, 6th century B.C. to 6th century A.D. (Ed. With an introduction by A. Tol.) Amsterdam: Filosofisch 
Instituut, Vrije Universiteit.

Vollenhoven, D.H.Th. 1982. Vollenhoven’s laatste werk, 1970–1975. (Red. Bril, K.A.) Amsterdam: VU 
Boekhandel/Uitgeverij.

Vollenhoven, D.H.Th. 1992. Vollenhoven als wijsgeer; inleiding en teksten. (Reds. Tol, A & Bril, K.A.). 
Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Vollenhoven, D.H.Th. 2000. Schematische Kaarten; filosofische concepties in probleemhistorische verband. 
(Reds. Bril, K.A. & Boonstra, P.J.). Amsterdam: De Zaak Haes.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005a. The problem-historical method and the history of philosophy. (Ed. Bril, K.A.) 
Amstelveen: De Zaak Haes.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005b. Isagôgè philosophiae; introduction to philosophy. (Eds Kok, J.H. & Tol, A.). 
Sioux Center, Iowa: Dordt College Press.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005c. Wijsgerig Woordenboek. (Red. Bril, K.A.) Amstelveen: De Zaak Haes.
Vollenhoven, D.H.Th. 2011. Gastcolleges Wijsbegeerte; erfenis voor het heden. (Reds: Bril, K.A. & Nijhoff, 

R.A.). Amstelveen: De Zaak Haes.
Vollenhoven, D.H.Th. 2013a. In: Wikipedia, the Free Encyclopedia (originally written by J. Stellingwerff, 

translated and revised by A. Tol and submitted on 01/05/2013.)
Vollenhoven, D.H.Th. 2013b. Reformed epistemology; D.H.Th. Vollenhoven on “Logos and Ratio”, their 

relation in the history of Western epistemology. (Inaugural address as professor of philosophy at the 
Free University of Amsterdam on 26/10/1926). Edited, translated and with an introduction by Anthony 
Tol. To be published in Sioux Center, Iowa by Dordt College Press.

Woldring, H. 2013. Een handvol filosofen; geschiedenis van de filosofie beoefening aan de Vrije Universiteit 
van 1880 tot 2012. Hilversum: Verloren.

Wolters, A.M. 1970. An essay on the idea of Problemgeschichte. Amsterdam: Free University. (Unpublished 
masters thesis.)

Wolters, A.M. 1979. On Vollenhoven’s problem-historical method. In Kraay, J. & Tol, A. (eds). Hearing and 
doing; philosophical essays dedicated to H.E van Runner. Toronto: Wedge Pub. Foundation, pp. 231-
262.

Ziegenfuss, W. 1949 & 1950. Philosophen-Lexikon; Handwörterbuch der Philosophie nach Personen. (2 
bande.) Berling: Walter de Gruyter.

Zuidema, S.U. 1963. Vollenhoven en de reformatie der wijsbegeerte. Philosophia Reformata, 28:134-146.


