Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

Hoe om die geskiedenis van die filosofie weer te
gee: 'n Verkenning van wysgerige historiografiese

probleme en metodes

How to portray the history of philosophy: Exploring philosophical historiographic problems

and methodologies

B.J. VAN DER WALT
Skool vir Filosofie,
Noordwes-Universiteit, Potchefstroom
E-pos: benniejvanderwalt@gmail.com

Bennie van der Walt

BENNIE VAN DER WALT studeer aan die (destydse)
Potchefstroomse Universiteit vir CHO en die Vrije
Universiteit van Amsterdam en behaal die grade
ThB en DPhil (Filosofie). Vanaf 1970 tot 1974 was
hy senior lektor in Filosofie aan die Universiteit
van Fort Hare, vanaf 1975 tot 1999 direkteur van
die Instituut vir die Bevordering van die Calvi-
nisme, later herdoop tot die Instituut vir Refor-
matoriese Studie, en (vanaf 1980) ook professor in
Filosofie. Sedert sy emeritaat (1999) is hy navor-
singsgenoot — tans by die Skool vir Filosofie op
die Potchefstroomkampus van die Noordwes-
Universiteit. Deesdae skryf hy heelwat artikels vir
geakkrediteerde tydskrifte in Afrikaans en publi-
seer ook monografie€ in Engels. Van sy geskrifte
is ook vertaal in onder andere Hongaars, Neder-
lands, Koreaans, Spaans, Portugees, Xhosa en
Tswana. Hy het twee eregrade van instellings in
Korea en Hongarye asook die Stalsprys (vir Filo-
sofie) van die Suid-Afrikaanse Akademie vir
Wetenskap en Kuns ontvang.

BENNIE VAN DER WALT studied at the Potchef-
stroom University for Christian Higher Education
and at the Free University of Amsterdam and
obtained the degrees of ThB (Theology) and DPhil
(Philosophy). From 1970 to 1974 he was senior
lecturer in Philosophy at the University of Fort
Hare; from 1975 to 1999 he was director of the
Institute for Reformational Studies and also (from
1980) professor in Philosophy at the Potchefstroom
University for Christian Higher Education. After
his retirement (1999) he was appointed as research
fellow of the School of Philosophy at the North-
West University (Potchefstroom Campus). He has
written many books and articles in refereed
journals. Some of his writings were translated into
the English, Dutch, Hungarian, Korean, Spanish,
Portuguese, Xhosa and Tswana languages. He
received two honorary degrees from institutions in
Korea and Hungary and also the Stals Prize (for
Philosophy) from the South African Academy for
Science and Arts.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



2

ABSTRACT

How to portray the history of philosophy: Exploring philosophical historiographic problems
and methodologies

1o design an appropriate methodology to study the approximate 2500 years of Western philosophy,
inclusive of many individual philosophers, constitutes a quite daunting challenge. Nevertheless,
it is of vital importance that it be attempted since one's methodology predetermines one's final
results. While reflecting a scholar’s own presuppositions on the one hand, the chosen method
should simultaneously not force history into a pre-conceived scheme on the other. Furthermore,
in attempting to do justice to its wide field of investigation, the proposed methodology should at
the very least be both fully historical and clearly philosophical in nature. Philosophic
historiographers of the past, however, tended to emphasise either the historical development or
the philosophical problems or ideas. More stumbling-blocks on the way are for example: the
influence of broader and narrower views on the field of investigation of philosophy on its
historiography; criteria for determining either the importance or unimportance of a specific
philosopher or school of philosophy; the choice between either the present-day relevance of its
history or faithfulness to the ancient birth of Western philosophy in Greece.

In order to highlight their strengths and weaknesses, the second part of this essay provides
a brief survey of various methodologies. Some textbooks on the history of philosophy, or anthologies
containing selections from the writings of past philosophers, simply make a selection of those
philosophers whom the writer/editor himself regards as of importance. A second group prefers to
follow a chronological method. The third employs a kind of psychological-ethnic approach, taking
the “soul” of a nation as vantage point, dividing history into, for example, German, French,
English and other national philosophies. Many others approach the history of philosophy from
the perspective of different epochs and accordingly divide it into pre-modern (ancient), medieval,
modern and postmodern eras. Others again, prefer a more detailed division into successive
centuries, characterised for example as “the age of belief”, “the age of reason” etcetera. Then
there are those who further subdivide the centuries into smaller, different philosophical currents.
Apart from these synchronic methods, several diachronic methods were also developed. Examples
discussed in the overview are various “history of ideas” methods, as well as a worldviewish
approach.

In the light of the preceding information, the third main section of the article attempts to
formulate essential criteria for a more comprehensive and appropriate historiographical method
of research: (1) a historian of philosophy should openly and clearly state the relationship between
his own philosophical viewpoint and his method of describing the history of philosophy, (2) it
should be consistently philosophical in nature; (3) consistently historical and (4) problem-directed;,
(5) consistent in the terminology applied and (6) experimentally tested.

The whole exploration is concluded with a brief review as well as the preview of a follow-on
article in which the origin, basic contours and critical appraisal of the consistent problem-historical
method of philosophical historiography of prof. D.H.Th. Vollenhoven (1892—1975) and his followers
will be discussed.

KEY WORDS: Diachronic methods, history of philosophy, history of ideas, methodology,
philosophy, philosophical currents, philosophical historiography,
philosophical periods, philosophical terminology, philosophical types,
readers in philosophy, synchronic methods, systematic philosophy,
worldview

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



3

TREFWOORDE: Diakroniese metode, geskiedenis van die filosofie, filosofie, filosofiese
bloemlesings, filosofiese historiografie, filosofiese periodes, filosofiese
terminologie, filosofiese tipes, ideégeskiedenis, metodologie, sistematiese
wysbegeerte, sinkroniese metode, werklikheidsvisie

OPSOMMING

Hierdie artikel behels 'n ondersoek na 'n gepaste metode om die geskiedenis van die filosofie weer
te gee. So n wysgerige historiografie behels n besondere uitdaging aangesien dit die 2500-jarige
Westerse denke, honderde individuele filosowe se stelsels en die wye veld van filosofie as sodanig
moet dek. Die eerste, inleidende afdeling vestig die aandag op n aantal moeilike struikelblokke
of probleme op die pad van die wysgerige historiograaf. Die tweede afdeling van die artikel gee
in voélvlug n oorsig oor verskeie vroeére en gangbare metodes. Daaronder val die volgende:
pogings om individuele filosofieé as vertrekpunt te gebruik, 'n kronologiese aanpak, n psigologies-
etnografiese metode, indelings in bre¢ tydvakke, vanuit verskillende denkstrominge asook
probleem- en lewensbeskoulikgerigte benaderings. Verder word die aandag gevestig op die rol
wat elke historiograaf se eie voorveronderstellings in sy verkose metode speel asook die dikwels
gepaardgaande terminologiese verwarring tussen verskillende metodologieé. Die derde hoofdeel
formuleer, in die lig van al die leemtes wat in die eerste twee geidentifiseer is, die belangrikste
kriteria waaraan n wysgerige historiografie behoort te beantwoord. Hierdie maatstawwe sluit die
volgende in: konsekwentheid tussen die geskiedskrywer se eie vertrekpunt en sy metode(s); dat
dit sowel konsekwent histories as filosofies moet wees; konsekwente probleemgerigtheid, met
die gebruikmaking van eenduidige terminologie en dat dit ook prakties beproef behoort te wees.
Ten slotte word die aandag daarop gevestig dat so 'n konsekwente historiografiese metode vir die
filosofie wel bestaan en afsonderlike bespreking in n opvolgartikel verdien.

1. ’N BESONDERE UITDAGING

As’n mens sien hoeveel werke oor die geskiedenis van die Westerse, Oosterse en Afrika filosofie¢
verskyn, mag jy dink dat dit glad nie so moeilik is om sulke boeke te skryf nie. Dit is egter allermins
die geval. In alle geval nie indien di¢ werke werklik verheldering in plaas van verwarring tot
gevolg het nie.

Hierdie inleidende gedeelte vestig dus die aandag op van die belangrikste probleme waarvoor
enige wysgerige historiograaf — wat sy sout werd is — te staan kom. Sommige probleme wat byna
voor die hand liggend is, word slegs aangestip, terwyl ander meer uitvoerig bespreek sal word.
Die bedoeling is slegs om op die struikelblokke die aandag te vestig en nie op moontlike oplossings
daarvoor nie. Implisiet bevat die lys probleme egter reeds heenwysings na sekere kriteria vir goeie
filosofiese historiografie. Die oorsig word beperk tot die Westerse filosofie geskiedenis.

1.1  ’n Lang geskiedenis met baie denkers

Die heel eerste probleem is dat die Westerse denkgeskiedenis, beginnende by die antieke Griekse
denkers, alreeds meer as 2500 jaar bestaan en talle denkers insluit (volgens Runes, 1955:xxiii toe
alreeds 10,000). 'n Volledige, omvattende geskiedenis sou baie boekdele beslaan en is eintlik n
onhaalbare droom.

1.2 Verskillende visies oor wat filosofie en wat geskiedenis is

Voordat n mens dit waag om 'n geskiedenis van die wysbegeerte op te stel, moet 'n mens in die
tweede plek duidelikheid hé oor wat jyself onder “filosofie” en “geskiedenis” verstaan. 'n Mens

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



4

moet eerstens daarvan bewus wees dat wat jy onder filosofie verstaan nie noodwendig die visie
van ander huidige filosowe sal wees nie. Bowendien mag daar ook n groot verskil bestaan tussen
wat jou eie definisie van filosofie is en dit wat jy daaroor by baie ander in die geskiedenis vind.
Selekteer jy in so 'n geval alleen uit die geskiedenis van die Westerse denke wat ongeveer met jou
eie standpunt ooreenstem?

In die tweede plek het geskiedenis (van die filosofie) 'n dubbele betekenis. Eerstens die primére
geskiedenis soos wat dit oor millennia deur die bydraes van honderde denkers ontstaan het (die
veld van ondersoek). Tweedens die sekondére geskiedenis soos deur die historiograaf weergegee
(die resultaat van die ondersoek).

Die belangrike punt hier is dat 'n mens se eie idees oor filosofie sowel as geskiedenis beslis
die resultaat van jou navorsing sal kleur.

1.3 Die omvang van die veld van ondersoek

Verskillende beskouinge oor hoe beperk of breed filosofie beskou word, veroorsaak n derde
struikelblok. Indien 'n mens filosofie sou beperk tot logika, kenteorie of taalanalise is dit heel
moontlik makliker om 'n filosofiegeskiedenis te skryf, omdat die veld van ondersoek taamlik
beperk is. Gaan n mens egter daarvan uit dat ontologie (werklikheidbeskouing), antropologie
(mensbeskouing) en samelewingfilosofie ook op die terrein van die filosoof val, word dit al
moeiliker om die hele gebied met gepaste metodes te dek. 'n Voorbeeld van hoe 'n mens se eie te
bepaalde visie op die veld van die filosofie jou historiografie kan beinvloed, is die volgende kritiek
van Rorty (1990:49) op die analitiese filosowe:

Analytic philosophers who have attempted ‘rational reconstructions’ of the arguments of
great dead philosophers have done so in the hope of treating these philosophers as
contemporaries, as colleagues with whom they exchange views... Such reconstructions,
however, have led to charges of anachronism. Analytic historians of philosophy are frequently
accused of beating texts into the shape of propositions currently being debated in philosophical
journals.

Hoe die veld en taak van filosofie beskou word, verskil byvoorbeeld grootliks in die geval van
die ouere, meer rasionalistiese beskouings en die latere, meer irrasionalistiese visies. Volgens
eersgenoemde standpunt was die filosofie 'n wetenskap wat sigself met byna tydlose, abstrakte
probleme besig sou hou. Volgens laasgenoemde stroming is filosofie¢ veranderlike, historiese
verskynsels, wat nie noodwendig net volgens teoretiese denke en metodes beoefen of beskrywe
kan word nie.

1.4 Metodologiese voorveronderstellings

'n Vierde belangrike punt is dat enige soort historiografie (politieke, ekonomiese en ook filosofiese)
duidelike metodes veronderstel. Dit kan dus nie 'n bloot feitelike en kronologiese bymekaarmaak
wees van wat in die verlede gebeur het of hoe toe gedink is nie. Hierbo het reeds geblyk dat die
geskiedskrywer van die filosofie (as gevolg van die geweldige lang tydperk en breé veld) verplig
sal wees om volgens voorafbepaalde kriteria te selekteer. 'n Metode is duidelik nie iets neutraals
nie. Daarmee wil 'n mens die materiaal wat jy ondersoek iets laat s¢ — en ander dinge liewer
verdoesel. Elke metode word bowendien ook deur 'n mens se diepere, eie filosofiese uitgangspunte
bepaal — vandaar die groot verskeidenheid van metodologieg.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



1.5  ’n Maatstaf vir belangrik/onbelangrik

'n Vyfde opmerking is dat 'n filosoof se eie visie en metodologie ook bepaal wat hy/sy as belangrike,
minder belangrike en onbelangrike figure, probleme en idees in die lang geskiedenis van die
wysbegeerte beskou. Op hierdie wyse word byvoorbeeld die “groot” denkers wel behandel, terwyl
ander opsy geskuif word.

1.6 By die verre verlede of by die aktuele hede begin?

’n Mens kan ter wille van die relevansie van die ecueclange geskiedenis by jou eietydse probleme
begin en as’t ware terugwerk in die geskiedenis. Of jy kan van mening wees dat die ontwikkeling
van die lang geskiedenis slegs verstaanbaar is deur by die begin te begin. Hoe antwoord 'n mens
op hierdie sesde probleem?

Russell (1959:5) staan byvoorbeeld laasgenoemde visie voor omdat huidige filosofiese idees
nie skielik vanaf nérens uit die lug geval het nie en sé: “In some serious sense, all Western
philosophy is Greek philosophy”. Randall (1983:30,80) stem met Russel saam dat die wysgerige
stelsels van die groot figure uit die verlede blywende invloed tot op die hede het. (Dit beteken
natuurlik nie dat probleemstellings nie later verbreed, verdiep en selfs vervlak is nie.) Alle filosowe
sal egter nie met hom saamstem nie.

In die boek Philosophy in history (1990) worstel drie belangrike hedendaagse filosowe met
hierdie probleem: Waar begin 'n mens met die geskiedenis? Rorty (1990:49) wys daarop en Taylor
(1990:17) stel die dilemma soos volg: Aan die een kant is daar die

... inspiration to sweep away the past and have an understanding of things which are entirely
contemporary. The attractive idea underlying this is that of liberation from the dead weight
of past errors and illusions.

Aan die ander kant is daar die volgende argument:

...philosophy and the history of philosophy are one. You cannot do the first without also
doing the second. Otherwise put, it is essential to an adequate understanding of certain
problems, questions, issues, that one understands them genetically.

Macintire (1990:31) begin ook sy bydrae (“The relationship of philosophy to its past”) deur die
twee moontlikhede te kontrasteer:

Either we read the philosophies of the past as to make them relevant to our contemporary
problems and enterprises, transmuting them as far as possible into what they would have
been if they were part of present-day philosophy, and minimizing or ignoring or even on
occasion misrepresenting that which refuses such transmutation... or instead we take care to
read them in their own terms, carefully preserving their idiosyncratic and specific character...

Toegepas op vandag sou die dilemma so lui: As filosowe definieer ons wat filosofie behels in terme
van die nuutste postmodernistiese tendens en laat vroeére denkers slegs op ons voorwaardes toe
tot die filosofiese debat. Of dit nou op distorsie of 'n anakronistiese benadering neerkom, is nie
belangrik nie! As historiograwe van die filosofie sal ons egter ons uiterste bes doen om die verlede
so goed moontlik te verstaan. Indien dit die verlede irrelevant vir vandag maak of as antikwarisme
beskou word, is nie ter sake nie!

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



6

1.7  Klem op die historiese of die problematiese?

Kies ’n mens n bogenoemde dilemma vir 'n historiese benadering, kom jy —’n sewende punt — voor
nog meer probleme te staan. Waarop moet dan die klem val? Moet die historiograaf die geskiedenis
van die Westerse denke bloot kronologies (soos wat dit ontwikkel het) volgens die opeenvolgende
figure weergee? Moet hy dit in tydperke of strominge probeer indeel? Moet hy die geskiedenis
weergee aan die hand van belangrike idees of vraagstukke wat in die verloop opgeduik het? Soos
nog (onder hoofafdeling 2 hieronder) sal blyk, is hierdie verskillende benaderings — elkeen met
sy eie voordele en leemtes — reeds beproef.

1.8 Verstaanbare en eenduidige terminologie

n Volgende, agtste uitdaging waarmee die wysgerige historiograaf gekonfronteer word, is die
terminologie wat sy/hy behoort te gebruik om die groot aantal probleme en standpunte daaroor
so duidelik moontlik te beskrywe. Dieselfde begrip word dikwels in verskillende betekenisse deur
verskillende historici gebruik. In werklikheid heers hier 'n Babelse spraakverwarring. Randall
(1983:84, 85) merk byvoorbeeld op: “We have suffered from the intellectual consequences of
confused and ambiguous ideas, with no single meaning... in philosophy ...”.

1.9  ’n Duidelike voorafingenome standpunt is nodig

Uit van die reeds genoemde struikelblokke blyk onder andere dat 'n mens nie historiografiese
navorsing in die filosofie kan doen sonder om 'n, al is dit bloot 'n voorlopige, eie standpunt in te
neem nie. Die sogenaamde neutrale benadering van vroeére rasionalistiese geskiedskrywers is
deur hulle irrasionalistiese opvolgers ontmasker. Maar die irrasionalisties-postmoderne benadering,
waarvolgens feitlik enige standpunt aanvaarbaar is, bevredig ook nie.

Tog vind 'n mens beide tendense in meer resente boeke van die filosofiegeskiedenis. In die
vooraf tot hulle werk sé Solomon & Higgins (1996:viii) byvoorbeeld: “We tried to keep our own
biases out of the text — not always successfully”.

'n Nog meer resente, wyd gebruikte handboek (wat sowel uittreksels uit die geskrifte van die
denkers oor die eeue as kommentaar daarop gee) is di¢ van Melchert (sesde druk, 2011). In sy
voorwoord aan dosente sé€ hy dat dit in die filosofiese gesprek met die geskiedenis daaroor gaan
om deur (logiese) argumente verskillende moontlikhede te oorweeg. In sy advies aan studente
gaan dit eweneens daaroor dat hulle “good reasons” moet kan gee om 'n bepaalde filosoof uit die
geskiedenis se visie te aanvaar of te verwerp. Aan die einde van die lywige boek gee hy enkele
wenke aan studente hoe om 'n filosofiese referaat oor die filosofiegeskiedenis te skryf. Studente
moet volgens Melchert (2011:733) volgens die bekende sillogistiese logika (vanaf premisses na
'n konklusie) besluit of 'n betrokke denker se filosofie aanvaarbaar is of nie. Daar mag (vgl. p.
734) geen beroep op 'n buite-outoriteit gedoen word nie. Sy hele logisties-rasionalistiese instelling
blyk ook uit die slotsin op die volgende bladsy: “Writing a philosophical paper... is an excellent
exercise for developing... a sense for what rationality is really like” [kursivering BJvdW].

Melchert se metode is blykbaar beperk tot immanente kritiek. Daardeur probeer hy as moderne
(postmoderne?) denker heel waarskynlik ontkom aan totale relativisme. In sy “Afterword” (pp.
731 en 732) erken hy egter dat hy nie die probleem van relativisme tot die bevrediging van al sy
lesers kon oplos nie. Hoewel dit 'n hardnekkige (“intractable™) vraagstuk is, is dit volgens hom
onmoontlik om nie n bepaalde standpunt daaroor te huldig nie. Wat sy eie standpunt is, sé hy
egter nie. Moet “neutrale” logiese denke beslis?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



7

Ontkenning van die vroeére sogenaamde neutraliteitsgedagte beteken myns insiens egter nie
dat die enigste ander opsie relativisme is nie. Ten minste nie as n mens erken dat jou
voorwetenskaplike geloof jou hele lewe — ook jou filosofie — wesentlik beinvloed nie. Aangesien
elke mens van nature 'n religieuse wese is, is so 'n instelling die normale. Al verskil is dat 'n mens
se geloof deur twee verskillende normatiewe uitgangspunte bepaal kan word: 6f teonomie, 6f
outonomie. (In n opvolgartikel sal dus aangetoon word dat ook 'n eksplisiet Skrifmatige
historiografie van die filosofie moontlik is.)

1.10  Geskiedenis van die filosofie nie ignoreerbaar nie

Gesien al die voorafgaande probleme, sou dit nie makliker wees om die geskiedenis liewer te
vergeet nie? Al sou geargumenteer kon word dat moderne tegnologiese en natuurwetenskappe
beoefen kon word sonder om hulle geskiedenis in ag te neem, is die skrywer daarvan oortuig dat
dit nie in die geval van die wysbegeerte moontlik is nie. Rorty (1990:47) sé selfs: “The history
of philosophy is that part of philosophy which is sovereign over the rest of the discipline”.

Randall (1983:76,77) voeg hierby: ... to fail to learn how to use the past of philosophy is to
repeat the errors and the follies of the past. To use history is the only alternative to remaining its
slave... we must understand the past. Only thus can we make it our servant... and not our master”.
Daar is natuurlik nog baie meer redes waarom kennis van die geskiedenis van die filosofie belangrik
is (vgl. bv. Van der Walt 2010:158 e.v.). Daarop sal egter nie hier ingegaan word nie.

Nadat in hierdie eerste hoofafdeling 'n vlugtige opname gemaak is van die moontlike probleme
op die pad van die wysgerige historiografie word nou na 'n tweede afdeling oorgegaan. Daarin
sal n oorsig gegee word van verskillende metodes wat alreeds gebruik is om die lang en
ingewikkelde Westerse filosofiese denke te beskrywe.

2. ’N OORSIG VAN WYSGERIGE HISTORIOGRAFIESE METODES

Aangesien daar letterlik honderde handboeke oor die geskiedenis van die Westerse denke sowel
as talle bloemlesings (“readers”) bestaan, word hier n streng seleksie gemaak. Die oorsig begin
by die mees elementére om te beweeg na die meer gekompliseerde metodes en betrek daarby
sowel ouere as meer resente werke.

2.1 Belangrike figure as maatstaf

Runes (1955) rangskik in sy boek eenvoudig die ongeveer 400 denkers wat hy as die belangrikste
beskou in alfabetiese volgorde met daarby seleksies uit hulle werke. Hoewel hierdie werk nie as
'n geskiedenishandboek beskou mag word nie, bly die vraag egter wat Runes se kriterium was
om juis hierdie denkers vir sy “reader” uit te kies. Daarbenewens sou 'n mens kon vra of daar dan
geen verband tussen die verskillende denkers bestaan nie. Edman & Schneider (1954:x) sé
byvoorbeeld: “But the striking fact about the history of philosophical ideas is their recurrent
character”.

2.2 Kronologie as riglyn
Hoewel Edman & Schneider (1954) se eie seleksie van slegs veertien filosowe ook bevraagteken

kan word, behandel hulle die denkers ten minste in kronologiese volgorde en suggereer daarby
dat hulle mekaar beinvloed het. Hoewel die volgende boeke ook die vraagstukke bespreek wat

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



8

verskillende denkers aanroer, volg ook hulle hoofsaaklik die tydsverloop: Copleston (1953—1956),
Sassen (1945, 1946, 1950, 1952, 1957) en Storig (1969). Behalwe oorsig is ook insig in die
verband tussen denkers en denkstrominge immers belangrik. Kronologiese benaderings het egter
ten minste ingesien dat 'n mens jou beskrywing van die geskiedenis by die begin behoort te begin.

Sommige skrywers probeer hulle handboeke egter aktueel maak (vgl. die probleem onder
1.6 hierbo bespreek) deur vanuit die hede terug te gryp na die verlede. Tarnas (1991:xii) wil dit
byvoorbeeld doen “... from the richly complex perspective of the late twentieth century”. As
middel om studente se aandag te trek, is dit seker nie verkeerd nie. Tog hou, soos reeds genoem,
so 'n anakronistiese benadering verskillende gevare in. Is die teenswoordige probleme dieselfde
as di¢ van die verlede? (Klem op die teenswoordige vraagstukke mag vroeéres ignoreer of vervorm.)
Word hedendaagse standpunte dan nie maklik — maar ten onregte — in die verlede ingelees nie?
(Plato is op dié wyse al as die eerste eksistensialis getipeer.) Die gangbare denke het ook nie
noodwendig die finale waarheid bereik nie.

2.3 ’n Psigologies-etnografiese benadering

Ueberweg (1826-1871) se lywige vierdelige Grundriss der Geschichte der Philosophie (1928)
is deur baie vir lank beskou as di¢ standaardwerk oor die geskiedenis van die filosofie. ('n Verkorte
Engelse vertaling verskyn reeds in 1872 en die 1928 Duitse uitgawe was reeds n twaalfde druk.)
Vanuit watter hoek is hierdie werk geskryf?

Band 1 (oor die Antieke filosofie) volg 'n min of meer kronologiese lyn. Dit wil lyk of band
2 (oor die Patristick en Middeleeue) van (kronologiese) periodisering gebruik maak. Die
Middeleeuse filosofie word byvoorbeeld ingedeel in voor-, vroeg-, hoog- en laat-skolastiek. Band
3 (oor die nuwere filosofie tot die einde van die 18e eeu) gebruik egter 'n ander metode, gegrond
op 'n vae “Volkerpsychologie”. Die geskiedenis word hier ingedeel in die filosofie¢ van Italié,
Duitsland, Frankryk en Engeland. Die vraag is egter of die filosofie€ van die verskillende lande
werklik so geisoleerd van mekaar ontwikkel het. In die geval van band 4 is die metodologie glad
nie duidelik nie. Die groot klem op kenteoretiese probleme en metodes verraai egter Ueberweg
se cie laat-rasionalistiese (positivistiese) voorveronderstellings.

2.4  ’nIndeling in breé tydperke

Talle handboeke (bv. Copleston 1953-1956) verdeel die geskiedenis van die Westerse filosofie
in drie hooftydperke: die Antieke, Middeleeuse en Moderne. By Le Van Baumer (1978) vind ons
'n mengsel van hierdie breé tydperke (bv. “the age of science” en “age of anxiety””) met denkklimate,
lewensvisies en temas. Meer resente voorbeelde is Solomon & Higgins (1996) en Ferry (2006)
wat hierby n vierde tydperk, naamlik die postmoderne moes byvoeg.

Laasgenoemde werk sien ook radikale breuke tussen die verskillende periodes. Ander skrywers
erken egter dat dit nie so eenvoudig is om die grense tussen die tydperke te bepaal nie, sodat
sommige ook oorgangsperiodes invoeg. Die groot vraag is egter of dit regverdigbaar is om sulke
lang periodes, wat verskillende denkpatrone opgelewer het, onder een noemer (bv. “modern”) te
plaas.

2.5  ’n Millennium benadering

Hierdie soort handleidings en seleksies verkies 'n fyner indeling in verskillende eeue. Een voorbeeld
hiervan is die reeks “Readings in the history of philosophy” van Allen (1969), Saunders (1966),
Wippel & Wolter (1969), Popkin (1966), Beck (1966), Gardiner (1969) en Weitz (1966). n Tweede

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



9

voorbeeld is die “Mentor-series” van Aiken (1956), Berlin (1956), De Santillana (1956), Fremantle
(1955), Hampshire (1956) en White (1955). In laasgenoemde geval word die verskillende ecue
ook getipeer (bv. as “age of belief”, “age of reason”, ens.).

Net soos in die geval van die indeling in tydperke bevat hierdie benadering 'n element van
waarheid. Terselfdertyd moet gevra word of 'n hele eeu werklik deur so 'n spesificke en eenvormige
tendens gekenmerk word.

2.6 In verskillende strominge verdeel

Hiervan is die werk van Stegmiiller (1979) 'n voorbeeld. Die hedendaagse filosofie (net tot ongeveer
1970) word in ongeveer twintig hoofstrome (soos bv. evidensiefilosofie, fenomenologiese,
realistiese en hermeneutiese filosofie€) behandel. Met hierdie benadering hanteer Stegmiiller nog
steeds n soort historiese benadering (sommige strominge volg mekaar op), maar beweeg
terselfdertyd weg van die bloot historiese na tipies filosofiese verskynsels, naamlik verskillende
normatiewe idees wat vir 'n bepaalde tyd op filosofies-wetenskaplike terrein aanvaar is.

2.7  ’nldeégeskiedenis benadering

Die meeste lesers sal bekend wees met die omvangryke, sesdelige werk onder redaksie van
Horowitz (2005): New dictionary of the history of ideas. Hoewel dit soms handig te pas kan kom,
is dit egter nie beperk tot filosofiese idees nie, maar dek dit 'n groot verskeidenheid vakgebiede.
Lovejoy (1952) het hierdie benadering eksplisiet op filosofiese gebied toegepas. In byvoorbeeld
Lovejoy (1978:3) verduidelik hy dit kortliks en beskryf dan een bepaalde idee (“the great chain
of being”) soos wat dit deur die geskiedenis ontwikkel het.

Hierdie “history of ideas”-benadering was vir 'n tyd lank baie populér (vgl. die tydskrif met
dieselfde titel asook Raeper & Smith 1991), maar kritiek daarop het nie uitgebly nie. Volgens
Randall (1983:36) klassifiseer Lovejoy die idees sonder om aandag te gee aan die tradisies
waarvolgens hulle ontwikkel het: “... he leaves the history of ideas as something self-contained
and autonomous...”. Elders: “The isolated unit-ideas of Arthur O. Lovejoy’s very atomistic
conception of intellectual history have always seemed inadequate to historians with a sense of
how long-continued are the interrelations between certain ideas” (1983:54, 55).

Die wyse waarop Venter (in bv. 2011, 2012a & 2012b) die metode van ideégeskiedenis
hanteer, oorkom egter hierdie eensydigheid. Filosofiese idees word in hulle historiese konteks
behandel.

2.8 Probleembenaderings

Aangesien filosofie, soos dikwels grappenderwys gesé word, nie die antwoorde op alle vrae het
nie, maar die vrae op al die antwoorde, met ander woorde met die dieperliggende probleme oor
die werklikheid worstel, is dit te verwagte dat metodes wat juis daarop sou fokus na vore gekom
het. Boas (1957) beskryf die dominante temas van die moderne filosofie (tot ongeveer 1950). Uit
die inhoudsopgawe van sy werk blyk egter alreeds dat hy hom daarin nie konsekwent net tot temas
beperk het nie: Temas, filosowe, strominge, tradisies, skole, figure en verskillende filosofiese
dissiplines (soos etiek en die filosofie van die geskiedenis) en nog meer word in afsonderlike
hoofstukke behandel.

'n Probleemgerigte metode moet 'n bepaalde probleem op n kronologiese wyse behandel. 'n
Mens sou dit n vertikale of diakroniese benadering kon noem teenoor die horisontale of sinkroniese

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



10

metodes (vgl. hierbo), wat meer op historiese periodes en strominge gerig is. (Vgl. bv. Bril,
1986:11 e.v. en 2005:23 e.v. wat Kuhn se idee van paradigmas of tipes filosofie en Foucault se
gedagte van epistemes of strominge onderskei.)

Uit dieselfde tyd as Boas dateer ook die populére handboek van Windelband (reeds 'n vyftiende
druk in 1957), wat in sy historiografie “die Geschichte der Probleme und Begrifte” wil beklemtoon.
Hy ontkom egter nie aan die gevaar dat deur sy problematiese benadering die historiese
gefragmenteer raak nie. Die reeds genoemde werk van Melchert (2011) sou in sekere opsigte ook
tot hierdie kategorie gereken kon word. Die groot gesprek tussen filosowe deur die eeue gaan
volgens hom oor hoe om deur middel van logiese redenering tussen ware en valse probleme te
kies.

2.9 Werklikheidsbeskouings as indelingsbeginsel

Eenvoudig gestel, is filosofie die wetenskaplike besinning oor 'n mens se eie en ander se
werklikheidsvisies. Die geskiedenis van die wysbegeerte is uit hierdie hoek benader deur onder
andere Meyer (1946-1950) in n vyfdelige werk oor die verskillende Westerse lewensvisies,
naamlik die Antieke, Patristiese, Middeleeuse, die visie vanaf die Renaissance en die hedendaagse
(tot na WOII). Die lewensbeskouings word dus weer (vgl. hierbo) volgens groot historiese tydperke
en nie primér volgens inhoudelike verskille ingedeel nie.

'n Meer resente poging op soortgelyke stramien is dié van Tarnas (1991). Hy regverdig ook
sy “worldview”-benadering deur te stel dat alle filosofie¢ die verstaan van die wéreld nastreef.
Sy indeling verskil ook nie veel van dié van Meyer nie: die Griekse, Christelike, Middeleeuse en
Moderne werklikheidsvisies.

In die geval van Meyer het sy neo-Thomistiese onderrok duidelik uitgehang. Tarnas (1991 :xii)
beweer egter dat hy sy werk op neutrale of postmoderne(?) wyse aangepak het. “I haved assumed
no special priority for any particular conception of reality”. So 'n stelling moet bevraagteken word,
omdat soos reeds betoog, enige metode op diepere lewensbeskoulike en filosofiese
voorveronderstellings gegrond is.

Daarmee word so 'n lewensbeskoulike benadering tot die Westerse denke nie as waardeloos
afgemaak nie. Dit is opmerklik hoedat Christelike denkers, veral na die klassieke werk van Niebuhr
(1951), tipologieé van nie-Christelike en Christelike lewensvisie opgestel het (vgl. bv. Sire 1977
en vir veel meer werke in dieselfde lyn Naugle 2002 en Van der Walt 2008). Hierdie soort aanpak
kan nuttig wees om studente op elementére wyse in te lei in die komplekse Westerse denkerfenis.
In die vorm van n ideologiekritiek kan dit ook op sosiaal-ekonomiese gebied toegepas word soos
byvoorbeeld gedoen deur Goudzwaard (1984) en Goudzwaard, Vander Vennen & Van Heemst
(2008).

2.10 Die rol van die historiograaf se eie voorveronderstellings

Soos reeds vroeér genoem, het die hedendaagse postmoderne denke die vroeére idee van n neutrale
benadering in die wetenskap — die geskiedeniswetenskappe inkluis — tereg bevraagteken. Die
vraag kan dus nie langer geignoreer word wat 'n historiograaf — ook die wysgerige — se eie
voorveronderstellings is nie.

Indien n mens jou tot die Christelike benaderings op hierdie gebied beperk, sou op heelwat
(neo-)Thomistiese benaderings gewys kon word. Vanuit Protestants-Reformatoriese hoek is die
oes egter skraal. Net een voorbeeld word hier genoem. Dooyeweerd (1894—1977), 'n Nederlandse
filosoof, behandel die verloop van die geskiedenis van die Westerse denke volgens drie religicuse

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



1"

grondmotiewe: die vorm-materie motief by die Grieke, natuur-genade tema gedurende die
Middeleeue en di¢ van natuur-vryheid (of die wetenskaps- en persoonlikheidsideaal) tydens die
moderne tyd (vgl. Dooyeweerd 1959). Hierteenoor stel hy 'n vierde, di¢ volgens hom werklike
Christelike grondmotief van skepping, sondeval en verlossing.

Ruimtegebrek laat dit nie toe om Dooyeweerd se metode verder te beskryf en evalueer nie.
As 'n pedagogiese middel om eerstejaarstudente in die veel komplekser geskiedenis in te lei, is
sy analise wel bruikbaar, maar myns insiens nie vir 'n grondige, wetenskaplike historiografie nie.

2.11 Grootskaalse metodologiese onduidelikheid tot vandag

Indien een saak baie duidelik geword het, is dit dat daar tot op die huidige dag geen konsensus
nie maar eerder groot verwarring bestaan oor wysgerige historiografiese metodologie. Neem n
mens die resente handboek (van duisend bladsye) van Kenny (2010) ter hand, behandel hy (wel
met aandag vir die histories-intellektuele agtergrond van die verskillende denkers) die geskiedenis
bloot kronologies. Een indelingsbeginsel wat hy volg, is om die verskillende onderafdelings van
die filosofie (soos metafisika, antropologie, kenteorie, etiek, politieke filosofie) te behandel.

Soos die titel van sy boek aandui, wil Mitchell (2007) studente help om "n kits-oriéntasie oor
die Westerse filosofie en die belangrikste filosowe te kry. Die werk behandel eers sekere filosofiese
dissiplines, dan verskillende strominge en wetenskappe oor godsdiens. Eers in afdeling 5 kom
die geskiedenis van die filosofie aan die orde, wat in slegs drie periodes ingedeel word. Onder sy
“time-line charts” word 'n hele potpourri van figure, strominge en lande aangebied. Dit alles
bymekaargevoeg, skep 'n chaotiese beeld van die geskiedenis.

So gaan die Westerse mens se stryd om sin te maak van sy voorafgaande denkgeskiedenis in
verskillende tale voort... Hier voor my op die tafel 1 die Duitse sesdelige werk onder redaksie
van Speck (1972/1973) en die latere ses bande van Totok (1964—1990) asook die lywige werk in
Nederlands oor die hedendaagse wysbegeerte onder redakteurskap van Achterhuis et al. (2005)
— almal met verskillende benaderings!

3. ’N SAMEVATTING VAN DIE LEEMTES VAN DIE GANGBARE METODES

In die voorafgaande twee afdelings is sekere leemtes van 'n verskeidenheid vroeére en gangbare
metodes van wysgerige historiografie geidentifiseer. Moontlik sou al die gebreke onder een noemer
saamgevat kon word, naamlik n gebrek aan konsekwentheid. Gelukkig kom (soos telkens uit die
voorafgaande weergawe van die verskillende metodes geblyk het) ook gelukkige inkonsekwensies
voor, sodat hulle voorstanders in werklikheid breér en dieper die filosofiegeskiedenis bestudeer
en beskryf.

Nogtans is dit belangrik om die aandag eksplisiet op die volgende ses vereistes vir n
konsekwente wysgerige historiografie te vestig.

3.1 Konsekwentheid in die historiograaf se toepassing van sy eie vertrekpunt

Die kernprobleem hier is die verhouding tussen 'n mens se beskrywing van die primére geskiedenis
en jou eie filosofiese oortuigings. Oor hierdie relasie word die leser van die sekondére geskiedenisse
meestal in die duister gelaat. Historiograwe behoort in hierdie verband hulle kaarte openlik op
die tafel te plaas en ook die implikasies van hulle eie filosofiese oriéntasie vir hulle historiese
ondersoek te besef en konsekwent deur te trek.

In die hedendaagse, postmoderne tyd bestaan daar tereg die vrees dat 'n mens jou eie visie
— soos n koekiedrukker — op die geskiedenis kan afdruk. Die wesentlike gevaar mag egter nie

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



12

daartoe lei dat 'n mens van die veronderstelling mag uitgaan dat jy sonder enige voorlopige
standpuntinname die geskiedenis kan lees nie.

3.2 Konsekwent filosofies

In die tweede plek het dit geblyk dat sommige van die metodes wat op die geskiedenis van die
filosofie toegepas word nie werklik filosofiese metodes is nie. Natuurlik kan ook die streng
wysgerige metodes (soos byvoorbeeld filologiese, eksegetiese, psigologiese, kultuurhistoriese
ens.) as hulpmiddels aangewend word. Maar nie een van hulle is spesifiek en breed genoeg om
aan 'n totaliteitsblik op die werklikheid (die veld van ondersoek van die wysbegeerte) reg te laat
geskied nie. Die gepaste metode moet dus konsekwent wysgerig wees, want dit gaan oor die
geskiedenis van die filosofie.

3.3 Konsekwent histories

Indien dit oor die geskiedenis van die filosofie gaan, behoort die metode terselfdertyd konsekwent
histories te wees. Dit beteken in die lig van die voorafgaande dat ad fontes te werk gegaan moet
word, dit wil sé by die bron of begin van die Westerse denke 'n aanvang moet neem in plaas
daarvan om ter wille van aktualiteit een of ander kontemporére filosofie as uitgangspunt te neem.
Geskiedenis beteken verder ook ontwikkeling (beide negatief en positief), sodat die geskiedenis
nie as n aantal losstaande probleme, dit wil sé bloot probleem na probleem, behandel mag word
nie.

3.4  Konsekwent probleemgerig

Probleme is die kos van alle wetenskaplikes en veral van filosowe. Dit behels al die basiese vrae
oor die werklikheid van die gode, die kosmiese werklikheid asook wat die riglyne vir die menslike
handele behoort te wees. 'n Metode van filosofiese historiografie mag dus nie anders as konsekwent
probleemgerig wees nie. Om werklik 'n probleem-historiese benadering te realiseer, impliseer dat
twee gevare vermy moet word. Aan die een kant deur die probleme so voorop te stel dat die
geskiedenis gefragmenteer raak of onvolledig weergegee word, omdat alle denkers nie oor 'n
betrokke probleem nagedink het nie. Aan die ander kant deur alleen die historiese verloop te
benadruk, sodat belangrike probleme op die agtergrond raak.

3.5  Terminologies konsekwent

Groot skade en baie verwarring is in die wysgerige historiografie aangerig deur die onnoukeurige
gebruik van terme soos “realisme”, “monisme”, “universalisme”, “subjek” en “objek” en honderde
meer. Dit is dus belangrik dat terme om wysgerige probleme en oplossings te beskryf eenduidig
gebruik word en ook deeglik verduidelik word. Sover moontlik moet die filosofiese terme ook
aan die geskiedenis self ontleen word. Dikwels kan 'n bepaalde term egter reeds so misbruik,
verslete en onduidelik wees dat dit liewer met 'n nuwe vervang behoort te word.

Filosofie is in hierdie opsig nie uitsonderlik nie: Elke wetenskap gebruik vakterme of vakjargon
wat vir 'n buitestander dikwels moeilik verstaanbaar is, maar nogtans noodsaaklik vir kommunikasie

onder vakgenote is.
3.6 Konsekwente toepassing

Dit is gewens dat wanneer op 'n bepaalde metode besluit is, dit ook konsekwent op die &ele
geskiedenis van die filosofie toegepas word. (Hierbo is aangetoon dat historiograwe soms
verskillende benaderings vir verskillende onderafdelings van die Westerse denke gebruik.)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



13

Hiermee word nie bedoel dat 'n metode vooraf kant en klaar geformuleer moet word nie. Die
teendeel is eerder waar: n Goeie metode groei slegs langsaam in die toepassing daarvan. Daar
moet wel vooraf seker gemaak word dat dit (soos hierbo gestel) by die filosofiese stof pas. Dit
moet daarna egter steeds aangepas en verfyn word deur die praktiese bewerking van die filosofiese
materiaal. Op hierdie wyse word voorkom dat 'n mens se eie benadering die ryk en ingewikkelde
denkerfenis volgens jou eie voorveronderstellings verarm en vervorm.

4. ’N TERUG- EN VOORUITBLIK

Hierdie ondersoek het in die eerste plek die aandag gevestig op die belangrikste struikelblokke
op die pad van die wysgerige historiograaf. Tweedens is daarop gewys hoe verskillende
metodologiese benaderings ontwikkel is om hierdie probleme aan te spreek, maar tog nie heeltemal
geslaagd was nie. Die eerste en tweede stap het 'n derde moontlik gemaak, naamlik om enkele
belangrike maatstawwe vir die bestudering van die geskiedenis van die filosofie te formuleer.
Daaruit blyk dat 'n konsekwente probleem-historiese metode as gepas beskou kan word.

Die vraag is of so 'n benadering wel realiseerbaar is of dalk bloot n filosofiese lugkasteel
is. Die antwoord is dat dit nie 'n droom is nie, maar werklik bestaan. Dit is in die vorige eeu
ontwerp deur die Christelike filosoof Dirk H.Th. Vollenhoven (1892—1978) van Nederland en ook
deur verskeie van sy leerlinge gebruik. Dit is nie in hierdie bydrae genoem nie, aangesien dit
verdien om in 'n afsonderlike artikel behandel te word. Daarin sal nagegaan word hoe dit ontstaan
het, wat dit behels asook wat die reaksies daarop was.

BIBLIOGRAFIE

Achterhuis, H., Sperna Weiland, J., Teppema, S. & De Vischer, J. (reds.). 2005. Denkers van nu. Diemen:
Veen Magazines.

Aiken, H.D. (ed.). 1956. The age of ideology; the 19th century philosophers. New York: The New American
Library (Mentor Books).

Allen, R.E. (ed.). 1969. Greek philosophy: Thales to Aristotle. New York & London: The Free Press &
Collier-Macmillan.

Beck, L.W. (ed.). 1966. Eighteenth-century philosophy. New York & London: The Free Press & Collier-
Macmillan.

Berlin, L. (ed.). 1956. The age of enlightenment, the 18th century philosophers. New York: New American
Library (Mentor Books).

Boas, G. 1957. Dominant themes of modern philosophy, a history. New York: The Ronald Press.

Bril, K.A. 1986. Westerse denkstrukturen, een probleemhistorisch onderzoek. Amsterdam: VU Uitgeverij.

Bril, K.A. 2005. Vollenhoven's problem-historical method. Sioux Center, lowa: Dordt College Press.

Copleston, F. 1953—1956. A history of philosophy. (5 volumes.) London: Barns Oates & Washbourne.

De Santillana, G. (ed.). 1956. The age of adventure; the Renaissance philosophers. New York: New American
Library (Mentor Books).

Dooyeweerd, H. 1959. Vernieuwing en bezinning; om het reformatorische grondmotief. Zutphen: Van den
Brink & Co.

Edman, I. & Schneider, H.W. (eds). 1954. Landmarks for beginners in philosophy. New York: Henry Holt
& Co.

Ferry, L. 2006. Beginnen met filosofie;, met andere ogen kijken naar je leven. Amsterdam: Arbeiderspers.

Fremantle, A. (ed.). 1955. The age of belief; the Medieval philosophers. New York: New American Library
(Mentor Books).

Gardiner, P.L. (ed.). 1969. Nineteenth-century philosophy. New York/London: The Free Press & Collier-
Macmillan.

Goudzwaard, B. 1984. Idols of our time. Sioux Center, lowa: Dordt College Press.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



14

Goudzwaard, B., Vander Vennen, W. & Van Heemst, D. (eds). 2008. Hope in troubled times; a new vision
for confronting global crises. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic.

Hampshire, S. (ed.). 1956. The age of reason; the 17" century philosophers. New York: New American
Library (Mentor Books).

Horowitz, M.C. (ed.). 2005. New dictionary of the history of ideas. (6 volumes). Detroit, Michigan: Charles
Scribner’s Sons.

Kenny, A. 2010. 4 new history of Western philosophy. Oxford: Oxford Univ. Press.

Le Van Baumer, F. 1978. Main currents of Western thought, readings in Western European intellectual
history. New Haven/London: Yale Univ. Press.

Lovejoy, A.O. 1952. Essays in the history of ideas. Baltimore: John Hopkins.

Lovejoy, A.O. 1964. The great chain of being; a study of the history of an idea. Cambridge: Harvard Univ.
Press.

Macintire, A. 1990. The relation of philosophy to its past. In Rorty, R., Scheewind, J.B. & Skinner, O. (eds).
Philosophy in history, essays in the historiography of philosophy. Cambridge: Cambridge Univ. Press,
pp. 31-48.

Melchert, N. 2011. The great conversation, a historical introduction to philosophy. (2 volumes.). New York/
Oxford: Oxford Univ. Press.

Meyer, H. 1946-1950. Abendlindische Weltanschauung. (5 bande.) Paderborn/ Wiirzburg: Ferdinand
Schoningh.

Mitchell, C.V. 2007. Charts of philosophy and philosophers. Grand Rapids, Michigan: Zondervan.

Naugle, D.K. 2002. Worldview, the history of a concept. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Niebuhr, H.R. 1951. Christ and culture. New York: Harper & Row.

Popkin, R.H. (ed.). 1966. The philosophy of the sixteenth and seventeenth centuries. New York & London:
The Free Press & Collier-Macmillan.

Raeper, W. & Smith, L. 1991. 4 brief guide to ideas, turning points in the history of thought. Herts: Lion
Publishing.

Randall, J.H. (Jnr.) 1983. How philosophy uses its past. Westport, Connecticut: Greenwood.

Rorty, R. 1990. Why do we study the history of philosophy? In Rorty, R., Scheewind, J.B. & Skinner, O.
(eds). Philosophy in history, essays in the historiography of philosophy. Cambridge: Cambridge Univ.
Press, pp. 49-76.

Runes, D.D. (ed.). 1955. Treasury of philosophy. New York: Philosophical Library.

Russell, B. 1959. Wisdom of the West. Garden City, New York: Doubleday.

Sassen, F. 1945. Geschiedenis van de wijsbegeerte der Grieken en Romeinen. Antwerpen/Amsterdam:
Standaard Boekhandel.

Sassen, F. 1946. Geschiedenis van de Nieuwere Wijsbegeerte tot Kant. Antwerpen & Nijmegen: Standaard
Boekhandel & Dekker & Van de Vegt.

Sassen, F. 1950. Geschiedenis der Patristische en Middeleeuwse Wijsbegeerte. Antwerpen & Nijmegen:
Standaard Boekhandel & Dekker & Van de Vegt.

Sassen, F. 1952. Van Kant tot Bergson; geschiedenis van de wijsbegeerte der negentiende eeuw. Antwerpen/
Amsterdam: Standaard Boekhandel.

Sassen, F. 1957. Wijsbegeerte van onze tijd. Antwerpen/Amsterdam: Standaard Boekhandel.

Saunders, J.L. (ed.). 1966. Greek and Roman philosophy after Aristotle. New York & London: The Free
Press & Collier-Macmillan.

Sire, .M. 1977. The universe next door; a guide to worldviews. Leicester: Inter-Varsity Press.

Solomon, R.C. & Higgens, K.M. (eds). 1996. 4 short history of philosophy. New York/Oxford: Oxford Univ.
Press.

Speck, J. (red.) 1972/1973. Grundproblemen der grossen philosophen. (6 bande.). Géttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Stegmiiller, W. 1979. Hauptstrémungen der Gegenwartsphilosophie. (2 bande.) Stuttgart: Alfred Kroner
Verlag.

Storig, H.J. 1969. Geschiedenis van de filosofie (2 dele). Utrecht/ Antwerpen: Het Spectrum. (Uit Duits vertaal
deur P. Brommer.)

Tarnas, R. 1991. The passion of the Western mind, understanding ideas that have shaped our world view.
London: Pimlico.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



15

Taylor, C. 1990. Philosophy and its history. In Rorty, R., Scheewind, J.B. & Skinner, O. (eds). Philosophy
in history, essays in the historiography of philosophy. Cambridge: Cambridge Univ. Press, pp. 17-30.

Totok, W. 1964-1990. Handbuch der geschichte der philosophie. (5 bande). Frankfurt am Main: Klostermann.

Ueberweg, F. 1872. History of philosophy from Thales to the present time. (2 volumes, translated by G.S.
Morris.) London: Hodder & Stoughton.

Ueberweg, F. 1928 (12¢ Aufgabe). Grundriss der Geschichte der Philosophie (4 bande) Berlin: ES Mittler
& Sohn.

Van der Walt, B.J. 2008. The eye is the lamp of the body; worldviews and their impact. Potchefstroom: The
Institute for Contemporary Christianity in Africa.

Van der Walt, B.J. 2010. At home in God s world. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity
in Africa.

Venter, J.J. (Ponti) 2011. Einstein: Meetkunde en ervaring/Geometry and experience. Potchefstroom:
Vraagteken/Question Mark.

Venter, J.J. (Ponti) 2012a. Mussolini & Gentile. Potchefstroom: Vraagteken.

Venter, J.J. (Ponti) 2012b. Ontmoet 'n “personae” genaamd “natuur”; vroeg-moderne konsepsies van die
natuurwet — natuurlik, alte bo-natuurlik. Potchefstroom: Vraagteken.

Weitz, M. (ed.). 1966. Twentieth-century philosophy. New York/London: The Free Press & Collier-Macmillan.

White, M. (ed.). 1955. The age of analysis; the 20" century philosophers. New York: New American Library
(Mentor Books).

Windelband, W. 1957. Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (Fiinfzehnte Auflage herausgegeben von
H. Heimsoeth.). Ttibingen: JCB Mohr (Paul Siebeck).

Wippel, J.F. & Wolter, A.B. (eds). 1969. Medieval philosophy from Augustine to Nicholas of Cusa. New
York & London: The Free Press & Collier-Macmillan.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 1: Maart 2013



