707

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles (3)

Oor die Geestelike

On the Spiritual

DANIE GOOSEN

Departement Godsdienswetenskap en Arabies, Unisa

goosedp@unisa.ac.za

Danie Goosen

DANIE GOOSEN is professor in die Departement
Godsdienswetenskap en Arabies aan Unisa, waar
hy onder meer in die godsdiensfilosofie doseer. Sy
navorsing fokus op die Westerse metafisiese denke;
op die verhouding tussen die godsdiensfilosofiese
en politiek-filosofiese vrae (onder meer die soge-
naamde “teologies-politieke probleem”); asook op
die modernisme en die postmodernisme as idee-
historiese verskynsels.

DANIE GOOSEN is a professor in the Department
of Religious Studies and Arabic at Unisa, where
he lectures, inter alia, on the philosophy of religion.
His research focuses on traditional Western
metaphysical thought; on questions related to the
interrelationship between the philosophy of
religion and political philosophy (the so-called
“theological-political problem”, for example); as
well as on modernism and postmodernism as idea-

historical phenomena.

ABSTRACT

On the Spiritual

Linking up with the discussion in a previous edition of the Journal of Humanities on the present
state of “human spirituality” (Volume 52:1, March 2012), it is argued in this article that talk
about the crisis of the human spirit is indeed legitimate. However, unlike the trend among authors
in the mentioned edition of JH to isolate the crisis from the religious and metaphysical tradition,
it is argued in this article that it must be evaluated against this background. While “Jerusalem”
and “Athens” in the past formed the necessary preconditions to the important place awarded to
the spiritual in Western culture, the present crisis is marked by the absence of these sources.
Without falling prey to the nostalgic yearning for a forgotten paradise of the spirit, it is argued
that the crisis can best be understood when compared to a previous historical era. In this regard
brief reference is made to the High Middle Ages, and more specifically the latter s tendency to
express its high regard for the spiritual by means of Gothic architecture. In comparison with the
latter's tendency to direct the gaze of the believer upwards to the spiritual, contemporary
architecture, as exemplified by the “mall”, horizontalises the gaze of the consumer, fixing it in a
reductive fashion on the material. In the second section of the article the focus shifts to a closely
related argument based on the history of ideas. Although “Jerusalem” and “Athens” gave an
unqualified preference to the spiritual above the material, the spiritual and the material were also

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



708

seen as necessarily intertwined and mutually dependent. In contrast, modern thought isolates the
spiritual from the material, causing a reduction in the meaning of both. While the material was
henceforth seen as dead and pure malleable material at the disposal of the modern subject, the
spiritual in turn was withdrawn from the external world and made to exist only in the inner recesses
of subjective feelings, moods, and convictions. The last section continues the emphasis on the
history of ideas. Following on the argument above it is argued that the contemporary crisis of
the spirit can be traced back to the dominance of historicism in the humanities and the resultant
lack of belief'in die authority of the spiritual. While the tradition associated the spiritual with the
authoritative command to realise a condition beyond the material (see the ideal of Bildung at the
modern university), a rampant historicism destroyed the very precondition thereof, leaving the
humanities defenceless in the face of the neo-liberal philosophies ruling our public institutions.

KEY WORDS:  spirit, spiritual, High Middle Age, Aquinas, modernism, facts and values,
Bildung, historicism, neo-liberal, modern universities.

TREFWOORDE: gees, geestelik, Ho¢ Middeleeue, Aquinas, modernisme, feite en waardes,
Bildung, historisme, neoliberaal, moderne universiteite.

OPSOMMING

In die artikel word uitgegaan van die standpunt dat die geestelike ten grondslag van die
geesteswetenskappe in “n krisis verkeer. Ter motivering hiervan word die volgende aangevoer. In
die eerste afdeling word geluister na ’n historiese wenk vanuit die verlede. Ten grondslag van
hierdie historiese verwysings (in die besonder na die Hoé Middeleeue en die ervaring van die
geestelike soos wat dit onder meer in die Gotiese katedraal na vore tree) 1€ die gedagte dat daar
inderdaad historiese voorbeelde bestaan op grond waarvan afgelei kan word dat die geestelike
vandag in ’n krisis is. In die tweede afdeling word verwys na die moderne breuk tussen die
geestelike en die materiéle en die verskralende werking wat dit op die betekenis van sowel die
geestelike as die materiéle in die moderne wéreld het. In die derde en laaste afdeling word die
krisis van die gees in verband gebring met die moderne historisme en in die besonder met die feit
dat die geestelike vanweé die historisme van sy opdraggewende gesag (sy “behoort’) gestroop
word. Hierdie toestand lei daartoe dat die geesteswetenskappe weerloos in die aangesig van die
dominante neoliberale denkraamwerk aan openbare instellings gelaat word.

1. INLEIDING

Met die lees van die spesiale uitgawe van die Tydskrif vir Geesteswetenskappe oor die tema van
“menslike geestelikheid” is daar enkele kwessies wat reeds met die eerste oogopslag opvallend
is. Ter inleiding tot hierdie besinning oor die aard en wese van die krisis van die geestelike vandag
word kortliks by dié kwessies uit bogenoemde uitgawe stilgestaan.

Eerstens, die meeste van die skrywers wat die gewigtige tema van geestelikheid in die betrokke
uitgawe van die TGW aangepak het, is dit met Fanie de Beer, die gasredakteur, eens dat dit “’n
hoogs belangrike saak is om oor...na te dink” (De Beer 2012:1). Maar waarom is dit 'n hoogs
belangrike saak? Alhoewel die skrywers in die betrokke uitgawe nie eens daaroor is nie, is daar
tog ’n sekere ondertoon by sommige wat die leser laat regop sit. Dit kan so verwoord word: As
die geestelike vroeér ’n bykans vanselfsprekende gesag oor die kulturele landskap van die
(Westerse) mens uitgeoefen het, is dit vandag nie meer die geval nie. Inteendeel, in aansluiting
by G.K. Chesterton kan aangevoer word dat die kulturele landskap deur ’n geestelike leegte
gekenmerk word (Chesterton 2007:19-32).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



709

Tweedens, oor die presiese aard van die krisis is nie almal in die betrokke uitgawe van die
TGW dit eens nie. Fanie de Beer skryf daarom ook tereg dat nie almal “noodwendig ewe sterk
(voel) oor die feit dat daar sterk standpunt hieroor ingeneem moet word nie” (De Beer 2012:1).
Alhoewel hy nie redes aanvoer waarom daar ’n gebrek aan konsensus oor die aard en omvang
van die krisis is nie, 1€ dit waarskynlik opgesluit in die feit dat daar slegs van ’n krisis gepraat
kan word indien ons oor gemeenskaplike norme sou beskik met behulp waarvan geoordeel kan
word dat daar inderdaad ’n krisis met betrekking tot die geestelike bestaan. Omdat ons vandag
egter nie — en dit blyk duidelik uit die standpunte wat die uiteenlopende skrywers in die betrokke
uitgawe van die TGW inneem — oor sodanige gemeenskaplike norme beskik nie, kan daar ook
nie sonder meer afgelei word dat die geestelike in 'n krisis verkeer nie.

In weerwil van die afwesigheid van sodanige gemeenskaplike norme — miskien op sigself 'n
aanduiding van die krisis waarin die geestelike vandag verkeer? — sal hieronder aangevoer word
dat daar vanuit die perspektief in hierdie artikel beoordeel tog van so *n krisis gepraat moet word.
Alvorens hieronder meer substantiewe redes daarvoor aangevoer word, kan nou reeds na enkele
simptome daarvan verwys word. Ter sprake is 'n tendens by twee instellings wat ingevolge hulle
tradisionele rol deur ’n sin vir die geestelike in die breedste sin van die woord gestempel is, te
wete die tradisionele kerke en universiteite in die Westerse wéreld. Alhoewel dit sekerlik nie op
almal van toepassing is nie, bestaan daar reeds 'n goed gedokumenteerde neiging onder kerke en
universiteite om hulle (onderling eiesoortige) verbintenis tot die geestelike vir alle praktiese
oorwegings met die neo-liberale verbintenis tot die korporatiewe wéreld van bestuur en die
maksimalisering van ekonomiese winste te vervang. Ross Douthat skryf byvoorbeeld met
betrekking tot hedendaagse kerklike en teologiese strominge dat laasgenoemde toenemend deur
'n houding van “pray and grow rich” gekenmerk word (Douthat 2012:182-210). Hiervolgens
word die geestelike dieptes wat die ortodokse teologiese en kerklike lewe onderlé het tot die pure
oppervlakte van die materiéle gereduseer. In die proses word die teologiese betekenis van die
tradisionele Christologie ernstig verskraal en Jesus, geestelike rigtingwyser in die Christelike
wéreld, gelykgestel aan niks minder nie as ’n soort super-besigheidsbestuurder wat 'n hoofweg
na private rykdom verteenwoordig.

Insgelyks bestaan daar reeds 'n omvattende literatuur oor die herdefiniéring van die
hedendaagse universiteite in soortgelyke korporatiewe terme. Allan Bloom en Bill Readings se
uiteenlopende werke is in hierdie verband steeds rigtinggewend. In sy analise van die hedendaagse
universiteite skryf Readings byvoorbeeld dat laasgenoemde se beroep op 'n deug soos die strewe
na “uvitnemendheid” toenemend binne 'n besigheidsraamwerk toegeéien en so van sy eertydse
geestelike betekenis gestroop word. Indien universiteite hulself op die geestelike beroep, dien dit
toenemend as ’n blote bemarkingsinstrument met behulp waarvan gepoog word om hulle
ekonomiese “effektiwiteit” te bevorder. Buiten ’n soort clichéagtige verbintenis tot sosiale en
politieke transformasie; die gedagte dat innovering alles is (universiteite moet nou ’'n “verskil”
maak, eerder as om die ware en die goeie na te strewe); en ’n vae of ongedefinieerde beroep op
universele menslikheid word universiteite toenemend deur materiéle imperatiewe gemotiveer.
“Henceforth,” skryf Readings, “the question of the University is only the question of relative
value-for-money” (Readings 1996:27).

Alhoewel Readings dit nie in hierdie terme formuleer nie, kan die ekonomiese reduksionisme
aan bogenoemde instellings kwalik van ander (anti-metafisiese) reduksionismes in die populére
kultuur geisoleer word. Hoe kan daar nog immers van iets soos die geestelike sprake wees as,
soos wat vandag dikwels in die populére media aangevoer word, die werklikheid na die blinde
werking van ons genetiese erfenis terug herlei kan word; of na die toevallige spel van blinde
kosmiese kragte; of na die alles bepalende rol van markkragte; of na die pure wil tot mag? Vanuit

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



710

hierdie reduksionismes beoordeel is die geestelike eintlik niks anders as ’'n argaiese oorblyfsel
uit die era van godsdiens en filosofie nie.

Daarmee word op die derde en laaste inleidende opmerking gestuit. Met die deurlees van die
betrokke uitgawe kon die gevoel kwalik afgeskud word dat die tema van die geestelike vandag
(selfs onder diegene wat daarvoor intree) effens vreemd op die oor val. Laasgenoemde blyk onder
meer uit wat beskryf kan word as die skrywers in die betrokke uitgawe van die TGW se
terughoudendheid ten opsigte daarvan. Alhoewel hulle deurgaans klem op die belangrikheid van
die geestelike 1€, is dit nie duidelik of die geestelike — en die tradisionele metafisiese wéreld wat
dit vooronderstel — nie dalk ’n soort argaisme uit die verre verlede is nie, iets waarvan die inhoud
slegs met die grootste inspanning met die laat-moderne en globale kultuur-ckonomiese orde van
vandag gekommunikeer kan word.

Idee-histories kan die begrip “gees” en die twee oorhoofse semantiese betekenisse daarvan
(pneuma, spiritus of lewensasem; en nous of die rasionele verstand) teruggevoer word na sowel
die vroeé bronne van die Joods-Christelike godsdiens as die Klassieke metafisiese tradisies (Ritter
1974:154-204). Indien vandag oor die geestelike nagedink word, kan dit kwalik van hierdie
religieuse en metafisiese bronne losgemaak word. Nogtans word dié twee bronne van die gees
(“Jerusalem” en “Athene”) vir alle praktiese doeleindes nie in die betrokke uitgawe aan die woord
gestel of op enige breedvoerige wyse aan "n herinterpretasie onderwerp nie. Daarom kan ook met
reg gevra word: Het hierdie bronne (asook die godsdienstige en metafisiese tradisies wat die
geestelike vooronderstel) nie 'n soort intellektuele verleentheid geword, 'n uitgediende oorblyfsel
van die ou maar uitgediende religieus-metafisiese strewe na sin en samehang nie?

Waarom? 'n Belangrike antwoord hierop moet gesoek word in die skeptisisme waarmee die
religieuse en metafisiese tradisie vandag bejeén word. Die destruktiewe verhouding wat die 19de
en 20ste eeuse denke (Feuerbach, Marx, Freud, Nietzsche, Heidegger, Derrida, ensovoorts) met
sowel Jerusalem as Athene aangeknoop het, het 'n diepliggende invloed op die hedendaagse
akademiese lewe uitgeoefen. In die hart van hierdie skeptiese afwysing van die tradisie staan die
begrip “gees” en die tradisionele metafisiese beeld op die werklikheid wat die geestelike dwarsdeur
die geskiedenis vooronderstel het.! As daar vanuit hierdie skeptiese perspektief nie met die beroep
op die gees weggedoen word nie, word dit ten minste aan ’n ernstige dekonstruktiewe bewerking
onderwerp. Volgens die kritiese oordeel van ’n stroming soos die dekonstruksie staan die “gees”
immers ingeskryf in en is dit ook onlosmaaklik deel van die ou tradisionele wéreld met sy
hiérargiese en daarom ook (per definisie, aldus die dekonstruksie) verdrukkende voorkeur vir
dinge soos die geestelike bo die liggaamlike, die rasionele bo die irrasionele, die aristokratiese
bo die demokratiese, ensovoorts. As akademici vandag dus ’n soort mentale reserwe ten opsigte
van die geestelike het, kan dit kwalik van genoemde skeptiese (self)ondermyning geisoleer word.
Akademici mag bekommerd wees oor die toestand van die geestelike, maar dit is nie meer duidelik
op grond waarvan die gesag van die geestelike nog erken moet word nie.

De Beer kom in die voorwoord tot die betrokke uitgawe van die TGW tot die gevolgtrekking
dat die geestelike vandag in *n krisis verkeer. Hy sluit in die proses by die Franse Ars Industrialis-
groep aan, wie se manifes oor die “industri€le politiek van die gees” in dieselfde uitgawe van die

’n Meer onlangse voorbeeld van die dekonstruktiewe kritiek op die gees blyk uit die lesing wat Jacques
Derrida van niemand minder nie as Martin Heidegger self gemaak het. Derrida se argument steun op
die gedagte dat Heidegger, in weerwil van sy poging om die metafisies-geestelike tradisie aan 'n vorm
van “destruksie” te onderwerp, nog nie ver genoeg daarmee gegaan het nie. Volgens Derrida blyk dit
uit die feit dat Heidegger nog 'n soort ongereflekteerde gesagsposisie aan die gees (en by implikasie
aan die metafisies-geestelike Jerusalem en Athene) toegeken het, en dat hy so in spanning met sy
oogmerke nog kontinuiteit daaraan gegee het (Derrida 1989).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



71

TGW gepubliseer is. Hieronder word by die gevolgtrekking van De Beer en Ars Industrialis
aangesluit. Nogtans is hieronder ook sprake van ’n verskil. Anders as laasgenoemde, wat nie die
krisis van die gees verstaan vanuit of plaas teen die agtergrond van die moderne verlies aan die
religieuse en metafisiese tradisie nie, word hieronder juis aansluiting daarby gesoek. Want, en dit
is die sentrale vooronderstelling wat hieronder aan die werk is, die hedendaagse krisis van die
gees hou direk met die afskeid daarvan verband.

Laasgenoemde blyk reeds uit die eerste afdeling hieronder. Daarin sal op *n erg bondige wyse
na ’n historiese wenk oor die aard en wese van die geestelike vanuit die ou metafisiese wéreld
geluister word. Die bespreking rus op die vooronderstelling dat di¢ wenk vanuit die tradisie reeds
meer lig op die krisis van die gees vandag kan werp. Die verantwoording van die krisis vanuit 'n
sin vir die religieuse en metafisiese tradisie blyk egter ook uit die tweede en derde afdelings
hieronder. In di¢ betrokke afdelings sal twee verskillende idee-historiese perspektiewe op die
krisis van die geestelike vandag vanuit die meestal ongetematiseerde aanwesigheid van die
metafisiese tradisie in die agtergrond daarvan ontwikkel word.

2. ’N HISTORIESE WENK

'n Moontlike implikasie ten grondslag van die uitspraak dat die geestelike vandag in ’n krisis is,
is dat daar histories gesproke eens 'n soort goue tydperk of tydperke was waartydens die geestelike
nie in *n krisis was nie. In terme van hierdie implikasie sou byvoorbeeld aangevoer kon word dat
die era waartydens die Griekse religieus-metafisiese denke by monde van figure soos Plato,
Aristoteles en Augustinus "n hoogtepunt bereik het, as so ’n goue tydperk geidentifiseer kan word.
Of, om nog ’n voorbeeld te noem, in terme hiervan sou ook aangevoer kon word dat die Hoé
Middeleeue, dit wil sé dié tydperk waartydens die Christelike teologie en filosofie ’n soort
substantiewe en formele “volmaaktheid” bereik het, as so 'n tydperk beskou moet word. En dat
hierdie tydperke dus as normatief vir ons eie tydperk voorgehou moet word.

Hieronder word ’n andersoortige implikasie uit bogenoemde uitspraak afgelei. In die proses
word vermy om — anders as hierbo — in ’n soort nostalgie met betrekking tot bepaalde tydperke
uit die verlede te verval. Die uitspraak dat die geestelike vandag in ’n krisis is, impliseer hieronder
eerder dat daar sekere tydperke was waartydens (ten beste) belangrike wenke nagelaat is oor hoe
die geestelike vorm gegee kan word. Binne hierdie raamwerk val die klem nie, soos met die
nostalgiese afleiding wat hierbo gemaak is, slegs op die verlede en die poging om dit te herstel
nie. In en deur 'n verwysing na wenke uit die verlede word eerder na die toekoms heengewys.
Vanweé 'n gebrek aan ruimte word hieronder op ’n uiters sketsmatige wyse by een so 'n belangrike
wenk stilgestaan. Ter sprake is juis die Hoé Middeleeue waarna pas verwys is.’

Tydens die Hoé Middeleeue, wat volgens Hilaire Belloc tussen die 11de en die 13de eeue
gestrek en sy hoogtepunt in die 12de eeuse renaissance bereik het (Belloc 1937:64-76), was die
geestelike allermins iets waarvan die blote bestaan betwyfel is. Of iets wat — soos in hedendaagse
reduksionisme — as 'n blote toevallige en uiteindelik weglaatbare byvoegsel tot die eintlike
werklikheid, naamlik die materiéle werklikheid, beskou is. Inteendeel, die geestelike is toe op 'n
bykans vanselfsprekende grondslag aanvaar as dit wat die ganse dinamiek van die werklikheid

In die kernagtige omskrywing van die Hoé Middeleeue word hier uitgegaan en gesteun op die werke
oor dié tyd deur figure soos Hilaire Belloc, Henri Daniel-Rops, M.-D. Chenu, Louis Dupré, Michael
A. Gillespie, John Milbank en Catherine Pickstock. Alhoewel daar by veral eersgenoemde twee figure
sprake van 'n soort nostalgiese verlange na genoemde tydperk is, is die gedagte dat die Ho¢ Middeleeue
as 'n wenk met die oog op die toekoms ervaar moet word, die dominante houding.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



712

onderlé het. Sonder die geestelike wat alles onderlé het, sou die dinge nie kon wees nie. Sonder
die geestelike sou hulle hul integriteit prysgegee en in die niks teruggegly het.

Laasgenoemde word waarskynlik nérens so geillustreer as by wyse van die dominante plek
wat die metafore van lig (/ux) en glorie (splendor) in dié tydperk ingeneem het nie. Laasgenoemde
is deur die Hoé Middeleeue by uitstek as metafore van die geestelike ervaar. As die simboliese
wéreld daarom ook metafories met lig en glorie deurstraal is, het dit daarop gedui dat die geestelike
dié element was waardeur die dinge hoegenaamd kon verskyn. Sonder die lig van die geestelike
kon die dinge nie aan die lig tree nie. Die Skool van Chartres gee by uitstek hieraan uitdrukking
as dit by monde van Allan van Lille, 12de eeuse denker uit dié¢ skool, skryf dat die geestelike lig
en glorie die maatstaf van die wéreld is: Vita, lux, splendor, species, figure, Regula mundi (“Lewe,
lig, glorie, ordes en vorm, Maatstaf van die wéreld”) (Chenu 1968:19).

Ten grondslag van die gedagte dat lig en glorie (dit wil sé die geestelike) die moontlikheids-
voorwaarde vir die dinge was om hoegenaamd aan die lig te kon tree, het 'n bepaalde beskouing
oor die aard en struktuur van die begeerte gelé. Volgens die Hoé Middeleeue is die werklikheid
(sowel die materi€le as die lewende werklikheid) voorgestel as deurtrek van die begeerte om buite
die blote feitlike te tree ter wille daarvan om na die geestelike uit te reik. Waarom? Ten diepste het
die antwoord daarop gelui dat die werklikheid self hier op die spel was. Indien die dinge deur die
begeerte aangevuur word om na die geestelike uit te reik, kan hulle as dinge verwerklik word. Indien
dié begeerte egter ontbreek, loop hulle nie net die risiko om hulle beweeglikheid (dit wil sé hulle
op-pad-wees na die geestelike) te verloor nie, maar om so ook die voorwaarde vir hulle verwerkliking
prys te gee. Tydens die Hoé Middeleeue is die geestelike met ander woorde as iets soos 'n kosmiese
magneet ervaar wat alle dinge daarna toe aangetrek het. Sonder hierdie beweging het die dinge
gedreig om in ’n kosmiese leegte terug te val. En so hulle doel, naamlik verwerkliking, te mis.

Thomas Aquinas, waarskynlik die grootste denker van die Hoé Middeleeue, verteenwoordig
op vele wyses die samevatting hiervan. Laasgenoemde blyk onder meer uit Aquinas se veel
geroemde en gekritiseerde vyf bewyse vir die bestaan van God bykans reg aan die begin van sy
magistrale Summa Theologiae, naamlik in vraag 2, artikel 3 van die eerste afdeling (Aquinas
1964:13-19). Ter wille van ons doeleindes is dit slegs nodig om die volgende opmerking daaroor
te maak. Aquinas se bewyse steun sonder uitsondering op die tipiese Aristoteliese vooronderstelling
dat 'n mens in jou nadenke oor God — die eintlike, ware of hoogste geestelike werklikheid — by
die voorhande en ervaarbare dinge moet aanknoop. Waarom? Aquinas se antwoord daarop lui,
bondig saamgevat, dat laasgenoemde dinge gekenmerk word deur ’n “liefde vir die onsigbare”.
Nog meer spesifiek, dit word gekenmerk deur ’n beweging na of begeerte vir die eerste en hoogste
oorsaak, naamlik God (Kerr 2002:68-72). Indien n mens dus die voetspoor van die voorhande
en ervaarbare dinge volg — en in die besonder die ritme van die “natuurlike neiginge” (Pinckaers
1995:400-56) wat dit kenmerk — sal noodgedwonge by die geestelike ge€indig word.

Uit die geheel van Aquinas se denke is dit duidelik dat die dinge as gevolg van genoemde
ritme deur die moontlikheid gekenmerk word om verwerklik te word. Sonder hul begeerlike gerig-
wees-op die geestelike kan die dinge self nie tot hulle reg kom nie. Vanweg dié uitreiking kan hulle
egter in die eintlike sin van die woord “wees” en kan hulle as gevolg daarvan ook “floreer” en so
“geluk” ervaar (Torrell 2003:348-51). In hierdie sin verskil Aquinas diametraal van figure soos
Marx, Freud en Nietzsche, die moderne meesters van suspisie, wat aangevoer het dat die voorhande
dinge van hulself vervreem word wanneer hulle op 'n geestelike werklikheid gerig word.

Waarskynlik is daar weinig dinge wat Aquinas en die Hoé Middeleeue se sin vir die geestelike
so goed illustreer as sy omvattende sin vir die beweeglikheid van die dinge na ’n hoér, onsigbare
en geestelike werklikheid. Vanaf die Gotiese argitektuur, die musiek, kuns en letterkunde tot en
met die onmeetlike grootsheid van sy teologiese en filosofiese denke aan die kloosters en vroeé

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



713

universiteite word dié tydperk gekenmerk deur niks minder nie as ’n gevoel dat die ganse werklik-
heid deur genoemde beweeglikheid gestempel was.?

'n Kort fenomenologie van die Gotiese katedraal, sakrale ruimtes gebou ter ere van die
geestelike, kan dit onderstreep. Die ervaring van die Gotiese katedraal steun op die feit dat die
blik van die aanbiddende subjek in en deur die materiéle (die hout, klip, marmer en glas) na die
oorweldigende ligtheid en sublieme hoogtes van die geestelike meegesleur word (Van den Berg
1969:153-8). Sonder die onsigbare sou alles tot 'n bloot sigbare versameling van klippe, marmer
en glas terug gesink het. Maar met die onsigbare as die magnetiese krag ten grondslag van alles
word klip, marmer en glans in ’n soort heilige dans na omhoog opgevoer. In hierdie sin was die
onsigbare die voorwaarde vir die sigbare om hoegenaamd méér as bloot klip of glas te wees.

Daarmee word nie gesé dat die sigbare of materiéle dinge vir die Hoé Middeleeue onbelangrik
was nie. Alhoewel die geestelike in die hi€rargie van dinge ’n belangriker plek as die materiéle
beklee het, is die geestelike slegs in en deur die materiéle bemiddel. In die mate waarin dit waar is,
is die geestelike ook in n posisie van athanklikheid jeens die materi€le gestel. Kortom, die verhouding
tussen die materiéle en die geestelike was 'n wederkerig-bemiddelde verhouding. Daarom is dit ook
korrek om na die Middeleeue as ’'n era van bemiddeling te verwys (Pickstock 1998). Alles is met
alles in 'n netwerk van rituele, gebruike en gewoontes bemiddel, ook die geestelike en die materiéle.

Ons tyd verskil drasties hiervan. In terme van heersende reduksionistiese beskouinge word
die materiéle nie net vanuit sy verhouding met die geestelike geabstraheer nie, maar die materiéle
word ook in ’n feitlike omkering van of parodie op die tradisie as die moontlikheidsvoorwaarde
vir die geestelike uitgeroep (Schindler 2011:383-429). Kortom, in ons tyd word die geestelike as
’n funksie van die materiéle ervaar. In die denke vind dit onder meer uitdrukking in die gedagte
dat die geestelike werklikheid eintlik niks anders is nie as "n blote “projeksie” van materiéle kragte
en in die besonder van die projekterende mens self nie.

Is dit daarom te verwonder dat ons tyd nie in staat is om argitektonies naastenby die Gotiese
katedrale te ewenaar nie? As die Gotiese katedrale eens die landskap oorheers het, is dit nou eerder
die alomteenwoordige mall wat die landskappe kenmerk. Alhoewel laasgenoemde dikwels groot
en massief mag wees, word hulle nie deur hoogte en sublieme onpeilbaarheid gekenmerk nie.
Inteendeel, as die blik van die aanbidder binne die Gotiese katedraal omhoog gewend is, word
die blik van die verbruiker in die mall eerder omlaag gebuig en binne die horisontaliteit van die
materi€le vasgevang. As die hedendaagse malls enigiets verteenwoordig, is dit gele€ in die feit
dat hulle tempels van die afwesige gees is.

In antwoord hierop kan gewys word op die moderne “wolkekrabber” as voorbeeld van die
hedendaagse sin vir hoogtes. Dit is egter te betwyfel of die wolkekrabber en die hoogtes wat dit
suggereer hoegenaamd op ’n sin vir die sublieme en ’n blik in die onpeilbare dui. Ten diepste
word dit eerder onderlé deur die radikale materialisme wat sigself uit oorwegings van Aubris as’t
ware van bo-af op die horisontale poneer en daaroor regeer. As hier fenomenologies van ’n blik-
rigting sprake is, is dit nie na bowe in die rigting van 'n sublieme geestelikheid nie, maar eerder
in die teenoorgestelde rigting, naamlik 'n oormoedige blik na onder en in die besonder na wat as
’n oorwonne landskap ervaar word.*

Enige poging om die oorsake ten grondslag van die kulturele prestasies eie aan die Hoé Middeleeue
raak te vat, kan kwalik volledig wees indien genoemde beweeglikheid na die sublieme hoogtes nie
verreken word nie. Trouens, hierdie beweeglikheid kan as ’n belangrike, indien nie die belangrikste,
oorsaak van genoemde prestasies beskou word.

Hierdie waarneming word met dank ontleen aan 'n opmerking van Prof Hennie van Coller van die
Universiteit van die Vrystaat tydens die 2012-jaarkongres van die SA Akademie vir Wetenskap en
Kuns.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



714
3. IDEE-HISTORIESE PERSPEKTIEF (I)

Idee-histories beskou kan die oorspronge van die krisis waarin die geestelike sigself vandag bevind
na die moderne breuk tussen die geestelike en die materi€le, die onsigbare en die sigbare, of te
wel die breuk tussen die geesteswetenskappe en die natuurwetenskappe teruggevoer word. Anders
geformuleer, die bronne van die geesteskrisis kan na die breuk teruggevoer word wat in die
modernisme tussen “waardes” en “feite”, of te wel tussen “vryheid” en “noodwendigheid” ontstaan
het. Voortaan heers daar "n onoorbrugbare gaping tussen die idee dat die mens in beginsel vry is
om sy of haar lewe volgens hulle eie subjektiewe voorkeure in te rig, en die idee dat die werklikheid
deur objektiewe en onpersoonlike kragte geregeer word (Strauss 1953:35-80). In hierdie verband
kan ook gepraat word van die breuk tussen enersyds die persoonlike leefwéreld van die mens (die
tema van die geesteswetenskappe), en andersyds die wéreld van onpersoonlike ekonomiese, sosiale
of kosmiese kragte (die tema van die sosiale- en natuurwetenskappe). Tussen leefwéreld en
wetenskap bestaan daar geen vorm van bemiddeling nie. As die materiéle en die geestelike, of te
wel klip, marmer en glas enersyds, en die sublieme hoogtes van die geestelike andersyds, in die
era van die Gotiese katedrale wedersyds afhanklik was, kondig die moderne era ’n breuk hierin
aan. Voortaan weerspreek klip en gees mekaar. Dit gaan gepaard met dramatiese gevolge vir die
geestelike, maar ook vir die materi€le.

Na watter gevolge verwys ons? Eerstens die materi€le. Vanaf die moderne breuk word die
materi€le voorgestel as synde gestroop van enige metafisiese diepte. In plaas daarvan dat die
materi€le gesien word as iets wat deurtrek is van — om nogmaals na Aquinas te verwys — ’n liefde
vir die onsigbare, word dit ervaar as "n lewelose, kille en onverskillige werklikheid, oorgegee aan
die kragte van “toeval en noodlot”. As sodanig is die materi€le iets wat na willekeur deur ons
ingespan kan word om ons eindelose hoeveelheid subjektiewe behoeftes te bevredig. In plaas
daarvan dat die materiéle daarom ook respek en sorg by ons ontlok omdat dit deur *n metafisies-
geestelike diepte onderlé word, word dit nou blote plooibare materiaal met die oog op die gebruik
en beheersing daarvan. Die bestaande neoliberale ekonomiese orde met sy verabsolutering van
die vraag na verbruikersprodukte vooronderstel hierdie beskouing op die materi€le werklikheid.
In weerwil van die krisis waarin hierdie orde homself vandag bevind, is daar egter weinig tekens
daarvan dat hierdie beskouing krities hersien word.

En die geestelike? Vanaf die moderne breuk met die materiéle is dit nie net laasgenoemde
wat verskraal en verarm word nie. Dit gebeur ook met die geestelike. Laasgenoemde blyk miskien
nérens so as uit die feit dat die geestelike — voortaan vanuit die materi€le verdryf — nou tot die
innerlike ervarings van die individu ingeperk word nie. As spore van die geestelike vroeér dwarsoor
die materiéle werklikheid sigbaar was, neem die geestelike nou ’n soort laaste toevlug tot die
binneste ruimte van die self. Teologies vind dit onder meer uitdrukking in die sogenaamde teologie
van die gelowige hart. Filosofies kom dit tot uitdrukking in die klem wat vandag op die
keusevryheid van die individu geplaas word. Beide is egter “grondloos”, omdat sowel die gelowige
hart as die keusevryheid van die individu nie meer in ’n groter werklikheid geanker word nie.
Kortom, sowel die teologie as die filosofie steun op die uitgangspunt dat die geestelike nérens
anders meer as in die innerlike lewe van die self aan te tref is nie.

In die groter ritme van die moderniteit is daar deurgaans *n dialektiek tussen genoemde kragte
aan die werk: Hoe meer die geestelike vanuit die materiéle onttrek word, des te meer neem dit sy
toevlug tot die innerlike wéreld van die individu. Of so sou 'n mens kon sé, want vandag is hier
ook iets anders — myns insiens iets donkerder — aan die werk. Hierbo is doelbewus na die feit
verwys dat die geestelike vandag ’n laaste toevlug in die innerlike gevind het. Maar hoekom is
dit 'n laaste toevlugsoord? Met hierdie vraag het ons myns insiens by die sentrale kenmerk van
die teenswoordige krisis uitgekom.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



715

Die moderne verdwyning van die gees uit die uiterlike of sigbare werklikheid het 'n historiese
proses ontketen ingevolge waarvan — om dit dramaties te formuleer — die materi€le met niks
minder nie as die finale oorwinning oor die geestelike tevrede sal wees. Spore daarvan is juis
vandag, in die era van globalisering en hiper-modernisme, sigbaar.

Ons lewe in ’n tyd — die sogenaamde hiper- of postmoderne tyd — waarin ook die reste van
die gees radikaal betwyfel word. Talle vertolkers van die postmoderne era wys daarom ook daarop
dat die moderne innerlike, die laaste skuilplek van die gees, reeds plek gemaak het vir 'n wéreld
wat volledig aan die spel van onpersoonlike magte en kragte oorgelewer is. Die moderne dialektiek
van die innerlike en die uiterlike waarna hierbo verwys is, word toenemend agtergelaat ten gunste
van 'n wéreld van pure uiterlikheid, pure materialiteit en die absolute afwesigheid van die gees.

Anders as met die Gotiese katedrale, waarin die dinamiek van die dinge gekenmerk was deur
'n beweeglikheid tussen klip, hout en glas enersyds en sublieme hoogte andersyds, is die dinamiek
van die dinge vandag ’n pure funksie van die beweeglikheid tussen verskillende materi€le
intensiteite. Materiéle kragte verwys nie meer buite sigself na die geestelike nie, maar slegs na
ander materiéle kragte. As die vroeére beweeglikheid deur 'n sublieme vertikaliteit gekenmerk
was, word dit nou deur ’n pure horisontaliteit gekenmerk. In hierdie beweeglikheid het die
geestelike geen rol te speel nie. Eerder die teendeel, alles word na die materi€le omgebuig, daartoe
gereduseer en so daarin vasgevang. Van beweeglikheid in die tradisionele sin van die woord — dit
wil sé van ’n resiproke beweeglikheid tussen die materi€le en die geestelike — kan hier nie meer
sprake wees nie. Trouens, dit is 'n goeie vraag of beweeglikheid as sodanig nie hier op die spel
geplaas word nie. Alhoewel die reduktiewe materialisme daarop aanspraak maak om die radikale
beweeglikheid van alles te erken, kan aangevoer word dat die reduksie van alles na hulle pure
materialiteit die werklikheid aan onverskilligheid uitlewer. In die mate waarin dit korrek is, word
die beweeglikheid van die dinge egter opgehef.

4. IDEE-HISTORIESE PERSPEKTIEF (II)

Dit is ondenkbaar dat die geesteswetenskappe oor sigself en die uitdagings waarvoor dit vandag
te staan gekom het kan nadink sonder om opnuut na sy grond in die “gees” of die “geestelike” te
vra. Die kriticke vraag is egter of die geesteswetenskappe, teen die agtergrond van bogenoemde
uiteensetting van die krisis van die gees, 'n koherente antwoord daarop sal kan gee.

Alasdair Maclntyre het op ’n oortuigende wyse aangetoon dat die geesteswetenskappe vandag
deur drie radikaal uiteenlopende strominge gestempel word, naamlik deur diegene wat by die
moderne Verligting aansluiting vind; deur die genealogiese denke van Nietzsche en sy postmoderne
volgelinge; asook deur dié strominge wat opnuut by die tradisie aansluiting soek (Maclntyre
1990). Ten grondslag van Maclntyre se uiteensetting 1€ die vooronderstelling dat daar tans geen
eenstemmigheid oor die gronde van die gees bestaan nie, en dat dit trouens slegs laasgenoemde
is wat, in aansluiting by die Aristoteliese tradisie, daarop kan aanspraak maak om op 'n koherente
wyse oor die gronde van die geestelike na te dink. By eersgenoemde twee strominge word selfs
radikaal oor dié gronde en hulle bestaansreg getwyfel.

Daarmee gee Maclntyre nie voor dat die versplintering in die geesteswetenskappe beteken
dat daar nie 'n dominante paradigma in die geesteswetenskappe vaardig is nie. Alhoewel daar in
terme van feorie weinig konsensus oor vertrekpunte en laaste gronde met betrekking tot die gees
bestaan, kan met reg aangevoer word dat die praktyk deur die “neoliberale afspraak” gedomineer
word. Laasgenoemde het die afgelope dekades as ’n soort verstekposisie aan universiteite na vore
getree (Readings 1997; Kalb 2008; Caldecott 2009). Kenmerkend daarvan is dat dit kennis, in
die besonder die wetenskaplike praktyk, aan die imperatiewe van die globale mark en sy

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



716

ondersteunende strukture onderwerp. Om universiteit te wees, beteken hiervolgens om by uitstek
as instrument in die sogenaamde wéreldwye ekonomiese “stryd om oorlewing” te dien. In die
mate waarin die geesteswetenskappe nie daarin slaag om ’n onderlinge konsensus oor vertrekpunte
te kry nie, in daardie mate word die greep van die neoliberale afspraak op die geesteswetenskappe
intak gelaat of selfs verstewig.

Maar dit bring ons by 'n tweede idee-historiese perspektief op die vraag waarom die geestelike
vandag in ’n krisis verkeer. Dit hou verband met die neoliberale afspraak en in die besonder met
sy historiserende ondermyning van die gesag van die geestelike in die geesteswetenskappe.® Hierdie
radikale ondermyning van die geestelike by wyse van die uitspraak dat alles veranderlik is (behalwe
natuurlik laasgenoemde uitspraak self), het onder meer tot gevolg dat die status en gesag van die
“geestelike” ten grondslag van die geesteswetenskappe vandag ernstig betwyfel word.

In aansluiting by die tradisie kan gesé word dat die “geestelike” gelyktydig betrekking het
op dinge wat binne die moderne liberale denke radikaal onderskei word, naamlik die “is” en die
“behoort” daarvan. Volgens die tradisic verwys die geestelike nie net na die feit dat die geestelike
is nie, maar ook na die feit dat daar 'n opdrag in die feitlike opgesluit 1€ wat verwerklik moet
word. Anders geformuleer, volgens die tradisie was die geestelike ingeskryf in die spanningsveld
tussen die laere en die hoére, die demokratiese en die aristokratiese, die voorhande potensialiteit
en die verwerklikte aktualiteit. Hiervolgens het die geestelike nie betrekking op die laere en bloot
voorhande werklikheid nie, maar eerder — tipies aristokraties — op 'n hoér werklikheid waarna
uitgereik en so (in die uitreiking na en deelname aan) verwerklik moet word. Hieraan het die
tradisie 'n belangrike kwalifikasie toegevoeg. Terwyl die geestelike, vanweé die opdrag wat daarin
vervat is, die begeerte teleologies gerig het, was dit tegelyk nie iets in die direkte aanwesigheid
waarvan getree kon word met die oog op die “besit” daarvan nie. As steeds onrealiseerbare opdrag
het die geestelike ons eerder altyd weer in "n tussen-toestand tussen die bloot voorhande werklikheid
en sy uiteindelike verwerkliking gedompel. As steeds ontwykende horison het die geestelike ons
met ander woorde terugverwys na wat William Desmond (1995) die “metaksiese” (afgelei van
metaxis, tussen) noem, dit wil sé die toestand (of liewer: beweging) tussen die demokratiese en
die aristokratiese, tussen die blote potensialiteit van die dinge en hulle uiteindelike verwerkliking.

Rondom hierdie punt draai die krisis van die geesteswetenskappe vandag. Vanweg sy eie
historistiese uitgangspunte twyfel die geesteswetenskappe ten diepste aan die feit dat daar
hoegenaamd nog iets soos 'n geestelike werklikheid is wat as “opdrag” verstaan moet word. Dit
twyfel ten diepste aan die tradisionele insig dat daar nog van iets “hoér” of “aristokraties” gepraat
kan word wat nagestrewe en verwerklik kan word. Alles word eerder uit oorwegings van die wil
tot historisering van enige substantiewe betekenis gestroop. Alhoewel daar die neiging bestaan
om alles so na 'n semantiese nulpunt terug te herlei (die nihilistiese potensiaal wat in die historisme
opgesluit 1¢), gaan dit met 'n ongesiene ironie gepaard. In die terugdeins voor sy eie nihilistiese
implikasies lei die historisme dikwels daartoe dat die werklikheid — in die soeke na nuwe gronde
—na ’n laagste gemene deler terug herlei word. Die feit dat so ’n laagste gemene deler (die toeval,
ons genetiese boustene, ekonomiese wetmatighede, die wil tot mag, ensovoorts) as tydloos ervaar
en dus in spanning met sy eie historistiese uitgangspunte staan, is kennelik ’n ironie wat die
hedendaagse universiteitswese ontsnap.

Vir ’n omvattende lesing van en kritiek op die historiserende werking van die modernisme, sien Leo
Strauss (1953). Vir ’n ontwikkeling van Strauss se idees met betrekking tot die dominante posisie van
die historisme aan die hedendaagse universiteite, sien die bekende en steeds veel gelese werk van
Allan Bloom, The Closing of the American Mind (1987).

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



717

Tydens die hoogbloei van die moderne universiteitswese was die rig van die begeerte op die
hoére en die geestelike nog 'n lewende werklikheid. Laasgenoemde blyk nérens so as uit die
moderne universiteit se verbintenis tot die ideaal van Bildung nie. Bildung is deur "n grondléer
van die moderne universiteitswese soos Alexander von Humboldt na analogie van die Grickse
ideaal van paideia as 'n “opdrag” ervaar wat in en deur die strewe na die hoére en die geestelike
verwerklik kon word (Dumont 1994:82-104). Sonder hierdie aristokratiese gerig-wees-op die
hoére verval sy rasionaal en kan daar nie van iets soos die universiteitswese sprake wees nie.

Hier 1€ die tweede bron van die krisis eie aan die geesteswetenskappe. Vanweé sy hiper-
historistiese beeld op dinge het die geesteswetenskap vandag dikwels nie die selfvertroue om hom
op die sogenaamde hoére te beroep of die ideaal van Bildung na te strewe nie. Eerder die teendeel
gebeur. Vanweé sy hiper-refleksiewe selfbewussyn word Bildung eerder na ’n laagste gemene deler
soos die wil tot mag gereduseer. Ingevolge hierdie beeld op die werklikheid word die universitére
ideaal van Bildung eintlik “niks anders nie” as ’n verskuilde magstrategie waarmee iets soos die
moderne Europese burgerstand sy posisie binne die nuwe territoriale state bestendig het.

In die mate waarin die geesteswetenskappe in gebreke bly om op ’n koherente wyse die
historistiese (self)ondermyning te antwoord, in daardie mate duur die neoliberale instrumenta-
lisering van die geesteswetenskappe ongehinderd voort. Ook ten grondslag hiervan Ié 'n onont-
wykbare ironie. Alhoewel die historistiese benaderinge hulself dikwels voorhou as ’n alternatief
op die neoliberale bestuurslogika aan die universiteitswese, heers daar in werklikheid ’n diep-
liggende akkoord tussen beide: Hoe radikaler die geesteswetenskappe van sy verbintenis tot die
ideaal van Bildung losgemaak word, des te meer skep dit 'n ideologiese vakuum waarbinne die
neoliberales die pas aangee.

TEN SLOTTE

Enkele jare gelede het Francis Fukuyama na ons era verwys as die era waarin die einde van die
geskiedenis aangebreek het. Fukuyama kon ook gepraat het van ons era as die era waarin die
einde van die gees aangebreek het.

Maar miskien is alles nie so donker nie. Om soos vandag oor die geestelike 'n gesprek te
voer, is alreeds weer ’n geestelike handeling. Die metafisiese tradisie het immers die geestelike
met nous, dit wil s€ die rasionele, in verband gebring. Waar die rasionele lewendig is, daar lewe
die geestelike. Om dus oor die geestelike te praat, beteken om reeds op daardie presiese oomblik
te bevestig dat die geestelike nie dood is nie.

Maar nog meer, die feit dat daar vandag breedvoerig oor die “krisis” van die geestelike gepraat
kan word, impliseer dat die oeroue verlange na of “liefde vir die onsigbare”, soos Aquinas dit
gestel het, steeds 'n lewende werklikheid onder ons is. Want is dit nie wat die “krisis” impliseer
nie? Dit s€ dat ons in en deur die verwysing na die krisis onderskei tussen die normatiewe en die
bestaande, tussen ‘n wenk vanuit die verlede en die leegte van vandag. En hierin, geesgenote, 1¢
"n sekere hoop vervat.

BIBLIOGRAFIE

Aquinas, St. Thomas. 1964. Summa Theologiae. Volume 2: Existence and Nature of God. Vertaal deur
Timothy McDermott. London: Blackfriars.

Belloc, Hilaire. 1937. The Crisis of Civilization. New York: Fordham University Press.

Bloom, Allan. 1987. The Closing of the American Mind. London: Penguin Books.

Caldecott, Stratford. 2009. Beauty for Truth's Sake. On the Re-enchantment of Education. Grand Rapids,
Michigan: Brazos Press.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4. Desember 2012



718

Chesterton, G.K. 2007. What's Wrong With The World. Mineola, New York: Dover Publications, Inc.

Chenu, M.-D. 1968. Nature, Man, and Society in the Twelfth Century. Vertaal deur Jerome Taylor en Leslie
K. Little. Chicago: The University of Chicago Press.

De Beer, Fanie. 2012. Voorwoord: Besinning oor menslike geestelikheid. Tydskrif vir Geesteswetenskappe,
52(1):1-3.

Derrida, Jacques. 1989. Of Spirit. Heidegger and the Question. Vertaal deur Geoffrey Bennington en Rachel
Bowlby. Chicago: The University of Chicago Press.

Desmond, William. 1995. Being and the Between. Albany: State University of New York Press.

Douthat, Ross. 2012. Bad Religion. How We Became A Nation Of Heretics. New York: Free Press.

Dumont, Louis. 1994. German Ideology. From France to Germany and Back. Chicago: The University of
Chicago Press.

Kalb, James. 2008. The Tyranny of Liberalism. Wilmington, Delaware: ISI Books.

Kerr, Fergus. 2002. After Aquinas. Versions of Thomism. Oxford: Blackwell Publishing.

Maclntyre, Alasdair. 1990. Three Rival Versions of Moral Enquiry. Encyclopaedia, Genealogy, and Tradition.
Notre Dame, Indiana: University of Notre Dame Press.

Pickstock, Catherine. 1998. After Writing. On the Liturgical Consummation of Philosophy. Oxford:
Blackwells.

Pinckaers, Servais. 2001. The Sources of Christian Ethics. Vertaal deur Mary Thomas Noble. Edinburgh: T
& T Clark.

Readings, Bill. 1996. The University in Ruins. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Ritter, Joachim (red). 1974. Geist. Historisches Wérterbuch der Philosophie, Band 3: G-H. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschatft.

Schindler, David L. 2011. The Given as Gift: Creation and Disciplinary Abstraction in Science. Ordering
Love. Liberal Societies and the Memory of God. Grand Rapids, Michigan: William B. Eerdmans
Publishing Company.

Strauss, Leo. 1953. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago Press.

Torrell, Jean-Pierre. 2003. Saint Thomas Aquinas. Volume 2. Spiritual Master. Vertaal deur Robert Royal.
Washington, D.C.: The Catholic University of America Press.

Van den Berg, J. H. 1969. Metabletica van de Materie. Nijkerk: Uitgeverij G. F. Callenbach N.V.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012



