
581

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

Biomediese verbetering: Maakbaarheid of 
onttowering?
Biomedical enhancement: makeability or disenchantment?

Anton A van Niekerk	
Sentrum vir Toegepaste Etiek, Departement Filosofie
Universiteit Stellenbosch
E-pos: aavn@sun.ac.za

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles (2)

Anton van Niekerk is professor in en voorsitter 
van die Departement Filosofie en direkteur van die 
Sentrum vir Toegepaste Etiek aan die Universiteit 
van Stellenbosch. Hy spesialiseer veral op die 
terreine van die Bioetiek, Godsdiensfilosofie en 
Filosofie van die Menswetenskappe, en is ’n (deur 
die NNS) B-geëvalueerde navorser. Hy is die 
skrywer, medeskrywer en redakteur van 17 boeke 
en meer as 120 vakwetenskaplike artikels en 
boekhoofstukke. Onder sy bekendste boeke tel 
Rasionaliteit en relativisme: op soek na ’n rasiona
liteitsmodel vir die menswetenskappe (1992), 
Geloof sonder sekerhede:besinning vir eietydse 
gelowiges (2005) en Ethics and AIDS in Africa: 
the challenge to our thinking (2005). Hy het die 
US se Kanseliersmedalje in 1980 en die Stalsprys 
vir Filosofie in 1995 verower. Hy is voorsitter van 
die Direksie van die Ethics Institute of South Africa 
(EthicSA), ’n lid van die Etiekkomitee van die 
Mediese Navorsingsraad en ’n voormalige direk­
teur van die International Association of  Bioethics. 
Hy was ook voorheen President van die Wysgerige 
Vereniging van Suider-Afrika, redakteur van die 
South African Journal of Philosophy en lid van die 
Raad van die Universiteit Stellenbosch. Hy het 
ongeveer 55 referate by internasionale vakkon­
gresse gelewer, en was tot op hede die studieleier 
van 64 voltooide magistertesisse en promotor van 
18 voltooide doktorale proefskrifte.

Anton van Niekerk  is professor and chair of 
the Philosophy Department and director of the 
Centre for Applied Ethics at the University of 
Stellenbosch. He specialises in the fields of 
Bioethics, Philosophy of Religion and Philosophy 
of the Human Sciences. He is the author, co-author 
and editor of 17 books and more than 100 peer 
reviewed journal articles and book chapters. He 
holds a B-rating as researcher by the NRF. Amongst 
his best known books are Rasionaliteit en relati
visme (Rationality and relativism) (1992), Geloof 
sonder sekerhede: besinning vir eietydse gelowiges 
(Faith without certainties: reflection for modern-
day believers) (2005) and Ethics and AIDS in 
Africa: the challenge to our thinking (2005). He 
was awarded the Chancellor’s Medal of Stellen­
bosch University in 1980 and the Stals Prize for 
Philosophy in 1995. He is chairperson of the Board 
of Directors of the Ethics Institute of South Africa 
(EthicSA), member of the Ethics Committee of the 
Medical Research Council and a former director 
of the International Association of Bioethics (IAB). 
He is a former President of the Philosophical 
Society of Southern Africa, a former editor of the 
South African Journal of Philosophy and a former 
member of the council of the University of 
Stellenbosch. He has delivered about 55 papers at 
international conferences and has supervised 64 
completed masters and 18 completed doctoral 
dissertations.

Anton van Niekerk



582

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

ABSTRACT
Biomedical enhancement: makeability or disenchantment?
This essay examines some of the most important ethical questions surrounding biomedical 
enhancement in the light of the question whether such enhancement does not specifically add to 
the disenchantment problematic in current-day philosophy. The disenchantment of the world 
associated with the enlightenment onset of modernity may be viewed as the process whereby 
mystical or supernatural causes and solutions to practical, everyday problems came to be replaced 
with rational and scientific explanations and technological solutions. This intellectualisation was 
on the one hand viewed in a positive manner as the increasing mastery of humanity over its 
existence, not only in terms of the resulting eradication of disease and illness, but also in terms 
of the improvement of life in general. On the other hand, the intellectualisation and concomitant 
disenchantment of the world have been associated with negative outcomes. Technology with its 
resulting emphasis on material existence has, according to many, alienated humanity from other 
forms of experience – particularly religious experience, blunting our sense of awe and wonder at 
the unknown. 
	 The author posits enhancement as a striving for the improvement of our existing capacities, 
as being in congruence with endeavours which have long characterised human existence. Examples 
range from early attempts to improve and organise life, such as numeracy and literacy, through 
the development of institutions, up to contemporary preventative medicine such as vaccination 
against a host of diseases. On the other hand, this drive to improve is increasingly leading to the 
possibility of self-directed evolution, resulting in a radical transformation of the biological identity 
of the human being and even the possible creation of a new species (“trans-humanism”). This 
latter interpretation of the possible outcomes or consequences of enhancement has elicited much 
debate concerning the enhancement project. 
	 Arguments against biomedical enhancement are often founded upon a distinction between 
treatment and enhancement, whereby the former as an intervention to restore normal functioning 
is deemed permissible. A noted proponent of such a stance is Norman Daniels (2009) who argues 
that the risks involved in the utilisation of genetic interventions in cases of serious genetic diseases 
are outweighed by the potential benefits, whereas the same may not hold in cases of enhancement, 
which can be distinguished from treatment or therapy. The author, however, points out in accordance 
with thinkers such as Harris (1998) and Holtug (1998), that the enhancement/treatment distinction 
is not tenable and collapses in the face of particular situations as evidenced by various examples 
he discusses.
	 The second argument against enhancement discussed by the author is the objection that 
enhancement compromises the autonomy of those who are enhanced – an argument of which 
Habermas (2003) is the primary exponent. For Habermas, the association of enhancement with 
eugenics is inescapable. He views such interventions as a violation of the equality and autonomy 
of human beings due to their subjection to the intentions of third parties. Responses to this position 
are discussed, such as Buchanan’s (2011) counter-argument that such a position is indicative of 
genetic determinism in its exclusive focus on genotype and its denial of the vastly influential role 
played by environmental factors in forming the identity of an individual. 
	 A third argument against enhancement discussed by the author, is put forward by Sandel 
(2007). Sandel regards the aim to enhance as characterised by a desire for perfection and control 
over the world, a denial of the “giftedness of life” as well as an erosion of the typical love and 
acceptance a parent ought to feel for its child “as it is”. The author argues that Sandel’s 
admonishments to appreciate the giftedness of life are evidence of a deeper objection to the 



583

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

perceived disenchantment of life wrought by technological change. However, objections to this 
argument generally draw attention to its inconsistency. Sandel regards changes achieved through 
genetic manipulation as a violation of the giftedness of life, but appears to have no objection to 
the non-genetic modes of influence and manipulation that we exert upon our offspring in an 
attempt to shape them to our perceived desires. The example highlighted by the author relates to 
the way in which we “direct and shape the development of children” and thus aims to improve 
them through education. Why, he asks, does Sandel see such aims of improvement as acceptable 
but not improvement through genetic interventions? Further objections to Sandel’s argument are 
discussed, such as the implications of granting moral preference to the gifted or given state of 
life, as well as Sandel’s seemingly teleological view of evolution.
	 The author then discusses “transhumanism”, a movement advocating radical enhancement 
which may ultimately result in the emergence of a new species that developed out of human beings. 
Objections to the transhumanist acceptance of such a possibility have focused on the moral 
imperative to keep human nature intact. Various responses to this position are discussed, one of 
which is Daniels’ argument (2009), which views human nature as a “dispositional, selective 
population concept”. A further objection to radical enhancement is also discussed, namely concern 
regarding the practical implications of the creation of a highly superior transhuman species for 
humans who choose to remain unenhanced. Wikler (2009), for example, asks in this respect 
whether such a species would be justified in assuming a paternalistic attitude towards the 
unenhanced in the same way we make decisions regarding the well-being of children and mentally 
disabled people. Buchanan’s response in terms of the devising of a threshold level of competence 
is then explained and preferred by the author.
	 The author also engages with several suggestions regarding the seeming impasse with which 
the enhancement debate has been characterised. As he points out, humanity has always tried to 
improve itself, thus to oppose enhancement is in a sense to oppose the inevitable. This inevitability 
suggests that we should focus upon specific projects of enhancement that may be more problematic 
than others, rather than rejecting enhancement outright. Our guiding principles for adjudicating 
such projects ought to be whether or not they are to our benefit or disadvantage as a species, as 
well as whether or not they respect human rights, persons and human dignity. Useful work that 
may be used as a guide is Bostrom and Sandberg’s (2009) heuristic which challenges alleged 
intuitions regarding the “wisdom of nature”. In addition, Buchanan’s (2011) “cautionary guidelines 
for future research” provide valuable suggestions regarding the avoidance of “cascading negative 
consequences”.
	 Rather than viewing biomedical enhancement as a disillusionment of the world or a blunting 
of our sense of mystery and awe, the author concludes that we should allow the possibilities 
opened up by modern science to stimulate our sense of wonder. A sense of awe need not be limited 
solely in response to the unknown but may also arise from a disclosure of the unknown. An 
enchantment with the world need not be the outcome of darkness but rather an anticipation and 
result of discovery.

KEY WORDS:	 Makeability, disenchantment, enhancement, transhumanism, heuristic, 
transgenesis, life as gift, mastering, therapy, autonomy

TREFWOORDE:	 Maakbaarheid, onttowering, ontluistering, verbetering, transhumanisme, 
heuristiek, transgenese, lewe as geskenk, bemeestering, terapie, outonomie



584

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

OPSOMMING
Hierdie artikel neem die jongste verwikkelinge op die terrein van biomediese verbetering 
(“enhancement”) krities onder die loep in die lig van die vraag of sodanige verbetering nie direk 
inspeel op die verskynsel dat die wêreld sedert die aanbreek van die Verligting “onttower” word 
nie. Die begrip “onttowering” (ontluistering) en die filosofiese invloede waaruit die idee van 
onttowering ontstaan het, word bespreek. Voorbeelde van moontlike biomediese verbeteringe word 
kortliks bespreek. Daarna volg ’n kritiese analise van ’n aantal besware wat meermale in die literatuur 
teen die idee van verbetering ontwikkel word. Hieronder tel die vraag na die houdbaarheid van die 
terapie/verbetering-onderskeiding, Habermas se argument insake die beweerde kompromittering 
van die outonomie van pasgeborenes, Sandel se argument dat verbetering neerkom op ’n 
onverantwoorde sug na “bemeestering” en ’n miskenning van die “gawe-karakter van die lewe”, 
asook die debat rondom “transhumanisme” – met name die vraag of ’n superieure “transhumane” 
spesie die reg behoort te hê om paternalisties teenoor die res van die mensdom op te tree. Die outeur 
sluit af met die ontwikkeling van ’n aantal riglyne in terme waarvan navorsing op hierdie terrein 
gereguleer behoort te word. Hy kom ook tot die gevolgtrekking dat verbetering nie noodwendig 
tot onttowering aanleiding hoef te gee nie, maar dat verwondering ook die gevolg kan wees, nie 
slegs van ’n konfrontasie met die onbekende nie, maar ook van die uitkoms van ontdekking.

ONTTOWERING

Met die “onttowering” van die wêreld word verwys na een van die merkbaarste kenmerke van 
die aanbreek van moderniteit in ons wêreld sedert die aanbreek van die 17de eeu. “Onttowering” 
verwys na’n proses van rasionalisering waarin magie as sleutel tot die benadering en oplossing 
van praktiese probleme al hoe meer vervang word met wetenskap en tegnologie. Dit is die uitkoms 
van die verintellektualisering van ons leefwêreld – ’n proses wat normaalweg geregverdig word 
met ’n beroep op die idee van wetenskaplike vooruitgang. Dit impliseer die prysgawe van die 
idee dat ’n mens jou vir die verklaring van dinge in jou leefwêreld moet beroep op magiese kragte.
Max Weber het hierdie idee tot uitdrukking gebring in sy bekende lesing “Science as Vocation” 
in 1918. Hy skryf dat onttowering (in die Engels vertaal as “disenchantment”) beteken 

	 …that principally there are no mysterious incalculable forces that come into play, but rather 
that one can, in principle, master all things by calculation. This means that the world is 
disenchanted. One no longer has recourse to magical means in order to master or implore the 
spirits, as did the savage, for whom such mysterious powers existed. Technical means and 
calculations perform the service. This above all is what intellectualization means. (Weber 
1922)

Onttowering in hierdie sin kan natuurlik geïnterpreteer word as ’n positiewe ontwikkeling. Dis 
die uitkoms van ’n proses van mondigwording waarin die mens toenemend leer om self 
verantwoordelikheid te neem vir sy wêreld en waarin ons vrye beskikkingsmag oor verskynsels 
wat ons lewenskwaliteit bedreig (byvoorbeeld siekte en beperkte liggaamlike en intellektuele 
vermoëns) geoptimaliseer word.1 Daar is egter ook negatiewe interpretasies van die proses van 
onttowering. HW Rossouw skryf in hierdie verband: 

1	 Vergelyk in hierdie verband Immanuel Kant se bekende opstel “An answer to the question: ‘What is 
Enlightenment’?” (Kant 1970:54-60).



585

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

	 Deur die suksesvolle voorsiening in steeds nuwe behoeftes, en deur die beskikbaarstelling 
van meer en meer items vir gebruik en verbruik, verskraal die tegnologie die mens se besef 
van afhanklikheid, van eindigheid en van ’n fundamentele onmag. Daarmee word egter tewens 
een van die belangrikste motiewe verswak wat ’n rol speel in die mens se religieuse belewing 
en sy verlange na heil. (Rossouw 1993:121)

Hierdie negatiewe interpretasie staan sterk onder die invloed van die werk van Martin Heidegger. 
Heidegger het weinig ooghare vir wat hy die “tegnokratiese bestel” noem. Daarmee word bedoel 
die lewensorde en lewenswyse waarin die tegniek die oorheersende mag geword het wat nie net 
die mens se inisiatiewe en aktiwiteite al hoe meer annekseer nie, maar ook die totale lewe van 
die mens toenemend dirigeer. Teen ’n steeds versnellende tempo word ons wêreld deur die moderne 
tegniek omgevorm tot ’n wêreld wat gesentreer is rondom mense wat voorsieninge tref vir die 
bevrediging van hulle behoeftes. Die moderne tegniek het ’n eie momentum gekry deurdat dit sy 
eie voortskrydende ontwikkeling as’t ware self inisieer en noodsaaklik maak deur die immer 
voortgaande skepping van steeds nuwe behoeftes by die mens. So kom dit dat die tegniek nie net 
al hoe meer menslike inisiatiewe en bedrywighede vir sigself opeis nie, maar ook dit wat gegee 
is (die natuur) al hoe meer instrumenteel eksploiteer.
	 Die tegniek word daarom vir Heidegger ’n bedreigende mag wat mense in sy ban kan slaan 
en sy slagoffer kan maak. In die tegnokraties gestempelde alledaagse wêreld van ons tyd tree 
hierdie bedreigende mag in ’n skerp lig. Die tegnokratiese bestel dreig om die totale bestaansorde 
van mense te word, dit wil sê die enigste wêreld wat mense nog bewoon. Hoe meer hul wêreld 
aan beskikbaarhede bied vir gebruik en verbruik, des te meer wil mense tot hul beskikking hê. 
Hoe meer hulle besit aan middele om hul behoeftes te bevredig, des te meer word hulle verteer 
deur die drang tot besit. Hoe welvarender hulle word, des te meer word hulle ingesuig in ’n 
draaikolk van steeds uitkringende behoeftes wat al hul inisiatiewe en kragte opeis. So word die 
wêreld “onttower” deur ’n tegnokratiese bestel wat die mens beroof van ’n sin vir verwondering 
en afhanklikheid, en wat die idee al hoe meer laat posvat dat alle waarde en sin die uitkoms is 
van dit wat maakbaar geag word deur menslike praktiese vermoëns, soos versinnebeeld in die 
tegnologie (Rossouw 1980. Sien ook Heidegger1962:91-163 en Macquarrie 1972:79-101).
	 Op ’n wyse wat aanverwant2 is aan hierdie negatiewe interpretasie van onttowering, is daar 
vandag heelwat literatuur wat erg negatief oordeel3 oor een van die mees prominente manifestasies 
van die vermeende onttowering van die wêreld van die 21ste eeu, naamlik (die groeiende 
moontlikheid van) biomediese verbetering, of, soos beter bekend op die Engels, “biomedical 
enhancement”.4 Hiermee word, in die woorde van Allen Buchanan, die volgende bedoel: “[B]
iomedical enhancements are interventions that directly improve human capabilities by the application 
of technologies to the human body or to human gametes or embryos” (Buchanan 2011: 43). 
	 Enersyds is dit so dat, sedert ons ’n miljoen of twee jaar gelede as ’n spesie op die aarde 
verskyn het, ons as mense nog altyd besig is om onsself te verbeter. Alle instellings wat mense 

2	 “Aanverwant”, omdat die protes teen onttowering wat in die res van hierdie artikel aan die orde gestel 
gaan word, nie noodwendig opkom uit ’n sorg om die behoud van ’n religieuse bewussyn, waarom 
dit wel vir Rossouw gaan, nie.

3	 Vergelyk Habermas (2003), Sandel (2007) en (2009) en Fukuyama (2002).
4	 Ek gebruik voortaan meesal die Engelse begrip “enhancement” vir “biomediese verbetering”, aangesien 

laasgenoemde begrip myns insiens nie ’n suksesvolle vertaling van die veel sterker Engelse begrip 
“enhancement” is nie. “Verbetering” sou immers normaalweg in Engels met “improvement” vertaal 
word, en die begrip “enhancement”, veral in die biomediese konteks, dui op iets meer ingrypend en 
gevolgryk as blote “improvement”.



586

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

geskep het, soos die huwelik, die skool en die staat was daadwerklike pogings om sowel die 
veiligheid as die effektiwiteit waarmee ons lewe, te verbeter. Syferkundige sowel as skriftuurlike 
geletterdheid is voorbeelde van dinge wat ons reeds vir etlike duisende jare aan die ontwikkel is 
om ons vermoë om oor die weg te kom in die wêreld, te optimaliseer. ’n Ander voor die hand 
liggende voorbeeld van menslike enhancement wat meer eietyds is, is alle vorme van voorkomende 
geneeskunde, met name immuniserings deur middel van inenting. 
	 Andersyds is dit egter ook die geval dat meer onlangse verwikkelinge in die biotegnologie 
meebring dat ontwikkelinge al hoe meer moontlik word wat wesenlike aspekte van ons vermeende 
biologiese identiteit as spesie sodanig kan omvorm dat ons vermoëns eksponensieel sou kon 
toeneem, dit is toeneem tot op ’n vlak waar ons gekonfronteer mag word met die ontstaan van ’n 
nuwe spesie wat ons eie menslike spesie inderwaarheid transendeer. John Harris, een van die 
bio-etici wat hierdie moontlikhede verwelkom en toejuig, skryf byvoorbeeld: “One consequence 
of all this…is that the possibility is opened up of modified human beings becoming a distinct new 
species, perhaps in competition with more conventional humans” (Harris 1998:17). Dit is moontlik 
omdat huidige verwikkelinge in die biotegnologieë ons tans by ’n punt gebring het waar dit al 
hoe meer lyk asof ons ons eie evolusie as ’n spesie ter hand kan neem en toenemend kan stuur in 
rigtings wat ons sou verkies. Anders gestel: die vraag of mense steeds blootgestel is aan biologiese 
evolusie, moet nie alleen in beginsel positief beantwoord word nie; ons moet begin begryp dat 
ons eie evolusie voortaan al hoe minder afhanklik sal wees van natuurlike biologiese mutasies 
soos tot op hede, en al hoe meer die uitkoms sal wees van ingrypinge wat ons self gaan ontwerp 
en bestuur. Ons sal die enigste spesie word wat self besluit hoe en wat ons wil wees, nie alleen 
ten opsigte van kulturele prestasies nie, maar ook en veral ten opsigte van ons basiese biologiese 
kenmerke, disposisies en vermoëns.

VOORBEELDE

Ek verskaf slegs enkele voorbeelde van wat die radikale enhancement van mense in die praktyk 
sou kon behels, bied daarna ’n oorsig van die soorte verbeteringe wat ons in die toekoms te wagte 
kan wees, vervolg met ’n kritiese bespreking van enkele van die mees sentrale morele kwessies 
in hierdie verband, en sluit af met ’n “besluit” waarin ek perspektiewe op ’n verantwoordelike 
morele beoordeling van hierdie moontlikhede ontwikkel. 
	 Die eerste voorbeeld is van Julian Savulescu en het te make met die moontlike radikale 
verlenging van menslike lewe. Savulescu wys daarop dat daar geen rede is waarom gene van 
ander spesies as ons eie nie na ons oorgeplaas kan word om sodoende transgenetiese mense tot 
stand te bring nie (Savulescu 2009:212). Waarom sou ons in so iets belang stel? Hier is ’n moontlike 
antwoord: Veroudering as tans universele menslike kenmerk spruit voort uit die degradasie van 
telomeres, dit is die areas aan die eindpunte van ons chromosome. Gestel die tempo van hierdie 
degradasie verskil oor verskillende spesies heen, en dat dit verklaar waarom spesies soos 
seeskilpaaie aansienlik ouer word as mense. Ons sou dan moontlike genetiese sekwensies van die 
telomeres van so ’n dier kon oorplaas na die menslike genoom, en so die verouderingsproses in 
mense aansienlik kon vertraag. Savulescu vervolg: “Transgenesis could be used to introduce genes 
coding for superior physical abilities from other animals. For example, humans could have the 
hearing of dogs, the visual acuity of hawks, the night vision of owls, or even be able to navigate 
by sonar employed from bats” (Savulescu 2009:213-214). Daar is sterk aanduidings dat 
nanotegnologie gebruik sou kon word om kunsmatige bloedselle met langer lewensduur en 
suurstofdraende kapasiteit te ontwikkel (http://new.foresight.org/Nanomedicine/Respirocytes.
html, soos aangehaal deur Savulescu 2009: 214). Talle ander voorbeelde sou toegevoeg kon word.



587

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

Ons kan, aansluitend by Allen Buchanan, vyf soorte biomediese verbeteringe in hierdie stadium 
onderskei. 1. Verbeteringe in fisiese eienskappe (bv. spoed, krag en uithouvermoë); 2. Verbeteringe 
in kognitiewe kapasiteite (d.i. verskillende aspekte van geheueverbetering, inligtingprosessering 
en redenering); 3. Verbeteringe ten opsigte van ons affektiewe sy, byvoorbeeld emosie, motivering 
en temperament; 4. Verbeteringe ten opsigte van ons weerstand en immuniteit teen siektes – iets 
wat, soos ek reeds aangedui het, al baie lankal met ons is en met aansienlike sukses (byvoorbeeld 
die uitroei van pokke wêreldwyd deur universele immunisasie); en 5. Verlengde lewensduur. 
	 Buchanan wys voorts daarop dat elk van genoemde enhancements, waarvan sommige reeds 
voluit aan die orde van die dag is, bewerkstellig kan word deur ’n veelheid van modi van 
enhancement, dit is verskillende biologiese modi waardeur die enhancement bewerkstellig kan 
word. Onder laasgenoemde tel embrio-seleksie vir implantering, die genetiese manipulasie van 
embrio’s, die toediening van middels (soos Ritalin, Adderall en Provigil) vir, byvoorbeeld, 
verhoogde konsentrasie, die oorplanting van geneties gemanipuleerde weefsel of organe, soos al 
hoe meer moontlik word na aanleiding van stamselnavorsing, en, les bes, die ontwikkeling van 
brein-rekenaar “interface technologies” waarin nanotegnologie gebruik word om neurale weefsel 
en netwerke te konnekteer in elektroniese strome of skakels.
	 Ek vervolg met ’n kritiese bespreking van enkele van die belangrikste kritieke kwessies wat 
tans in hierdie debat opgehaal word. Terwyl ek my eie oordeel oor hierdie debatte nie te gou wil 
vooruitloop nie, wil ek dit van meet af duidelik stel dat ’n genuanseerde evaluering van hierdie 
debatte myns insiens noodsaaklik is. Aan die een kant word die moontlikheid van biomediese 
enhancements soms gans te maklik afgemaak deur argumente wat om goeie redes – soos weldra 
sal blyk – glad nie steekhou nie. Aan die ander kant moet ons erken dat biomediese enhancements 
soms radikale implikasies vir ons as ’n spesie en vir ons lewenswyse mag inhou, en dat dit daarom, 
soos in alle gevalle van tegnologiese vernuwing, met verantwoordelikheid en omsigtigheid 
ondersoek, beoordeel en hanteer behoort te word. Meer besonderhede van wat ek hiermee bedoel, 
sal blyk uit die laaste paragraaf met die opskrif “Besluit”.

TERAPIE/BEHANDELING OF ENHANCEMENT?

Kritici wat skepties staan teenoor enhancement voer dikwels aan dat, waar onomwonde aangetoon 
kan word dat ’n biomediese ingrype ’n terapie (of vorm van behandeling) is, dit wil sê waar die 
ingryping die normale funksionering van die liggaam as gevolg van siekte of wanfunksionering 
herstel, dit moreel aanvaarbaar sou wees, maar dat veranderinge of verbeteringe wat nie in dié 
opsig terapeuties funksioneer nie, moreel bedenklik is. Een van die bekendste apologete van dié 
beskouing is Norman Daniels, en sy idees hieroor is onlangs aan ’n omvattende kritiek deur John 
Harris onderwerp.5 Daniels se argument is gebaseer op die belang van voorbehoeding of 
“precaution”: 

	 …if we are trying to ameliorate or eliminate a serious genetic disease for which there may 
be some genetic or other medical remedy, the probability of potential benefit from the 
experimental intervention may plausibly outweigh the certainty of catastrophic illness. But 
if we are trying to improve on an otherwise normal trait, the risks of a bad outcome, even if 
small, outweigh the acceptable outcome of normality. So we cannot ethically get there from 
here. I believe this argument has great force. (Daniels 2009:38)

5	 Sien Daniels (2001), (2009) en Harris (2009).



588

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

Die respons op hierdie aanspraak, soos meermale reeds aangetoon in die literatuur, moet wees dat 
die onderskeiding wat Daniels meen geredelik tussen behandeling/terapie en verbetering gemaak 
kan word, in talle gevalle te kompleks is om volhoubaar gehandhaaf te kan word. Niels Holtug 
(1998:211) wys byvoorbeeld op ’n potensiële geval waar ’n pasiënt wat vigs het en wie se immuun­
stelsel dreig om in duie te stort, ’n sekere middel (noem dit A) ontvang wat haar immuunstelsel 
weer herstel. In dié geval het ons onmiskenbaar met “terapie” te make; dit wat wanfunksioneer in 
die liggaam, word reggestel. Vergelyk haar situasie met dié van ’n tweede pasiënt wat aan hemofilie 
in ’n land in midde-Afrika ly en wat die daadwerklike gevaar loop dat sy binnekort deur onveilige 
bloed, wat gereeld in haar oorgetap moet word, met die MI-virus besmet sal word. Dit blyk egter 
dat ’n nuwe genetiese middel (noem dit B) beskikbaar is wat haar immuun teen MIV-besmetting 
sal maak. In haar geval, as sy hierdie tweede middel ontvang, word sy (of haar immuunsisteem) 
sonder twyfel verbeter; sy het immers nog nie MIV nie; haar situasie is dus ’n geval van 
enhancement, nie terapie nie. Wie sou egter wou argumenteer dat, omdat in die tweede pasiënt se 
geval, daar nie van terapie in die sin van die regstelling van ’n opgedoende siekte sprake is nie, die 
toediening van die genetiese middel moreel onverantwoordbaar sou wees?
	 Hierdie voorbeeld, en talle ander, verleen myns insiens geloofwaardigheid aan Harris se 
verweer teen Daniels wat daarop neerkom dat ’n mens ’n verkeerde perd opsaal deur te veel te 
probeer maak van die terapie/enhancement-onderskeiding. Harris se eie posisie is geïnformeer 
deur ’n volgehoue utilitarisme: “The overwhelming moral imperative for both therapy and 
enhancement is to prevent harm and to confer benefit” (Harris 2009:154). Solank mense deur 
biomediese ingrype onmiskenbaar bevoordeel word, is dit nie duidelik of the terapie/enhancement- 
onderskeiding van veel nut is nie.

DIE BEWEERDE KOMPROMITTERING VAN DIE OUTONOMIE VAN PASGE­
BORENES

Die tweede kritieke oorweging in die diskussie van die enhancement-problematiek wat ek wil 
bespreek, is die argument in sake die beweerde “kompromittering van die outonomie van 
pasgeborenes”. Die bekendste apologeet van hierdie standpunt is Jürgen Habermas. Hy beweer 
dat ’n mens jouself nooit as vry sal kan beskou as jy die uitkoms van jou ouers se genetiese 
manipulasie is nie. Hy skryf soos volg: “Eugenic interventions aiming at enhancement…violate 
the fundamental equal status of persons as autonomous beings…insofar as they tie down the 
person to rejected, but irreversible intentions of third parties, barring him from the spontaneous 
self-perception of being the undivided author of his own life” (Habermas 2003:63; aangehaal 
deur Buchanan 2011:5). Enhancement is dus vir Habermas moreel onaanvaarbaar omdat dit sowel 
die konstituering van nuutgeborenes se identiteit as die uitoefening van hul individuele outonomie 
laat bepaal deur die besluite van derde partye, en hulle daarom ontneem van ’n fundamentele 
aspek van hul menslike vryheid.
	 Ek kan nie anders as om hierdie argument, in die woorde van Allen Buchanan, as ’n “numbing 
non sequitur” te beskou nie. Die eerste ongefundeerde aanname van hierdie argument is die 
bewering dat sowel my identiteit as die verloop en uitkoms van my lewe as individu volledig 
bepaal word deur my genotipe of genetiese konstitusie. Hierdie argument is die radikalisering 
van die bewering dat “nature” volledige voorrang het bo “nurture” in die bepaling van menslike 
identiteit en menslike moontlikhede. Dit is egter sekerlik ’n oordrywing. Wie ek is en wat ek sal 
word, is tog eweseer die uitkoms van geleenthede wat ek bekom en keuses wat ek maak. Dit word 
daarby ook sterk beïnvloed deur omgewingsfaktore, soos die invloed van ouers, onderwysers, 
opvoedingsgeleenthede en die invloed van vriende en rolmodelle. Natuurlik speel genotipe ’n 



589

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

sekere rol in die identifisering en disposisie om sekere moontlikhede te ontgin; ’n doofgeborene 
het geen kans om ’n musikus of komponis te word nie. Maar wie en wat ek is of sal word, is nie 
sonder meer vasgelê in my genotipe nie. My genotipe is hoogstens ’n platform vanwaar voorsiene 
sowel as onvoorsiene moontlikhede hulself aanmeld. Wie en wat ek is en sal word, is ’n 
onontkenbare funksie van hoe ek met daardie moontlikhede omgaan.
	 ’n Tweede reaksie op Habermas se argument is om te vra waarom, in beginsel, die vryheid 
van ’n geneties ontwerpte embrio verskil van een wat nie ontwerp is nie? Gestel dit is moontlik 
om wiskundige vaardigheid of musikale talent geneties in ’n embrio te induseer. Dit is waar dat 
so ’n embrio ander/nuwe potensialiteite het in vergelyking met een wat dalk nie so geprogrammeer 
is nie. Dit reflekteer egter hoegenaamd nie op die nuut geprogrammeerde embrio se vryheid om, 
op grond van sy genotipe, moontlikhede te ontwerp of te ontgin nie. Die idee dat ’n potensiële 
mens sy/haar vryheid totaal ontneem word, maak slegs sin in terme van ’n voorstelling waarin 
genoemde mense sal optree soos marionette wat beheer word deur kragte buite hulself. In geen 
van die scenario’s vir die enhancement van embrio’s in die literatuur word egter met so ’n 
moontlikheid gewerk nie. As die argument insake die “onttowering” van die wêreld afhang van 
die geldigheid van Habermas se argument, is dit onsuksesvol.

BESORGDHEID OOR BEMEESTERING EN DIE “GAWE-KARAKTER VAN DIE 
LEWE”

’n Derde argument teen biomediese enhancement word geopper deur die morele en politieke 
filosoof van Harvard, Michael Sandel (vgl. Sandel 2007 en 2009). Dit voer, in kort, aan dat 
biomediese verbetering moreel onaanvaarbaar is omdat dit tekenend is van ’n onverantwoordbare 
strewe na volmaaktheid en absolute beheer oor die wêreld, en dat dit in die proses die “gawe” 
(gift)-karakter van die lewe misken.
	 Vir Sandel kompromitteer enhancement-tegnologieë elke kind se “reg op ’n oop toekoms”, 
waarmee hy bedoel die vermeende reg op die verwerkliking van moontlikhede wat nie mede-
gedetermineer is deur genetiese manipulasie waarvan die kind geen kennis dra nie en waarvoor 
hy/sy nie toestemming gegee het nie. Die idee om kinders op die genetiese vlak te probeer 
“verbeter”, verraai vir Sandel ’n onregverdigbare obsessie met ’n “wil tot beheersing” (“mastery”) 
– onregverdigbaar omdat ons veronderstel is om kinders lief te hê “nes hulle is”. 
Sandel skryf in hierdie verband soos volg: 

	 I do not think the main problem with enhancement and genetic engineering is that they 
undermine effort and erode human agency. The deeper danger is that they represent a kind 
of hyperagency – a Promethean aspiration to remake nature, to serve our purposes and satisfy 
our desires. The problem is not the drift to mechanism, but the drive to mastery. And what 
the drive to mastery misses and may even destroy is an appreciation of the gifted character 
of human powers and achievements. (Sandel 2007:26-27)

En op ’n ander plek skryf hy: “If bioengineering made the myth of the ‘self-made man’ come 
true, it would be difficult to view our talents as gifts for which we are indebted, rather than 
achievements for which we are responsible. This would transform three key features of our moral 
landscape: humility, responsibility, and solidarity” (Sandel 2009:86). Hoewel hy die begrip nie 
gebruik nie, sien ons hier duidelik die geïmpliseerde verwyt van “onttowering”: die lewe is ’n 
gawe, dit spruit voort uit ’n misterie groter as onsself, ons kan dit slegs in nederigheid en met 
ontsag ontvang, ons is verplig om respekvol ontvanklik te wees teenoor die hand wat aan ons en 



590

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

ons kinders gedeel word in die lewe. Biomediese enhancement “onttower” presies hierdie 
lewensingesteldheid.
	 ’n Fundamentele probleem met hierdie soort argument is die inkonsekwentheid daarvan. 
Sandel skep die indruk dat alle manipulasie op die genetiese vlak uit die bose is omdat dit die 
gawe-karakter van die lewe ontken. Dit blyk egter dat hy geen beswaar het teen al die pogings 
wat ons, ná die geboorte van ons kinders, aanwend om hulle te manipuleer in ooreenstemming 
met ons eie voorkeure en vereistes nie. Wat is die opvoeding van kinders, wat gepaardgaan met 
die aanleer van ’n soms ysere, gans onnatuurlike dissipline ten opsigte van vaardighede inoefen, 
huiswerk doen en verantwoordelikhede aanleer, anders as ’n volgehoue poging van ouers om 
kinders te vorm na die beeld wat hulle graag van daardie kinders wil sien?
	 Sandel gee dit inderwaarheid ook toe. Hy beweer nie vir een oomblik dat, omdat kinders 
waardeer moet word as “gawes of seëninge”, dit byvoorbeeld impliseer dat ons daarom verplig 
is om “passief te bly in die aangesig van siekte” nie! “Nor”, skryf hy, “does the sense of life as a 
gift mean that parents must shrink from shaping and directing the development of their child”. 
Ons behoort ons kinders lief te hê, nie slegs met ’n “accepting love” nie, maar ook met ’n 
“transformative love” (Sandel 2009:80).
	 Sandel bly egter in ernstige gebreke om op ’n bevredigende wyse te verduidelik wat die 
verskil tussen “shaping and directing the development of children” (met ander woorde die 
opvoeding van kinders) en die daadwerklike enhancement van kinders is. Wie van ons voed 
kinders op sonder die eksplisiete doel om hulle te verbeter? Tweedens sou ek wou vra waarom 
’n geneties gemanipuleerde embrio wat, byvoorbeeld, minder vatbaar is vir sekere siektes of wat 
bestem is om as volwassene iemand met ’n sekere lengte te wees, nie ook voluit beskou kan word 
as ’n “gawe” wat “shaping and directing” benodig nie?
	 ’n Derde, myns insiens voor die hand liggende vraag, is waarom ons hoegenaamd moreel 
verplig is om die sogenaamde “gegewenheid” (“giftedness”) van die lewe te aanvaar? Die 
“gegewene” sluit immers sistiese fibrose, kanker en Alzheimer-siekte in. Wat is die mediese 
wetenskap anders as ’n voortdurende geveg teen sulke “gegewenhede” van die lewe?
	 Die vernaamste probleem met Sandel se posisie is dat hy alle pogings tot enhancement 
vereenselwig of gelykstel met die strewe na bemeestering en perfeksie. Die punt van ’n moreel 
verantwoorde beskouing van enhancement is egter nie beheersing of volmaaktheid nie, maar 
verbetering (“improvement”). Sandel skryf aan die praktyk van enhancement presies die suspisie 
toe wat Darwin ons geleer het om nie te koester ten opsigte van evolusie en die heelal nie. Darwin 
se punt was presies dat evolusie nie teleologies is nie; daar is geen “meesterplan” vir evolusie nie. 
Evolusie vorder met inkrementele stappe wat deurspek is van kontingensie (vgl. Darwin 1971:80-
127). Wanneer ons dus mense enhance, soos wanneer evolusie voltrek word deur middel van 
natuurlike seleksie, geskied dit nie in terme van een of ander “meesterplan” nie, maar is dit die 
uitkoms van ’n “piecemeal tinkering” ten aansien van konkrete, korttermyn behoeftes aan 
verbetering en oorlewing.

DIE KWESSIE VAN “TRANSHUMANISME”

Die idee dat enhancements in die toekoms aanleiding kan of sal gee tot die ontstaan van wesens 
wat nie meer “normale” mense sal wees nie, maar “trans/post humans”, in die sin van ’n gans 
nuwe spesie, word in die jongste tyd aktief gepropageer deur figure soos Nick Bostrom, Anders 
Sanberg en Julian Savulescu. Dit word ook sterk geassosieer met die werk van die Oxford Oehiro 
Centre for Practical Ethics sowel as die Future of Humanity Institute aan Oxford Universiteit in 
die Verenigde Koninkryk.



591

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

	 Besware wat teen hierdie idee ingebring word, kom dikwels neer op die argument dat die 
konsep van “menslike natuur”op een of ander manier ’n morele waarde is ten opsigte waarvan 
ons ’n morele imperatief het om dit intakt te hou. Anders gestel: die menslike natuur is nie slegs 
’n gegewe nie, maar ’n morele desideratum wat as sodanig beskerm moet word.
	 In respons op hierdie debat vra Norman Daniels in ’n onlangse boekhoofstuk (Daniels 2009) 
hoeveel sin gemaak kan word van die idee dat “die menslike natuur verander kan word”. Sy 
antwoord daarop is dat dit waarskynlik in beginsel kan gebeur, maar dat dit ’n massiewe intervensie 
sal verg. Vir Daniels, is die begrip “menslike natuur” ’n “dispositional, selective, population 
concept”. Met “dispositional” bedoel hy dat dit wat ons beskou as “menslike natuur” as verskillende 
fenotipes sal manifesteer relatief tot die omgewing waarin mense hulself bevind. As “population”-
begrip bedoel hy dat om die menslike natuur te karakteriseer, ons verplig sal word om by een of 
ander “gemiddelde” (“aggregate”) uit te kom wat gebaseer is op individuele variasie. Die begrip 
is derdens “selective” omdat daar dikwels aangevoer word dat sommige eienskappe van die mens 
(soos rasionaliteit) meer sentraal staan tot die aard van die menslike natuur as ander (byvoorbeeld 
neushare).
	 In terme van hierdie beskouing, is dit nie moontlik om die menslike natuur te verander nie 
tensy ons handel op die vlak van die totale bevolking. Die intervensie sal daarby kenmerke wat 
as sentraal tot die menslike natuur gereken word, moet affekteer. Vir Daniels suggereer dit dat 
“genetic interventions are less likely to be threats than environmental interventions that undermine 
our human capabilities or nature” (Daniels 2009:41).
	 Afgesien van die vraag of ’n mens sin kan maak van die idee om die “menslike natuur” te 
verander, is ’n volgende kwessie in hierdie debat die vraag wat die praktiese implikasies daarvan 
sou wees indien ons wel eendag daarin slaag om ’n “transhumane spesie” te skep, dit is ’n groep 
“mense” wat dermate verbeter is dat hulle, byvoorbeeld, oor buitengewone vlakke van intelligensie 
beskik. Wat sou, byvoorbeeld, die aard van ons verhouding met hulle wees?
	 In ’n interessante artikel stel Daniel Wikler (Wikler 2009) in hierdie verband die spesifieke 
vraag of, in ’n hipotetiese toekomstige situasie waar besonder intelligente mense tot stand kom 
as gevolg van enhancements, dit moreel in orde sou wees vir daardie besondere mense om op ’n 
paternalistiese manier teenoor die res van ons op te tree, op ’n wyse wat analoog is aan die manier 
waarop ons tans paternalisties teenoor kinders en gestremde mense optree. Die vraag in hierdie 
geval is veral of dit vir hierdie “begaafdes” in orde sal wees om inbreuk te maak op wat ons beskou 
as ons reg op kompetensie (byvoorbeeld ons reg om besluite te neem oor ons eie gesondheidsorg 
en lewenstyl) op grond van die “begaafdes” se superieure kennis en oordeel.
	 Ek meen dat die antwoord op dié vraag afhang van hoe ons die begrip “kompetensie” verstaan. 
Wikler wys daarop dat daar twee maniere is waarop ons die reg op kompetensie kan verstaan. 
Die eerste hiervan is die relativistiese beskouing van kompetensie. Dit voer aan dat kompetensie 
afhang van die verskil tussen die gemiddelde vlakke van kompetensie van die groepe wat met 
mekaar vergelyk word. Dit sou argumentsonthalwe moontlik wees om aan te voer dat as die 
gemiddelde vlakke van intelligensie van die twee groepe meer is as ’n sekere meting, die “begaafde” 
groep wel die reg verwerf om besluite vir die “minder begaafdes” te neem. ’n “Rule of thumb” 
sou byvoorbeeld kon wees dat as die gemiddelde IK van die vergeleke groepe met meer as 30 
punte verskil (ongeag van waar op die algehele skaal die hoogste en laagste tellings val), die hoër 
groep as aansienlik “slimmer” en daarom as meer kompetent beskou sou kon word – met die reg 
om op grond daarvan paternalisties op te tree teenoor die “agtergeblewenes”.
	 Van hierdie (myns insiens onaanvaarbare) beskouing oor die idee van relatiewe kompetensie 
kan ons egter ’n tweede een onderskei – ’n beskouing wat ook inderwaarheid deur Allen Buchanan 
bespreek word (vgl. Buchanan 2011:212-217). Dit staan bekend as die sogenaamde “drumpelvlak” 



592

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

(“threshold”) beskouing van kompetensie. In terme van hierdie idee is dit wat bepaal of een 
persoon kompetent is en ’n ander een nie, nie die relatiewe verskil tussen hulle in terme van 
intelligensie nie, maar eerder die vraag aan watter kant van ’n geïdentifiseerde drumpelvlak ’n 
mens se intellektuele kapasiteite val. ’n Mens sou byvoorbeeld kon bepaal dat ’n minimum 
drumpelvlak vir kompetensie ’n IK van 90 is. Almal wat bokant 90 is, word dan as kompetent 
beskou – ook al is jou telling 140 of 160.
	 Terwyl Wikler se argument daarop neerkom dat ’n toekomstige groep van supermense 
waarskynlik geregverdig sal wees om paternalisties teenoor “the unenhanced” op te tree, verkies 
ek in hierdie verband Buchanan se drumpelvlak-beskouing van menseregte. Dit beteken dat 
verbeterde supermense nie die reg sal hê om inbreuk te maak op gewone mense se menseregte 
nie indien laasgenoemdes aan die vereiste van die minimum drumpelvlak voldoen.
	 Twee laaste opmerkings moet gemaak word oor die idee van “’n veranderde menslike natuur”. 
Die eerste is dat die menslike natuur natuurlik nog nooit iets staties of onveranderd was nie; sedert 
ons evolusie ’n aanvang geneem het, is ons nog altyd besig om te verander, en daar is geen goeie 
wetenskaplike of morele rede om te aanvaar dat die arrestasie van ons idee van die menslike 
natuur – wat laasgenoemde ook al mag wees – in sy huidige manifestasie moontlik of moreel 
wenslik is nie. Tweedens is dit onverstandig om die begrip “menslike natuur” te verhef tot ’n 
morele waarde, want dan sou ons verplig wees om al die kenmerke van mense wat tans beskou 
word as afdwalings of aberrasies van die menslike natuur (byvoorbeeld rassisme, jaloesie, 
wraakgierigheid, selfsug, ensovoorts) in ons konsep van moraliteit te akkommodeer.

BESLUIT

1.	 Die menslike spesie het sigself nog altyd verbeter. Om daarom “teen enhancement” te wees, 
is soos om teen globalisering of tegnologiese vernuwing te wees; dis om ’n mens te verset 
teen iets wat onkeerbaar plaasvind. Daarmee is natuurlik nie gesê dat alles wat in naam van 
enhancement plaasvind, moreel of andersins in orde is nie. Geen kultuurskepping is waardevry 
nie, en ons het daarom sowel die reg as die plig om alle verwikkelinge in hierdie verband te 
meet aan morele kriteria. Wat verstandiger is as die idee om verbetering tout court te probeer 
beveg (soos skynbaar gebeur in die werk van denkers soos Sandel, Fukuyama en Habermas), 
is om eerder te konsentreer op partikuliere moontlikhede wat sigself tans en in die toekoms 
voordoen, en om daardie verwikkelinge elk op eie meriete te beoordeel.

2.	 As ’n direktiewe morele beginsel of norm behoort ons hoofsaaklik gelei te word deur die 
vraag of die besondere verwikkelinge goed of kwaad vir ons as spesie en vir ons planeet 
inhou. Ek sou daarby wou voeg dat oorwegings insake die beskerming van menseregte, respek 
vir persone en die beskerming van menswaardigheid ook belangrike morele oorwegings is 
om toe te pas in die morele beoordeling van hierdie verwikkelinge.

3.	 Ons is tans nog nie by die punt waar biomediese menslike verbeteringe so ver ontwikkel het 
dat daar ’n ernstige behoefte ontstaan het aan grootskaalse sosiale beleidsrigtings om hulle 
te implementeer en te reguleer nie.

4.	 Verskeie waardevolle voorstelle is al gemaak oor riglyne wat aangewend kan word om 
onvermydelike toekomstige verwikkelinge in hierdie verband te beoordeel en te reguleer. 
Een daarvan is die heuristiek wat deur Bostrom en Sandberg (2009) ontwikkel is en waarin, 
ten spyte van legitieme besware wat weliswaar daarteen geopper kan word, daar tog wel 



593

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

erkenning gegee word aan die vermeende intuïsie dat “nature sometimes knows best” met 
betrekking tot voorstelle vir verbetering. Terselfdertyd, egter, demonstreer die heuristiek wat 
hulle ontwikkel (die besonderhede waarvan nie hier weergegee kan word nie) dat die intuïsie 
van “nature knows best” soms beperk word, en dat hierdie beperking aangetoon kan word 
met verwysing na uitsonderlike gevalle waar ons kan verwag om op die natuur en natuurlike 
ontwikkelinge te verbeter deur gebruik te maak van nuutste ontwikkelinge in wetenskap en 
tegnologie (Bostrom & Sandberg 2009:377). Hoe hulle te werk gaan, is om eerstens die 
sogenaamde “evolutionary optimality challenge” (EOC) aan die orde te stel. Hierdie uitdaging 
vra die eenvoudige vraag: As die voorgestelde intervensie sou uitloop op ’n enhancement, 
hoekom het ons natuurlike evolusie dit nog nie self tot op hede bereik nie? Die antwoord het 
dikwels te make met wat hierdie skrywers “changed tradeoffs” (378 e.v.) noem. Dit impliseer 
byvoorbeeld dat ons natuurlike evolusie ten opsigte van menslike kenmerke soos visuele 
vermoë (met name ook kant-visie), voedingsmetabolisme en fisiese krag ons laat ontwikkel 
het as entiteite wat optimaal moet oorleef in die konteks van jagter-versamelaargemeenskappe. 
Oor die afgelope 3500 jaar sedert skrif ontwikkel het, het ons lewensomstandighede en 
behoeftes egter dramaties verander – en dit terwyl 3500 jaar in evolusionêre tyd bitter kort 
is. Dit mag dus wel wees dat die “tradeoff” (ruilskikking? kompromis?) met die “wysheid 
van die natuur” om dié rede dit wenslik maak dat tegnologiese weë ondersoek word om 
vermoëns te kweek (byvoorbeeld wiskundige vaardigheid en redeneervermoë) waaraan daar, 
in teenstelling met gemeenskappe van 5000 jaar gelede, ’n veel groter behoefte in hedendaagse 
lewensomgewings is.

5.	 Ook Allen Buchanan het ’n aantal waardevolle “cautionary guidelines for future research” 
ten opsigte van menslike biomediese verbetering voorgestel. Ek haal sy waardevolle reeks 
suggesties volledig aan:

	 5.1	 Rather target genes at shallower ontogenetic depths, ones that lie ‘downstream’ in the 
development of the organism from embryo to maturity (i.e. interventions that are merely 
somatic and further away from the germline). Such interventions are less likely to have 
cascading negative consequences for the phenotype.

	 5.2	 Reckon with the ‘upper bound’ of the current normal distribution of the trait that one 
wants to enhance, and don’t easily try to exceed that. E.g. Intentional Genetic Modification 
(IGM) to increase some aspect of cognitive function for those at the lower end of the 
current normal range would be preferable to interventions aimed at raising the upper 
bound of the normal.

	 5.3	 Try to contain the intervention’s effects to a particular organism. If there turn out to be 
bad consequences, the damage will be limited to the individual(s) in which the intervention 
occurs.

	 5.4	 Try to contain the intervention within the organism – i.e. in a highly modularized system 
or subsystem of the organism. Such a modification is less likely to produce unintended 
spillover effects into other systems or subsystems.

	 5.5	 It is best if the intervention’s effects are reversible (if possible)!
	 5.6	 It is best if the intervention does not entail major morphological changes. Major 

morphological changes are more likely to have bad unintended consequences on 
phenotypic development than minor ones” (Buchanan 2011:198-199).



594

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

SLOT

Onttower die (moontlikheid van) biomediese verbetering dan die wêreld? Dit hoef glad nie die 
geval te wees nie.Terwyl die klag dikwels voor die deur van die moderne wetenskap en tegnologie 
gelê word dat dit, anders as in antieke tye, ons sin vir misterie en verwondering afstomp,6 sou ek 
wou argumenteer dat dit glad nie noodwendig die geval hoef te wees nie. Waarom kan ons sin vir 
verwondering nie juis gestimuleer en versterk word deur die besef van al die opwindende dinge 
wat moontlik gemaak word deur hedendaagse wetenskap en tegnologie nie? Vanwaar die skynbaar 
noodwendige verband tussen die fundamenteel onbekende en dit wat betower en verwondering 
uitlok? Plato het tereg beweer dat alle filosofie gebore word uit verwondering. Maar die 
verwondering wat vervat is in sy bekende grotbeeld (Plato 1955:278-286) is juis die verwondering 
wat gepaardgaan, nie met ’n konfrontasie met dit wat onbekend is nie, maar wat juis voortspruit 
uit die ontsluiting van die onbekende, die omdraai vanaf die grotwand waar slegs floue kopieë 
sigbaar is in die rigting van die aanskoue van hoe dinge dan werklik gesteld is. Die identifisering 
van dit wat ons in die wêreld betower met dit wat onbekend en ondeurvorsbaar is, is ’n valse 
voorstelling van sake. Betowering is nie die uitkoms van duisterheid nie, maar die neerslag van 
ontdekking.7

BIBLIOGRAFIE

Bostrom, N. & Sandberg, A. 2009. The wisdom of nature: an evolutionary heuristic for human enhancement. 
In: Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford University Press, 
pp. 375-416.

Buchanan, A., Brock, D.W., Daniels, N. & Wikler, D. 2000. From chance to choice: Genetics and justice. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Buchanan, A. 2011. Beyond humanity? The ethics of biomedical enhancement. Oxford: Oxford University 
Press.

Daniels, N. 2009. Can anyone really be talking about ethically modifying human nature? In: Savulescu, J. 
& Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford University Press, pp. 25-42.

Darwin, C. 1971. The origin of species. London: J.M. Dent & Sons.
Foster, M.B. 1957. Mystery and philosophy. London: SCM Press.
Fukuyama, F. 2002. Our posthuman future: Consequences of the biotechnologyrevolution. New York: Picador.
Habermas, J. 2003. The future of human nature. Cambridge: Polity Press.
Harris, J. 1998. Clones, genes and immortality: Ethics and the genetic revolution. Oxford: Oxford University 

Press.
Harris, J. 2009. Enhancements are a moral obligation. In: Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human 

enhancement. Oxford: Oxford University Press, pp.131-154.
Heidegger, M. 1962. Being and Time (vert. J Macquarrie & E. Robinson) Oxford: Basil Blackwell.
Holtug, N. 1998. Creating and patenting new life forms. In: H. Kuhse & P. Singer (eds) A companion to 

bioethics. Oxford: Basil Blackwell, pp. 206-214.

6	 Vergelyk die volgende bewering van Foster: “I wonder at something of which I do not understand the 
cause, but the end of my investigation is to remove the wonder when I discover the cause. The special 
character of Greek philosophy is that it continued in wonder. Its end was ‘theoria’, wondering 
contemplation of the divine, in which mystery was not dispelled but more fully revealed. Whereas 
the end of some modern philosophy, like that of modern science but pursued in a different way, is to 
put us out of wonder”(Foster 1957:34).

7	 Hierdie artikel is gebaseer op een van die hoofreferate van die 2012-kongres van die Nederlands-
Afrikaanstalige Wysgerige Genootskap wat op 24-25 Mei te Antwerpen, België, plaasgevind het. Die 
skrywer bedank graag die organiseerders wat hom vir die geleentheid na België genooi het, asook sy 
navorsingsassistent, Andrea Palk, vir haar hulp met die Engelse opsomming.



595

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 4: Desember 2012

Kant, I. 1970. Kant’s political writings. (ed. H Reiss, vert. HB Nisbet). Cambridge: Cambridge University 
Press.

Macquarrie, J. 1972. Existentialism. Harmondsworth: Penguin Books.
Plato 1955. The Republic. Harmondsworth: Penguin Books.
Rossouw, H.W. 1980. Eksistensiefilosofie. Ongepubliseerde Klasnotas. Stellenbosch: Universiteit Stellenbosch.
Rossouw, H.W. 1993. Universiteit, wetenskap en kultuur. Kaapstad: Tafelberg.
Sandel, M. J. 2007. The case against perfection. Cambridge, Mass. Harvard University Press.
Sandel, M.J. 2009. The case aginst perfection: what’s wrong with designer children, bionic athletes and 

genetic engineering. In: Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford 
University Press, pp. 71-90.

Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford University Press.
Savulescu, J. 2009. The human prejudice and the moral status of enhanced beings: what do we owe the gods? 

In: Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford University Press, 
pp. 211-250.

Weber, M. 1922. Science as vocation. http://www.wisdom.weizmann.ac.il/~oded/X/WeberScienceVocation.
pdf (gelees op 16 Mei 2012).

Wikler, D. 2009. Paternalism in the age of cognitive enhancement: do civil liberties presuppose roughly 
equal mental ability? In: Savulescu, J. & Bostrom, N. (eds) 2009. Human enhancement. Oxford: Oxford 
University Press, pp. 341-356.


