
103

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

Kan kompleksiteit siele red? ’n Teologiese pleidooi 
vir eenvoud
Can complexity save souls? A theological plea for simplicity

Gerrit Brand

Dissiplinegroep sistematiese teologie en ekklesiologie
Fakulteit teologie, Universiteit Stellenbosch
gbrand@sun.ac.za

Gerrit Brand is senior lektor in sistematiese 
teologie aan die Universiteit Stellenbosch. Hy het 
die grade BA, BD, Hons en MDiv aan die 
Universiteit van Pretoria verwerf, en ’n DTh aan 
die Universiteit Utrecht, gevolg deur ’n ná-
doktorale genootskap in die departement filosofie 
aan die US. Sy publikasies sluit in sy proefskrif, 
Speaking of a Fabulous Ghost (Peter Lang 2002), 
verskeie akademiese artikels, sy blog, DinkNet, 
populêre skryfwerk, en rubrieke vir Maandblad 
Zuid-Afrika, Streven en Kerkbode. Hy is redakteur 
van NGTT en mederedakteur van Sol Iustitiae, 
aanlyn gespreksforum van die US se fakulteit 
teologie.

Gerrit Brand is a senior lecturer in systematic 
theology at Stellenbosch University. He obtained 
the degrees BA, BD, Hons and MDiv from the 
University of Pretoria, and a DTh from Utrecht 
University, followed by a postdoctoral fellowship 
in the department of philosophy at SU. His 
publications include his doctoral thesis, Speaking 
of a Fabulous Ghost (Peter Lang 2002), several 
academic articles, his blog, DinkNet, popular 
writings, and columns for the journals Maandblad 
Zuid-Afrika, Streven and Kerkbode. He is the editor 
of the academic theological journal NGTT and 
co-editor of Sol Iustitiae, the online discussion 
forum of the faculty of theology at SU.

Gerrit Brand

ABSTRACT
Can complexity save souls? A theological plea for simplicity
Recent statements and reflections by public intellectuals like the French based “international 
association” Ars Industrialis and the American author Marilynne Robinson, point to what they 
see as a crisis of the “spirit” or “soul” in contemporary society. (For present purposes “spirit” 
and “soul” are used interchangeably.) While the cultural malaise suggested by these thinkers is 
multifaceted, one common thread is a sense that humankind seems to be taking leave of a rich 
spiritual heritage.
	 The heritage in question (represented in classic writings like Blaise Pascal’s Pensées) functions 
in much present-day discourse (for instance Gilbert Ryle’s influential The Concept of Mind) as 
a foil for contrasting pre-modern, presumably pre-critical understandings of spirit to a current 
neuroscience and philosophy of mind in which various forms of so-called physicalism predominate.
	 However, this contrast is largely based on caricatures of pre-modern thought, as can be shown 
by an analysis of Pascal’s classic reflections on the soul, which are comparable to those of 
Augustine, Aquinas, Scotus and other formative Christian thinkers, but in conflict with some 
Cartesian speculations often wrongly characterised as pre-modern survivals. As a result, the 



104

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

supposed modern-pre-modern contrast is handicapped by a lack of clarity on where the significant 
points of difference actually emerge. A clear generic concept of “soul” or “spirit” can serve as 
a means of clarifying the precise point at which dominant contemporary forms of physicalism 
take leave of traditional beliefs concerning the spirit. A helpful definition would point to 
consciousness, intentionality and freedom as constituting what is traditionally called soul or 
spirit.
	 It turns out that the notions of consciousness and intentionality are not seriously under threat, 
despite what many mistakenly regard as a potential result of physicalist theories like those put 
forward in Daniel Dennet’s controversial Consciousness Explained. The reason is that any denial 
of consciousness and intentionality would by its very nature be self-referentially incoherent. The 
real bone of contention, then, is freedom, the denial of which may, according to some, have far-
reaching anthropological consequences.
	 In the resultant quest to “save the soul”, theorists like Philip Clayton and Timothy O’Connor 
draw on insights from complexity thinking, especially theories of emergence, in making a case 
for a robust concept of freedom understood in either asymptotic or libertarian terms. While such 
accounts may help strengthen humanist resistance against physicalist reductionism, their value 
in defending some form of real, meaningful freedom should, for a number of reasons, not be 
overestimated. The relevance of the humanist quest for a convincing account of freedom has its 
origin in existential rather than explanatory considerations, so that seeking empirical support 
for the reality of a kind of freedom suited to particular existential demands runs the risk of ending 
in category mistakes, thereby actually undermining what it is supposed to strengthen. Moreover, 
in attempting to escape empiricist criticism, such theories end up giving centre stage to a very 
limited existential relevance of the freedom defended, mainly with reference to some notion of 
responsibility and its moral importance.
	 Of more vital importance is a view of life in which the assumption of a particular type of 
freedom is taken up into a wider account of what makes life meaningful. One such account in the 
Judeo-Christian-Islamic (or “Abrahamic”) tradition that requires the assumption of human 
freedom centres on a matrix of personal relations between God and humans and between humans. 
It can be argued that, within this language game of faith, the classical doctrine of divine simplicity 
is more helpful for “saving souls” than are theories of complexity, however valuable and 
illuminating they may be. The reason is that the simplicitas Dei, as classically understood, is 
intended above all to secure the radical freedom of God as the basis for human freedom.

KEY CONCEPTS:	 Abrahamic tradition, Ars Industrialis, complexity, consciousness, Philip 
Clayton, Daniel Dennet, René Descartes, freedom, intentionality, 
neuroscience, Timothy O’Connor, Blaise Pascal, personalism, philosophy 
of mind, physicalism, Marrilyne Robinson, Gilbert Ryle, simplicity, soul, 
spirit

TREFWOORDE:	 Abrahamitiese tradisie, Ars Industrialis, bewussyn, Philip Clayton, Daniel 
Dennet, René Descartes, eenvoud, gees, geestesfilosofie, intensionaliteit, 
fisikalisme, kompleksiteit, neuro-wetenskappe, Timothy O’Connor, Blaise 
Pascal, personalisme, Marrilyne Robinson, Gilbert Ryle, siel, vryheid



105

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

OPSOMMING
Onlangse uitlatings deur sekere kultuurkritici wys op ’n vermeende krisis van die “gees” of “siel” 
in die hedendaagse samelewing. ’n Gemene deler in hierdie veelkantige kultuurkritiek is dat die 
mensdom oënskynlik van ’n ryk spirituele erfenis afskeid neem.
	 Dié erfenis word dikwels as ’n pre-kritiese kontraspunt vir die huidige geestesfilosofie 
(“philosophy of mind”) en neuro-wetenskappe gebruik. Dit berus egter op ’n karikatuur, met die 
gevolg dat die ware kontraspunt moeilik aantoonbaar is. ’n Helder generiese definisie van die siel 
of gees as bewussyn, intensionaliteit en vryheid kan help om die werklike twispunt tussen 
tradisionele en fisikalistiese beskouings na vore te bring.
	 Dit blyk dat dit oor vryheid is dat die weë skei. In pogings om in weerstand teen reduksionis
tiese tendense “die siel te red” word soms van insigte uit die kompleksiteitsdenke gebruik gemaak. 
Hierdie strategie het tekortkomings met betrekking tot die eksistensiële, eerder as verklarende, 
vraagstelling oor vryheid, en lewer ’n verarmde weergawe van die belang van vryheid op.
	 ’n Ryker, meer verdedigbare aanpak sou wees om uit die Joods-Christelik-Islamitiese (oftewel 
Abrahamitiese) tradisie die ideaal van ’n persoonlike God-mens-verhouding, waarin libertariese 
vryheid veronderstel word, te ontwikkel, en om aan te toon dat die tradisionele leer van Gods 
eenvoud hierin van groter belang as kompleksiteit is, omdat dit ten diepste Gods radikale vryheid, 
waarop menslike vryheid berus, vooropstel.	

***********************

	 Is dit met trots dat hulle ons wil verbly met die mededeling dat, na hul oordeel, ons siel niks 
meer as ’n bietjie wind en rook is nie, en veral dat hulle dit in ’n hoogmoedige, selfvoldane 
toon vertel het? Is dit iets om vrolik te vertel? Is dit nie eerder iets om met ’n seer hart, as 
die hartseerste ding in die wêreld, te vertel nie? (Pascal 1671:5 [I,14])1

1.	 VERLORE SIELE

In ’n onlangse manifes van die Paryse internasionale vereniging Ars Industrialis word gewaarsku 
teen wat as ’n kommerwekkende maatskaplike tendens bestempel word:

	 Our age is facing the worldwide threat that “the life of the mind” … will be entirely subjected 
to the demands and requirements of the market, to the law of rapid profits for firms exploiting 
the technologies of what have come to be known as the culture industries, program industries, 
media, telecommunications, and lastly the technologies of knowledge, or cognitive 
technologies … [which] we will call the technologies of spirit. … [The] process of integration 
leading to this convergence has hitherto essentially and brutally intensified the possibilities 
for the control of mind and spirit. (Ars Industrialis 2005a:§1)

Die gebruik van “mind” en “spirit” as sinonieme2 maak dit moontlik om ’n verband te lê met die 
Amerikaanse skryfster Marillyne Robinson se boek Absence of mind, met as subtitel: The dispelling 

1	 “Prétendent-ils nous avoir bien réjouis, de nous dire qu’ils tiennent que notre âme n’est qu’un peu de 
vent et de fumée, et encore de nous le dire d’un ton de voix fier et content ? Est-ce donc une chose à 
dire gaiement? et n’est-ce pas une chose à dire tristement au contraire, comme la chose du monde la 
plus triste?” (My Afrikaanse vertaling leun sterk op W.F. Trotter se Engelse vertaling [Pascal 1958].)

2	 Die manifes verwys na “the title of Hannah Arendt’s last work [The life of the mind], a title which in 
German and French [en ’n mens kan byvoeg: Afrikaans] can also be translated and understood as ‘the 
life of the spirit’”. Naas die Engelse weergawe is die manifes op die amptelike webwerf (Ars Industrialis 
2005b) in die oorspronklike Frans en verskeie ander tale beskikbaar. Vergelyk ook Fanie de Beer se 
Afrikaanse weergawe elders in hierdie uitgawe



106

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

of inwardness from the modern myth of the self (Robinson 2010). Robinson fokus nie op 
tegnologiese en ekonomiese bedreigings vir die gees nie, maar op wat sy beskou as ’n afgeknotte 
denk-model (Robinson 2010:xiv-xv) waarin, op sterkte van ’n ongeldige beroep op wetenskaplike 
gesag (ix), ’n eeue-oue tradisie van nadenke oor “‘mind’ or ‘soul’” (xi) op positiwistiese gronde 
agterweë gelaat word (xii-xiii).3

	 Hoewel die krisis of malaise wat deur genoemde kommentators gesuggereer word dus 
veelkantig is (kyk ook De Beer 1988), kan die gedagte dat ’n deel van die mensdom tans van 
kosbare geestelike waardes en perspektiewe afskeid neem as ’n deurlopende tema geïdentifiseer 
word. Dit is egter nie ’n resente motief nie. Die Ars Industrialis-manifes vind aansluiting by vroeër 
insigte van denkers soos William Burroughs, Gilles Deleuze en Sigmund Freud (Ars Industrialis 
2005a:§2-3); Robinson verwys terug na die laat 19de eeu (Robinson 2010:ix).
	
2.	 OM AAN DIE SIEL TE GLO

Volgens oorlewering sou ’n gebed van Ernest Renan (1823–1892) lui: “O God, as daar ’n God 
is, red my siel, as ek ’n siel het.”4 Stan Verdult (2010.01.21) meen ’n vergelyking tussen hierdie 
kwinkslag en Blaise Pascal se sogenaamde weddenskap-argument (Pascal 1671:20 [VII:52ff.]) 
kan vrugbaar wees. Tereg ook, want Pascal die Christelike apologeet bestry nie die redelikheid 
van die twyfel-frase “as daar ’n God is” nie, maar gaan juis daarvan uit dat God se bestaan 
onbewysbaar is. Die besluit om op die bestaan van God te reken of nie is soos ’n weddenskap, 
meen Pascal. Wanneer die denkbeeldige gespreksgenoot dan aanvoer: “Die goeie weg is om glad 
nie te wed nie”,5 antwoord Pascal: “Ja, maar u móét wed; dit is nie opsioneel nie, u is onderweg 
(Pascal 1671:21 [VII:55]).”6 Laasgenoemde kan eksistensialisties vertolk word: Op die lewensweg 
word die rigting wat ’n mens inslaan deur sulke implisiete keuses bepaal. In Jean-Paul Sartre 
(Howells 1988:54) se woorde: “Ons is gedoem tot ’n vryheid.”7

	 As Pascal hier reg vertolk word,8 resoneer sy gedagtegang met ’n kritiese opmerking van 
Mikael Stenmark (1998:278) oor die epistemiese reduksie van geloof sedert die Verligting:

3	 In die res van die artikel sal ek, nes Robinson, geen onderskeid tussen “siel” en “gees” tref nie (kyk 
ook Labooy 2007:322; vergelyk Ars Industrialis 2005a:§3), aangesien dié onderskeid, vir sover dit 
soms in die tradisie voorkom, nie vir my sentrale betoog van belang is nie.

4	 “Ô Dieu, s’il y a un Dieu, sauve mon âme, si j’ai une âme”, of met “Heer” in plaas van “God”, “Ô 
Seigneur, s’il y a un Seigneur, sauvez mon âme, si j’ai une âme” (persoonlike kommunikasie: Hannelise 
Bourdin). Hoewel die aanhaling algemeen in die literatuur voorkom (kyk bv. Cunliffe 1974:210; Mansen 
2001:7), kon ek die assosiasie met Renan nie bevestig nie. Ottaviani (2001:220) vermeld as bron Prière 
d’un sceptique (Gebed van ’n twyfelaar), maar volgens Flynn (2007:249) is hierdie titel (of dan La Prière 
du Sceptique, soos hy dit weergee) dié van ’n dokument deur Diderot (1713–1784), in sy eie handskrif, 
wat opgeneem is in sy Pensées sur l’Interprétation de la nature (Gedagtes oor die interpretasie van die 
natuur) van 1754. Flynn se Engelse vertaling daarvan lui: “O God, I do not know if you exist; but my 
thoughts shall be as though you saw into my soul, and I shall act as though I stood before you.” Vergelyk 
Albertan en Chouillet (2004:175), waar die handgeskrewe teks afgedruk staan as: “O Dieu, je ne sais si 
tu es; mais je penserai comme si tu voïois dans mon âme, j’agirai comme si j’étois devant toi.”

5	 “Le juste est de ne point parier.”
6	 “Oui, mais il faut parier; cela n’est pas volontaire, vous êtes embarqué.”
7	 “Condamné à la liberté.”
8	 Pascal se opmerking sou ook na die spel, die gedagte-eksperiment waarin hy en sy gespreksgenoot hulle 

begeef het, kan verwys. Iets soos: “Ja, maar gestel u móét kies?” My interpretasie, wat ooreenstem met 
Peters (2009) se algemene lees van Pascal se religieuse epistemologie, is meer bruikbaar vir my argument.



107

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

	 Since the relevant aim of religion is then taken to be merely epistemic, “the theist” whose 
beliefs are examined, in fact turned out to be a purely epistemic being (a being whose sole 
concern is believing as many truths and as few falsehoods as possible). But the problem is 
that actual religious believers ... are not purely epistemic beings, and it would be irrational 
for them to be so! ... Actual religious believers are the kind of creatures who live in a world 
that has dangerous surprises from which their well-being must be secured. ... The job religion 
does is (among other things) to help them find a way of getting through the barriers of suffering 
and death, guilt and meaninglessness. (aangehaal in Brümmer 2006:199)

Vreemd vir die hedendaagse leser van die Pensèes is dat Pascal in die opbou van sy betoog die 
bestaan van die siel, anders as die bestaan van God, as vanselfsprekend hanteer:

	 Want dit is onmoontlik dat ons rasionele kant anders as geestelik kan wees; en as enigiemand 
sou volhou dat ons net liggaamlik is, sou dit ons veel meer van die kennis van dinge uitsluit, 
aangesien niks so ondenkbaar is soos om te sê dat materie sigself ken nie. Dit is onmoontlik 
om ’n voorstelling te vorm van hoe dit sigself kan ken. (Pascal 1671:125 [XXXI:320])9

Kortom, vir Pascal berus die oortuiging dat die siel “bestaan”, anders as geloof in God soos die 
Pensées dit ontleed, nie op die eksistensiële “noodsaak van ’n weddenskap” nie, maar op logiese 
oorwegings: dis “onmoontlik” en “onvoorstelbaar” dat die siel nie bestaan nie.

3.	 DIE SPOOKAGTIGE SIEL

In teenstelling tot Pascal, wat in die tradisie van Augustinus (kyk Labooy 2007:233-234), Thomas 
van Aquino (57-58), Duns Skotus (102-104, 170-172) en ander klassieke Christelike denkers 
staan, is die hedendaagse intellektuele elite veel minder geneig om die suggestie “dat ons net 
liggaamlik is” as ondenkbaar of selfs net aanvegbaar te beskou. Die sogenaamde fisikalisme (kyk 
veral Kim 2008:427-445) is tans die dominante ontologie in die geestesfilosofie (“philosophy of 
mind”) en neuro-wetenskappe. Die skeptiese kwalifikasie “as ek ’n siel het” in die kwinkslag wat 
aan Renan toegeskryf word, en wat met die versugting “red my siel” saamhang, is vervang deur 
skynbare sekerheid dat die siel ’n illusie is. Die blote gedagte aan geleerdes se “mededeling dat, 
na hul oordeel, ons siel niks meer as ’n bietjie wind en rook is nie” was vir Pascal “die hartseerste 
ding in die wêreld” (kyk die aanhaling boaan hierdie artikel), maar vir die meeste hedendaagse 
fisikaliste geld dat hulle dit (nogmaals in Pascal se formulering) “in ’n hoogmoedige, selfvoldane 
toon vertel... iets om vrolik te vertel”.
	 Hier kan ’n mens dink aan ’n invloedryke werk soos Gilbert Ryle se The concept of mind 
(2000), met sy skerp kritiek op die idee van ’n “ghost in the machine” (2000:18) – Ryle se kleurvolle 

9	 “[Car] il ent imponnible que la partie qui raisonne en nous noit autre que spirituelle. & quand on prétendroit 
que nous funnions nimplement corporels, cela nous excluroit bien davantage de la connainnance des 
chones, n’y ayant rien de ni inconcevable que de dire que la matiere ne puinne connointre noi-menme.” 
Elders in die Pensèes (Pascal 1958:64 [230:IV]) [ek kon hierdie gedeelte, wat in Trotter se vertaling 
voorkom, nie in die Franse uitgawe van Pascal 1671 opspoor nie]) lyk Pascal te suggereer dat, suiwer 
rasioneel beoordeel, die vraag of die siel bestaan onbeantwoordbaar is. Gesien sy ander verwysings na 
die siel, waarin die werklikheid daarvan as vanselfsprekend, selfs logies onontkenbaar, beskou word, 
lyk die mees voor die hand liggende interpretasie van sy ope-vraag-opmerking oor die siel eerder na die 
onsterflikheid as die bestaan van die siel te verwys (kyk Pascal 1671:93 [XXVIII:238].



108

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

kensketsing van René Descartes se poging tot ’n oplossing van die gees-liggaam-verhouding.10 
Ryle beskryf wat hy as die Cartesiaanse siening beskou – “The representation of a person as a 
ghost mysteriously ensconced in a machine” – soos volg:	
	 Because, as is true, a person’s thinking, feeling and purposive doing cannot be described 

solely in the idioms of physics, chemistry and physiology, therefore they must be described 
in counterpart idioms. As the human body is a complex organised unit, so the human mind 
must be another complex organised unit, though one made of a different sort of stuff and with 
a different sort of structure. Or, again, as the human body, like any other parcel of matter, is 
a field of causes and effects, so the mind must be another field of causes and effects, though 
not (Heaven be praised) mechanical causes and effects. (Ryle 2000:18)	

Ryle meen dat Descartes, as “a man of scientific genius”, maar ook “a religious and moral man”, 
deur “conflicting motives” beïnvloed is: enersyds die wetenskaplike motief om “the claims of 
mechanism” te beaam, andersyds die religieuse en morele (dit wil sê onwetenskaplike) motief 
om meganistiese verklarings van die mens se innerlike lewe te weerstaan (2000:19). Descartes 
se idee van ’n spookagtige gees wat iewers in die liggaam (dalk in die pineale klier; kyk Robinson 
2010:23, 115) gesetel is, word dus deur Ryle voorgestel as oorblyfsel van ’n voorwetenskaplike 
godsdienstige tradisie.

4.	 DIE SIEL AS KARIKATUUR

Hierdie stukkie “diepte-hermeneutiek” (vir dié term, kyk Albert 1973:94) van Descartes se 
geestesfilosofie verkeer nie net in spanning met Ryle se eie voorafgaande uitleg van die Cartesiaanse 
logika (soos hierbo aangehaal) nie, maar suggereer ook verkeerdelik dat die idee van die siel as 
’n spookagtige “ding” die standaard-opvatting tot en met die 17de eeu was. Dit was nie die geval 
nie. Nie Augustinus, Aquinas óf Pascal (om drie invloedryke Christelike denkers te noem) het só 
oor die siel gedink nie.
	 Pascal, byvoorbeeld, spreek hom uitdruklik uit teen enige voorstelling van die gees “as op 
’n plek”11 en problematiseer ons mense se gewoonte (weens ons gebrek aan ’n toepaslike 
alternatiewe woordeskat) “om aan geeste bewegings van een plek na ’n ander toe te skryf”.12 
Immers, “dit is kwaliteite wat net aan die liggaam behoort” (127 [XXXI:320]).13 In teenstelling 
tot die (volgens Ryle foutiewe) Cartesiaanse oortuiging dat “the human mind must be another 
complex organised unit” (soos die liggaam), merk Pascal drie eeue voor Ryle reeds krities op dat 
dit juis weens ons gebrekkige taal is dat “ons met ons saamgestelde wese al die eenvoudige dinge 
waaroor ons nadink, kleur”.14 Juis die gedagte aan die siel as “another complex organised unit” 
word deur Pascal verwerp. As sluitsteen haal hy dan Augustinus aan: “Die manier waarop die 
gees met die liggaam verenig is, kan nie deur die mens verstaan word nie, en tog ís dit die mens 
(125 [XXXI:320]).”15 Sowel by Augustinus as by Pascal val die klem op ons onvermoë om te 
verstaan wat die siel is en hoe dit met liggaamlikheid verband hou.

10	 Arthur Koestler se The Ghost in the Machine (1976) het heelwat tot die popularisering van die frase 
bygedra.

11	 “comme en un lieu”
12	 “leur attribuent le mouvement d’une place à une autre”
13	 “qui nont des chones qui n’appartiennent qu’aux corps”
14	 “nous teignons des qualitez de nontre entre componé toutes les chones nimples que nous contemplons.”
15	 “Modus quo corporibus adhaerent spiritus comprehendi ab hominibus non potest, et hoc tamen homo 

est.”



109

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

	 Aquinas, weer, het die siel in Aristoteliaanse terme as die “vorm” van die liggaam beskou 
(kyk Labooy 2007:105 – ook vir wat hierna volg). In die Aristoteliaanse ontologie het ’n vorm 
egter per definisie ’n algemene of sekondêre identiteit, en is dit slegs in die verbintenis met materie 
dat ’n spesifieke ding met ’n primêre of individuele identiteit bestaan. Boonop kan vorm nie los 
van materie bestaan, of selfs gedink word, nie. Om die siel as vorm van die liggaam te verstaan, 
maak dit dan moeilik, dalk onmoontlik, om aan die siel as onsterflik te dink, of selfs net as iets 
wat sou kón voortbestaan – ’n posisie wat sterk ooreenkomste toon met ’n moderne filosoof soos 
P.F. Strawson (1959:102; vergelyk Labooy 2007:63-64) se argument teen die moontlikheid van 
’n liggaamlose siel asook talle kontemporêre teoloë se afwysing van ’n “onsterflike siel” ten 
gunste van die “opstanding van die vlees” (kyk byvoorbeeld Berkhof 2007:515). Dit is iets waarmee 
Aquinas, wat die onsterflikheid van die siel wou handhaaf, geworstel het, en daar is geen 
eenstemmigheid oor of hy suksesvol daarmee was nie (kyk McCabe 2006:195 vir ’n simpatieke 
beoordeling). In die laat Middeleeue het iemand soos Skotus met sy idee van haecceitas (“dit-
heid”) ’n nuwe identiteitsteorie voorgestel om aan die Scylla van ’n primêre, en die Charybdis 
van ’n sekondêre, identiteit te ontsnap (kyk hieroor veral Labooy 2007:52-54).
	 Hoe ’n mens ook al oor die sukses al dan nie van die vroeg-Christelike, skolastieke en 
(Christelike) Renaissance-denke oor die siel oordeel, dit kan beslis nie met iets soos die voorstelling 
van ’n “ghost in the machine” vergelyk word nie. Guus Labooy merk daarom ironies op dat hierdie 
kategorie-fout, soos Descartes dit sou ontwikkel het, nie die oorblyfsel van ’n premoderne opvatting 
was (soos Ryles suggereer) nie, maar juis die aanbreek van ’n nuwe era ingelui het (Labooy 
2007:237-242)!
	 Met ander woorde, hoewel dit met die eerste oogopslag mag lyk asof daar ’n glashelder 
opposisie bespeur kan word tussen Pascal en andere se meer tradisionele uitgangspunt dat die siel 
bestaan, en die meerderheid hedendaagse wetenskaplikes en filosowe (asook heelparty teoloë) se 
ontkenning daarvan, lewer selfs ’n bolangse historiese vergelyking heelwat konseptuele verwarring 
op, sodat dit dan tog nie so eenvoudig is om te bepaal wie wat oor die siel glo of nie glo nie. Ons 
het byvoorbeeld reeds gesien dat, volgens Ryle, wat homself as ’n ondermynende fisikalistiese 
kritikus van die tradisionele geestesfilosofie beskou, “a person’s thinking, feeling and purposive 
doing cannot be described solely in the idioms of physics, chemistry and physiology”. Hoe verskil 
hy dan, indien enigsins, met die invloedrykste denkers oor die siel van die tyd voor Descartes?

5.	 SIELSKARTERING

Dit kan daarom nuttig wees om in breë terme te probeer aandui wat by enige spreke oor die siel 
of gees aan die orde is. As “the ghost in the machine” byvoorbeeld nie ’n tradisioneel Christelike 
voorstelling is nie, wat sou ’n mens dan wel as die kern van daardie tradisie se denke oor die siel, 
in al sy variasies, kan aandui? In hoe ’n mate verkeer só ’n opvatting in spanning (indien enigsins) 
met belangrike insigte en bevindings van die hedendaagse neuro-wetenskappe of geestesfilosofie? 
Is die idee van ’n siel in enige spesifieke opsig meer aanneemlik gesien vanuit die kontemporêre 
kompleksiteitsdenke as wat analitiese metodes op hul eie mag suggereer (later meer hieroor)? Is 
dit enigsins van belang of “ek ’n siel het” (vir sover dié vraag hoegenaamd betekenisvol is)?
	 Oor die siel kan op verskillende maniere gedink word. Bestaan daar so iets of nie? Is dit “ ’n 
bietjie wind en rook” of iets meer substansieels? Is die siel vir sy bestaan van ’n liggaam, of dan 
in elke geval van iets fisies, afhanklik? Sou dit ná die fisiese dood kan voortleef of nie? Is dit dalk 
inherent onsterflik of nie? Verskil van mening oor al hierdie vrae kom nie net tussen tradisionele 
(byvoorbeeld Christelike) oortuigings en die moderne natuurwetenskap of filosofie voor nie, maar 
ook tussen teoloë onderling – en ja, tussen wetenskaplikes en filosowe onderling. Omdat op soveel 



110

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

verskillende, en dikwels botsende, maniere oor die siel gedink word, moet ’n generiese definisie 
daarvan so ’n wye verskeidenheid van beskouings as moontlik kan omvat.
	 Robinson verskaf ’n belowende beginpunt in twee treffende formulerings:	
	 If “mind” or “soul” are not entities in their own right, they are at least terms that have been 

found useful for describing aspects of the expression and self-experience of our very complex 
nervous system. (Robinson 2010:xi)	

	 ... The mind, whatever else it is, is a constant of everyone’s experience, and, in more and 
other ways than we know, the creator of the reality that we live within ... Nothing is more 
essential to us. (Robinson 2010:1)	

’n Soortgelyke kartering van die siel, maar met meer konseptuele presisie, word deur Labooy 
verdedig. Hy stel naamlik voor dat die siel – hoe dit ook al verder verstaan of verklaar word – met 
drie onderling verwante begrippe aangedui word, te wete a) bewussyn, b) intensionaliteit en c) 
vryheid. Interessant genoeg herinner hierdie voorstel aan Ryle se toegewing (wat reeds vroeër 
aangehaal is) dat “a person’s thinking, feeling [dit wil sê bewussyn] and purposive doing 
[intensionaliteit] cannot be described solely in the idioms of physics, chemistry and physiology”. 
Dit kan ook gekoppel word aan John Searle, wat geensins ’n pleidooi vir ’n siel of gees wil verdedig 
nie, se argument vir die “irreducibility of consciousness” (Searle 2008:69-80).
	 Nogmaals: die oogmerk met só ’n afgrensing van wat met “gees” bedoel word, is nie om 
diepgaande verskille tussen so ’n wye verskeidenheid denkers soos Robinson, Labooy, Ryle, 
Searle, en boonop Pascal, Descartes en andere, te verdoesel of weg te stryk nie, maar, inteendeel, 
om “a constant of everyone’s experience” te identifiseer wat op uiteenlopende, dikwels botsende, 
maniere verklaar en verstaan kan word. Anders as die vae en verwarrende teenstelling tussen, aan 
die een kant, “schools of thought that support the modernist concensus [but] are profoundly 
incompatible with one another” (Robinson 2010:22) en, aan die ander kant, meer tradisionele 
opvattings oor die siel wat met die karikatuur van ’n “ghost in the machine” voorgestel word, kan 
Labooy se kartering van die siel as bewussyn, intensionaliteit en vryheid ’n meer akkurate 
aanduiding moontlik maak van waar presies die skoen wring wanneer dit by botsende beskouings 
oor die siel kom.

6.	 WAAR VRYHEID IS, IS GEES16

Dit word dan gou duidelik dat die punt waarop die weë die skerpste uiteenloop die vraag na vryheid 
is. Immers, wie sou die ervaring van ’n subjektiewe innerlike lewe, van selfbewussyn en intensies, 
as fiktief van die hand wys? Enige ontkenning van “a constant of everyone’s experience” sou 
inherent teenstrydig wees. In Descartes (1637:155) se beroemde konklusie: “Ek dink, dus is ek.”17

	 In debatte oor reduksionistiese verklarings van bewussyn en intensionaliteit, byvoorbeeld na 
aanleiding van Daniel Dennet se invloedryke Consciousness Explained (1991), is dit soms asof 
deelnemers aan die debat daarvan oortuig is (of hulle dit nou verwelkom of betreur) dat, sou 
Dennet se verklaring slaag, bewussyn as ’n subjektiewe, innerlike ervaring soos mis voor die 
môreson sou verdwyn: Sodra Dennet bewussyn suksesvol verklaar, en as gevolg daarvan, sal 

16	 Met apologie aan die omgekeerde titel van Labooy (2007) (Waar geest is, is vrijheid), op sy beurt 
ontleen aan 2 Korintiërs 3:17.

17	 Die kern van Descartes se argumentatiewe strategie op hierdie punt is reeds eeue vantevore deur 
Augustinus ontwikkel in sy argumentasie teen solipsisme (Kyk Hantikka 1962).



111

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

sowel explanans as explanandum daarmee heen wees!
	 Die bron hiervan is die einste positivisme waarna Robinson verwys in verband met ’n 
vervlakking van diskoerse oor die gees (Robinson 2010:xii-xiii) – ondanks die skynbaar universele 
afwysing van die positivisme sedert die tweede helfte van die vorige eeu. Die verband met die 
vrees vir ’n soort uitwissing van bewussyn en intensionaliteit via reduksionistiese verklarings is 
dan ook vergelykbaar met ’n hardnekkige positivistiese oorblyfsel, te wete die gebrek aan ’n 
helder onderskeid tussen ontologie en epistemologie (kyk Brümmer 2006:187-212) – met die 
verskil dat dit nou gaan oor die byna onbewuste aanname dat wat verklaarbaar is nie meer 
onafhanklik van só ’n verklaring kan voortbestaan nie. Steeds is dit die kennende, verklarende 
mens wat bepaal wat werklik is. Dit is egter ’n misverstand wat (anders as die objektiewe werklik
heid) maklik deur insig uit die weg geruim kan word.
	 Vryheid is, soos reeds genoem, ’n perd van ’n ander kleur. Nie dat die bestaan van vryheid 
in elke moontlike betekenis van die woord bevraagteken word nie. Verskillende dog onderling 
verweefde tipes vryheid is op die spel.
	 Dink byvoorbeeld (om maar enkeles te noem) aan politieke vryhede soos Isaiah Berlin se 
onderskeid tussen positiewe en negatiewe vryheid (of vryheid van en vryheid vir) (Berlin 1958); 
menseregte soos gewetensvryheid en spraakvryheid; meer abstrakte vryheidsbegrippe soos 
Augustinus se liberum arbitrium voluntatis (wilsvryheid; kyk Saarinen 1994:207); Bernardus van 
Clairvaux se onderskeid tussen die liberum arbitrium (keusevryheid of vryheid van noodsaak), 
liberum complacitum (vryheid van lyding of tot genieting) en liberum consilium (oordeelsvryheid 
of vryheid van sonde) (kyk Brümmer 2006:336-339); Skotus se formele en materiële vryheid 
(wilsvryheid en handelingsvryheid; kyk Dekker en Veldhuis 1994), wat deur Labooy met die 
dinamiese (disposisionele) wil aangevul word (Labooy 2000:185-186, 216-219); en die soge
naamde kompatibilisme (“compatibilism”), die idee dat vryheid en determinisme versoenbaar is 
(kyk byvoorbeeld Fischer 2007:44-84, 184-190).
	 Dit is juis met betrekking tot die keuse (!) tussen kompatabilisme en wat soms libertariese 
vryheid (“libertarian freedom”) genoem word – die moderne weergawes van die genoemde liberum 
arbitrium, waarvolgens mense selfstandige inisieerders van hul besluite en handelinge is (kyk 
Clarke 2003) – dat ’n werklike teenstelling tussen dominante moderne en kenmerkend klassieke 
opvattings oor vryheid, en dus oor die aard van die gees, ter sprake kom. Labooy beskou die idee 
van (libertariese) vryheid dan ook as meer spesifiek as intensionaliteit, en trouens as die eintlike 
kernbegrip (wat bewussyn en intensionaliteit omvat) van wat siel of gees genoem kan word 
(Labooy 2000:40-42).
	 Vir sover libertariese vryheid (eerder as die strooipop van ’n “ghost in the machine”) as die 
hart van ’n geloof aan die siel beskou word, kan dan ook tereg van ’n hedendaagse afskeid of 
miskenning van die siel gepraat word. In Robinson se Absence of mind word die afgeknotte 
geestesfilosofie van die heersende positivisme nie genoegsaam met die afskeid van libertariese 
vryheid in verband gebring nie. Die naaste wat sy daaraan kom, is ’n terloopse verwysing, in haar 
kritiek op Steven Pinker, na “consciousness in the sense of sentience or subjective experience, 
the self, free will, conceptual meaning, knowledge, and morality” (Robinson 2010:128; skuinsdruk 
toegevoeg).
	 Wat die Ars Industrialis-manifes betref, kan die vryheidsbegrip wat in beskerming geneem 
word dalk libertyns eerder as libertaries genoem word. Kernbegrippe in die manifes is byvoorbeeld 
“libido-energie” (Ars Industrialis 2005c:§3) en “begeerte” (§5). Nie dat só ’n libertynse 
vryheidsbegrip in spanning met libertariese vryheid hoef te verkeer nie – net soos die “dinamiese 
wil” by Labooy nie met die Skotistiese formele en materiële vryheid in spanning verkeer nie – 



112

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

maar juis daardeur bevry en bekragtig word. ’n Alleenstaande libertynse vryheid kan egter in 
kompatibilistiese sin met determinisme versoenbaar wees, of met ’n radikale vorm van chaosteorie 
(meer terughoudende chaosteoretici hou vas aan determinisme) waarin toeval ’n bepalende rol 
speel. Libido en begeerte, die dinamiese wil, is dan egter reddeloos uitgelewer aan die selfstandige 
“demands and requirements of the market” (Ars Industrialis 2005a:§1) waarteen die manifes 
lesers tot verset wil oproep.

7.	 ’N KOMPLEKSE GEES

Die “vrye gees” wil dus nie vrede maak met simplistiese vorme van determinisme of toevalma
tigheid nie. Vir diegene wat teen neopositivistiese reduksionisme en die verbandhoudende 
meganisering en hegemonisering van die gees (Ars Industrialis 2005a:§3) weerstand wil bied, is 
“’n bietjie wind en rook” (Pascal) nie bevredigend nie. Daarom dring die Ars Industrialis-manifes 
aan op ’n “intensivering ... van wat niet herleidbaar is tot het berekenbare” (Ars Industrialis 
2005c:§5), en haal dan Paul Claudel aan: “there must be in the poem a number that averts counting” 
(Ars Industrialis 2005a:§5).18 Maar hoe om daarby uit te kom?
	 Een hoek waaruit tans gepoog word om vryheid, en by implikasie dus die siel, te red, is die 
sogenaamde kompleksiteitsdenke (vir wat volg, kyk Cilliers 1998:2-4 en Brand 2011:1017-1019). 
Dit het onder meer daarmee te doen dat komplekse sisteme soos die brein, of ook die gees, nie 
tot hul samestellende dele gereduseer kan word nie. Hiermee ontken kompleksiteitsdenkers die 
primaat van die ortodoks geworde analitiese metode in die wetenskap, wat daarop neerkom dat 
verskynsels die beste verstaan en verklaar kan word deur hulle uitmekaar te haal en die eienskappe 
en natuurlike disposisies van die onderdele te beskryf (vergelyk Robinson 2010:xiv-xv se verwysing 
na ’n afgeknotte denkmodel). Wat kompleksiteitsdenkers interesseer, is nie die wetmatige werking 
van die afsonderlike onderdele waaruit ’n sisteem saamgestel is nie, maar die verhoudings en 
interaksies tussen die onderdele waarop die dinamika van die sisteem berus. Soos Paul Cilliers 
dit stel: wie ’n komplekse sisteem uitmekaar haal om dit te ondersoek, maak dit dood. “In ‘cutting 
up’ a system, the analytical method destroys what it seeks to understand” (Cilliers 1998:2).
	 Iets wat hiermee saamhang, is die sogenaamde ontluikende eienskappe (“emergent properties”) 
van komplekse sisteme.19 Só ’n sisteem het eienskappe waaroor geen van die samestellende 
onderdele beskik nie. Dink aan die aandelebeurs, wat byvoorbeeld ’n “bulmark” genoem kan 
word – ’n eienskap wat nie aan aandele, makelaars, sakelui, produkte, dienste of verbruikers toe
geken kan word nie, ook al is dit die soort dinge waaruit die aandelebeurs bestaan. Die eienskap 
van “bulmark” wees, vloei voort, ontluik, uit die dinamiese interaksie tussen hierdie verskillende 
rolspelers.
	 Nou verwant hiermee is die feit dat komplekse sisteme selfregulerend is. Die menslike liggaam 
hou sigself in stand deur voortdurend nuwe selle te produseer, die nodige voedingstowwe in te 
neem, nadelige mikro-organismes te beveg, wonde te genees en so meer. Dit impliseer omgekeerde 
oorsaaklikheid (“top-down causation”): die sisteem werk in op sy eie samestellende onderdele. 
Omdat die omgekeerde ook gebeur, is daar sprake van ’n sirkelgang van beïnvloeding (“feedback 
loops”). Merkwaardig van sulke sisteme is dat individuele rolspelers nie van hul eie bydrae tot 
die geheel “bewus” is nie. Verbruikers se koopgedrag en die interaksie daarvan met ander 
ekonomiese rolspelers werk mee aan die funksionering van die ekonomie. Dit word egter nie 

18	 “l faut qu’il y ait dans le poëme un nombre tel qu’il empêche de compter.”
19	 Met dank aan ene “Petrus Pap” vir sy voorstel van “ontluikend” (in plaas van “emergent” in Afrikaans 

uitgespreek) as vertaling van die Engelse “emergent” op my blog.



113

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

bepaal deur wat die verbruiker meen sy of haar bydrae tot die funksionering van die ekonomiese 
sisteem is nie. Net so, sou ’n mens kan sê, traak die komplekse werking van die brein nie die 
individuele breinsel nie.
	 Nog ’n interessante aspek van komplekse sisteme soos sommige teoretici, met name Cilliers, 
dit omskryf, is dat hul grense vaag en poreus is. Waar begin en eindig so ’n sisteem? Die antwoord 
wat hierop gegee word, is tot op sekere hoogte arbitrêr. Dit is ’n funksie van wat Cilliers beskryf 
as die afstand van waar die sisteem betrag word. Ons kan die brein as komplekse sisteem beskou, 
maar ons kan ook by wyse van spreke naderkom en die individuele breinsel as ’n komplekse 
sisteem in eie reg ondersoek. Of ons kan verder terugtree en die hele menslike liggaam, waarvan 
die brein maar een deel is, in oënskou neem, of ’n selfs nog omvattender blik kry deur die mens 
in meer as net sy fisiese dimensies te probeer verstaan. Elke blikhoek, elke afstand, van waar 
gekyk word, bring sekere dinge aan die lig en op die voorgrond, maar verduister of relativeer ook 
ander dimensies. Daar is nie ’n posisie, ten minste vir mense en ander diere, van waaruit die geheel 
in al sy dimensies in sig kan kom nie.
	 ’n Gevolg hiervan is dat die idee van sogenaamde basiswetenskappe waartoe ander 
wetenskappe in beginsel gereduseer sou kan word nie meer water hou nie. Wat in die neuro-
wetenskappe beskryf kan word, is byvoorbeeld nie méér basies, méér werklik, as dit wat, sê maar, 
die sielkunde aan die lig bring nie.
	 Dit het ook etiese implikasies (Preiser & Cilliers 2010:268ff.). Wie ’n komplekse sisteem 
beskryf of verklaar, kies immers van watter afstand hy of sy dit doen (tensy só ’n keuse 
kompatibilisties verstaan word?), waarmee terselfdertyd beslis word watter aspekte op die 
voorgrond, en watter op die agtergrond, geskuif word. ’n Sekere prioritisering vind plaas. Die 
etiese uitdaging van die kompleksiteitsdenke lê dus nie net in die vrae wat deur ’n prentjie van 
komplekse sisteme opgeroep word nie, maar reeds in die bestudering self – nog ’n relevante insig 
met betrekking tot die voorstelling van die gees as “’n bietjie wind en rook”.

8.	 DIE VRYHEID VAN CLAYTON EN O’CONNOR

Twee filosowe wat uit aspekte van die kompleksiteitsdenke soos hier omskryf put om ’n robuuste 
vryheidsbegrip te ontwikkel, is die Amerikaners Philip Clayton en Timothy O’Connor. Albei poog 
om sodoende ’n weg te vind tussen die heersende kompatibilisme en die alternatief van ’n radikale 
onbepaaldheid of toeval.

8.1	 Clayton

Clayton ontwikkel ’n komplekse vryheidsmodel met ’n besondere klem op ontluikende eienskappe, 
waaraan hy die naam “the doctrine of gradual or asymptotic freedom” gee (Clayton 2009:96). Hy 
bied dit aan as ’n steeds verdere ontluiking van wat hy “as-if freedom” noem (2009:84, 96). In 
wiskunde produseer ’n asimptotiese vergelyking ’n steeds steiler kurwe wat egter nooit sy as kruis 
nie. “An asymptote is thus a curve whose distance to a given line tends to zero without ever 
reaching it.” Clayton verduidelik die nut hiervan vir sy begrip asimptotiese vryheid soos volg:
	
	 The agency line in biological evolution begins so close to zero that at the origin of life one 

is not sure whether to use the term “agency” at all. ... The effects of “agency” then increase 
gradually but clearly through much of the history of biological evolution. As nerve cells, a 
central nervous system, and a brain gradually develop, the possibility for more complex 



114

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

behaviors increases exponentially. In the final stage (so far), the actions of self-conscious 
agents, the line becomes nearly vertical. At this point we are inclined to say that, for all intents 
and purposes, these agents are fully free. (Clayton 2009:96)

	
Soos die frases “as-if” en “for all intents and purposes” reeds verklap, loop Clayton se asimptotiese 
vryheid uiteindelik nie op ’n libertariese model uit nie – iets wat hy ook toegee:20 “And yet all of 
these factors could be present and the human agent could still not be free in the libertarian or 
‘metaphysical’ sense of the term.” Selfs met “many, if not most, of the attributes that one classically 
associates with a free agent ... she could possess all the attributes even if her action was in the end 
causally determined” (2009:97).
	 Die rede hoekom Clayton, ten spyte van sy poging om steeds nader aan ’n libertariese model 
te beweeg, nietemin asimptoties “zero [in] without ever reaching it” (2009:96), is dat hy nie daarvan 
oortuig is dat ’n konsistente analise van “Kant’s ‘unconditioned’ freedom” (2009:97), oftewel 
libertariese vryheid, moontlik is nie. Die enigste alternatief vir kompatibilisme, meen hy, is arbitrêre 
toeval, wat op ’n selfs minder bevredigende soort determinisme neerkom (2009:87-90).

8.2	 O’Connor

O’Connor, by wie ontluikende eienskappe ook ’n belangrike rol speel (kyk O’Connor 2000:110-
122), ontwikkel in sekere sin ’n model soortgelyk aan dié van Clayton, maar neem die stap waarvan 
Clayton terugdeins, naamlik om teen asimptotiese reëls in ’n kruising van die libertariese as te 
bepleit. Kortom: hy verdedig ’n libertariese vryheid (2000:101-107) waarin ’n sekere verstaan 
van kousale agentskap (“agent causation”) (2000:71-84) ’n belangrike rol speel. Tog is hy wel 
deeglik bewus van wat Clayton tereg afwys: die idee dat om die rug op determinisme en die 
daarmee verwante kompatibilisme te keer nog nie op sigself libertariese vryheid oplewer nie. 
Anders gestel: wilsvryheid en die afwesigheid van determinisme is, ondanks hul nou verwantskap, 
nie identies nie (2000:23-42).
	 Bowendien is dit volgens O’Connor onmoontlik om wilsvryheid in libertariese sin lynreg te 
definieer. Die rede hiervoor is dat dié soort vryheid ’n primitiewe begrip (“conceptual primitive”) 
in tegniese sin behels (2000:50-55). Dit wil sê geen presiese denotasie daarvan is moontlik nie. 
’n Verwante primitiewe begrip is oorsaaklikheid (vergelyk ook Labooy 2000:113-118). Om te sê 
dat B deur A veroorsaak word beteken iets anders as dat B op A volg, want laasgenoemde roep 
die vraag na eersgenoemde op: Waarom volg B op A? Is A die oorsaak van B? Is daar altyd só ’n 
oorsaaklike verband tussen gebeure wat op mekaar volg? (Veroorsaak die spinnekop se neerdaal 
op haar prooi byvoorbeeld die kragonderbreking?) Volgens O’Connor kan vryheid in die sin van 
kousale agentskap slegs omskryf word met verwysing na sekere omringende gegewens soos die 
afwesigheid van sowel determinisme as arbitrêre toeval.
	 Sou dit nie akkuraat wees om ook bewussyn en intensionaliteit as primitiewe begrippe te 
karakteriseer nie – ’n punt wat maklik misgekyk word weens die regstreekse subjektiewe belewing 
van dié twee gegewens? In hierdie geval wek die primitiewe aard van die begrippe (hoe sou ’n 
presiese denotasie van bewussyn en intensionaliteit daar uitsien?) nie agterdog nie omdat die 
werklikheid daarvan, anders as dit waarna die begrip libertariese vryheid verwys, as ’t ware ervaarbaar 
is. Nietemin word daardeur aangetoon dat primitiewe begrippe nie betekenisloos hoef te wees nie, 

20	 Anders as Robert Kane, wat in Four views on free will verkeerdelik as ’n verteenwoordiger van 
“Libertarianism” aangebied word (Kane 2007:5-43, 166-183), maar in die laaste instansie tog ’n variasie 
op kompatibilisme ontwikkel waarin ’n vorm van arbitrêre toeval weliswaar ’n belangrike rol speel.



115

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

maar op baie reële sake betrekking kan hê. Dit versterk dus O’Connor en andere se argument ten 
gunste van kousale agentskap as slegs aan die hand van omringende konsepte omskryfbaar.
	 Dit is dan langs hierdie konseptuele weg dat O’Connor die soort insigte van kompleksiteits
denke wat deur hom, Clayton en andere met betrekking tot die ontstaan van vryheid omskryf is, 
só kan interpreteer dat dit libertariese vryheid as ’n moontlikheid ooplaat (vergelyk ook Labooy 
2000:110-141).
	 Interessant aan O’Connor se verdediging van vrye kousale agentskap is sy suggestie van die 
moontlikheid dat dit ’n nuttige plek in die verklarende legkaart van evolusie deur natuurlike 
seleksie kan inneem. Wat is die biologiese funksie van bewussyn? Volgens O’Connor sou dit kon 
wees dat bewussyn ontwikkel het, nie as ’n toevallige byproduk van liggaamlike evolusie nie (’n 
onbevredigende hipotese vir ’n wetenskaplike benadering wat biologiese funksies se oorlewings
voordele probeer bepaal), maar as een aspek van ’n komplekse verskynsel genaamd vrye wil 
(libertaries verstaan). Die oorlewingsvoordele van laasgenoemde verskynsel, anders as bewussyn 
(en intensionaliteit) in isolasie beskou, is voor die hand liggend, wat uit ’n biologiese hoek ’n 
goeie verklaring vir die evolusie daarvan kan bied (2000:125).21

	 O’Connor suggereer dus versigtig dat, naas logiese en konseptuele argumente vir die 
denkbaarheid van libertariese vryheid, ’n natuurwetenskaplike verklaring dalk die waarskynlikheid 
daarvan kan verhoog.

9.	 IS DIE KOOL DIE SOUS WERD?

Versigtigheid is inderdaad gebode. Natuurwetenskaplike teoretisering wat daarop gemik is om 
lewensbeskoulike posisies te verstewig, het dikwels die teenoorgestelde uitwerking. Neem 
byvoorbeeld die opwinding onder intellektuele pleitbesorgers vir ’n meer transendente, nie-
meganistiese wêreldbeeld oor die opkoms van kwantum-meganika in die eerste helfte van die 
vorige eeu, waarvan Fritjof Capra se The Tao of physics (1975) ’n produk was (Styer 2000:144). 
Die opwinding het intussen heelwat stoom verloor (al het dit nog nie tot ’n einde gekom nie).
	 CS Lewis het reeds in die jare veertig, in sy boek Miracles, skeptiese geluide laat hoor oor 
die gebruik van die nuwe fisika vir apologetiese doeleindes (Lewis 1996:164; kyk Reppert 
2007:157). In sy lesing “Christian apologetics”, uit dieselfde periode, som hy sy posisie oor dié 
soort aanwending van wetenskaplike bevindings met ’n aanhaling uit Vergilius se Aeneas op: 
“Timeo Danaos et dona ferentes” (Ek vrees die Grieke, ook wanneer hulle geskenke aandra) 
(Lewis 1995:92; kyk Caneday 2011:51):
	
	 If we try to base our apologetic on some recent development in science, we shall usually find 

that just as we have put the finishing touches to our argument science has changed its mind 
and quietly withdrawn the theory we have been using as our foundation stone.

	
Die wispelturigheid van die wetenskap waarna Lewis verwys, het nie bloot strategiese implikasies 
vir wie die gees in beskerming wil neem nie, maar wys heen na die belang van kategorie-
onderskeiding. Natuurwetenskaplike en lewensbeskoulike ontledings het verskillende funksies. 
By eersgenoemde gaan dit om die verklaring, voorspelling en (waar moontlik) beheer van 
waarneembare gebeure; by laasgenoemde om singewing (kyk Brümmer 2006:91-94). Die 
wetenskap, skryf Mary Hesse, “does not yield truth about the essential nature of things, the 

21	 Plantinga (2008:40) ontwikkel ’n soortgelyke argument wat egter op ’n ander (myns insiens ongeldige) 
gevolgtrekking gemik is.



116

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

significance of its own place in the universe, or how it should conduct its life” (Hesse 1980:240; 
kyk Brümmer 2006:93).
	 Dit gaan dus nie net oor verskillende funksies en die verskillende soorte kriteria wat daarmee 
saamhang nie, maar ook oor die aard van wat ondersoek word. Die empiriese wetenskappe beperk 
hulle in hul hipoteses per definisie tot empiriese toetsbaarheid. Daarom kan dit geen nie-sirkulêre 
antwoorde op metafisiese vrae oplewer nie (kyk Sarot 2006). Terselfdertyd kan die empiriese 
benadering nie bestaan sonder metafisiese (dit wil sê ontoetsbare) aannames, byvoorbeeld die 
aanname dat waarneming betroubaar is, nie. Dit wil sê metafisiese aannames is nie opsioneel nie.
	 Brümmer wys tereg daarop dat die begrip vryheid kontrafakties (“counter-factual”), en dus 
metafisies, van aard is omdat dit by elke feitelike handeling daarvan uitgaan dat ’n alternatiewe 
handeling ook uitgevoer kon gewees het – ’n ontoetsbare aanname, aangesien die verlede nie soos 
’n laboratorium-eksperiment herhaal kan word om te kyk of slegs een keuse elke keer weer gemaak 
word nie (Brümmer 2006:314). Dieselfde geld uiteraard die ontkenning van libertariese vryheid, 
byvoorbeeld deur kompatibiliste wat, non sequitur, op empiriese gegewens staatmaak – die 
afgelope aantal jare veral die opspraakwekkende eksperimente van Benjamin Libet (vergelyk 
Waller 2011:82 ff. en Labooy 2007:157-162 se botsende konklusies).
	 Om dié rede is die belang wat sowel Clayton en O’Connor as Randolf Clarke en andere aan 
’n empiriese onderbou van asimptotiese vryheid of oorsaaklike agentskap (oftewel libertariese 
vryheid) heg (kyk Clayton 2009:98-100; O’Connor 2000:xii, 123-125; Clarke 2003:xiii-xv) eintlik 
onvanpas. Ook hieroor het Lewis iets sinvols te sê:	
	 Science is in continual change and we must try to keep abreast of it. We may mention such 

things; but we must mention them lightly and without claiming that they are more than 
“interesting”. Sentences beginning “Science has now proved” should be avoided. (Lewis 
1995:92)	

Clayton et al. se beskeie buiging voor onredelike empiristiese eise op geestesfilosofiese terrein 
speel dalk ’n rol in die soort eksistensiële implikasies wat hulle bereid is om daarmee te verbind. 
Oor ’n soortgelyke situasie (die geval van Godsbewyse) skryf Brümmer:	
	 [In] its search for universally acceptable knowledge ... natural theology tries to defend only 

those knowledge claims that are common to all who are endowed with observation and reason 
and are therefore not distinctive for any specific [view of life]. In this way the concept ... 
defended in natural theology is reduced to the lowest common denominator of all specific ... 
traditions. (Brümmer 2006:201)	

Wanneer dit by vryheid kom, is die laagste gemene deler gewoonlik een of ander vorm van 
verantwoordelikheid (kyk byvoorbeeld O’Connor 2000:18-22; Clayton 2009:104-108; Clarke 
2003:5-7). Die menswaardigheid (’n term wat veral deur Clarke beklemtoon word) wat deur die 
hedendaagse sielsvergetelheid bedreig word, hang dan veral van outonomie af. Maar is dié kool 
die sous werd?

10.	 ’N EENVOUDIGE GEES

In die Christelike tradisie is dit, volgens R. Kendall Soulen en Linda Woodhead, eers teen die 
15de eeu, in die werk van Giovanni Pico, dat menswaardigheid primêr verbind is met die mens 
se “ability to choose its own place in the order of things”. Mense, anders as ander wesens, “can 
shape their own essence”; hul waardigheid setel in “freedom and self-determination”, dit wil sê 
vryheid as verantwoordelikheid. Soulen en Woodhead sien hierdie ontwikkeling as ’n eerste stap 



117

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

in die rigting van die soort “decontextualized account” wat by Immanuel Kant uiteindelik ’n 
hoogtepunt bereik, byvoorbeeld in sy Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Grondlegging vir 
die morele metafisika) (Soulen & Woodhead 2006:10).
	 Dekontekstualisering is ’n nuttige omskrywing van die soort natuurlike teologie waarna 
Brümmer in verband met die Verligtingsprojek verwys, en wat reeds vroeër as ’n kenmerk van 
die hedendaagse hoop op ’n empiries-gebaseerde vryheidsbegrip geïdentifiseer is. Soulen, 
Woodhead en hul medewerkers wil dit met ’n bewuste historiese kontekstualisering en 
kontemporêre herkontekstualisering te bowe kom (Soulen & Woodhead 2006:1-2).
	 Wat die Christelike tradisie as lewende en ontwikkelende historiese konteks betref, blyk dit 
al gou dat die belang van vryheid meestal nie in outonomie of selfdeterminasie as sodanig setel 
nie, maar in relasionaliteit. Mense ontleen hul waardigheid nie aan vryheid as ’n inherente kwaliteit 
van die spesie nie, maar aan die liefde van God. Dit is omdat die Skepper skepsels kosbaar ag dat 
hulle ’n waarde het wat geen mens, nie eens hulself, tot niet kan maak nie (Schwöbel 2006:50-51).
	 Liefde soos dit hier bedoel word, is nie ’n idee of sentiment nie, maar ’n verhouding, en só 
’n liefdesrelasie veronderstel vryheid. “A ... characteristic of such relationships is that they can 
only be established and maintained in mutual freedom. Love cannot be earned or coerced” 
(Brümmer 2006:297). Brümmer toon aan dat hierdie geloofsmatriks (“matrix of faith”) van die 
liefde van God, wat die liefde tussen mense insluit, en die funksie wat vryheid daarin vervul, nie 
net in die Christelike tradisie nie, maar ook in die Judaïsme en Islam – dit wil sê in die breër 
Abrahamitiese tradisie – te vinde is (Brümmer 2006:423-428).22

	 Vryheid en verantwoordelikheid of aanspreeklikheid op sigself het in dié tradisie weinig waarde. 
Trouens, dieselfde vryheid wat in ’n liefdesrelasie veronderstel word, en daarom oneindig kosbaar 
is, lê ook ten grondslag aan die moontlikheid van ’n vernietigende, mensonterende liefdeloosheid: 
“‘Waar is jou broer?’ ... ‘Ek weet nie. Moet ek dan my broer oppas?’” (Genesis 4:9).
	 Dit is hoekom Augustinus, en later ook Martin Luther, die “gebonde wil” beklemtoon het 
(De Gruchy 2009:49-64). Net soos by Johannes Calvyn, gaan dit hier nie oor die vraag of mense 
vrye keuses kan maak nie (die kerkvaders en die reformatore ontken nie wilsvryheid nie), maar 
oor die doodloopstrate waarin mense deur liefdelose keuses beland, sodat die gebruik van hul 
liberum arbitrium soos die spartelende bewegings van ’n dier in ’n hok word. Mense kan nie deur 
hul vrye keuse liefde herstel nie, soos reeds genoem is, want hulle bly afhanklik van ’n wederliefde 
wat op vryheid aan die kant van die geliefde berus.
	 Veel meer kan oor die noodsaak van vryheid, maar ook die beperktheid daarvan op sigself, 
vir die liefde van God en mens gesê word. Belangrik is in elk geval om met betrekking tot hierdie 
liefdesrelasie, soos in die Abrahamitiese tradisie gekonseptualiseer, die klem nie net op die mens 
nie, maar veral op God se vryheid te plaas. God is, in Karl Barth se terminologie, die Een wat in 
vryheid liefhet (Barth 1940: VI, §28).
	 Hierdie vryheid hang in Barth se Godsleer ten nouste saam met ’n leerstuk uit die klassieke 
oudheid van die Christendom – van die kerkvaders en die Middeleeue tot die Reformasie en die 
Protestantse Skolastiek, maar in mindere mate sedert die Verligting en die moderne teologie 
(Immink 1987) – te wete die simplicitas Dei, die eenvoud of enkelvoudigheid van God. Dit is ’n 
leerstuk wat al erg deurgeloop het onder veral moderne kritiek, op grond van ’n eensydige persepsie 

22	 Hieraan sou ’n mens kan toevoeg die tradisionele Afrikagodsdienste waarin ook persoonlik en relasioneel 
oor God gedink word. In die Sothotale (met parallelle in die Ngunitale) hang botho (ubuntu in die 
Ngunitale en Afrikaans) nie net met die spreekwoord “Motho ke motho ka batho” (’n Mens is ’n mens 
deur mense) saam nie, maar ook met die nou verwantskap tussen die woorde Modimo (God) en badimo 
(voorouers) – laasgenoemde synde die meervoudsvorm van eersgenoemde. Die relasie met God en 
tussen mense onderling kan dus nie apart gedink word nie.



118

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

dat dit niks anders as die produk van ’n spekulatiewe Hellenistiese godsdiensfilosofie, veral die 
denke van Plotinus oor “die Een”, is nie. Dat sulke spekulasies wel met tye in die geskiedenis 
van die interpretasie van die simplicitas voorgekom het, beteken nie dat dit in sy geheel 
betekenisloos is of nooit in die konteks van die Abrahamitiese erfenis sinvol uitgelê is nie.
	 Uit teologiese oorwegings, binne die Abrahamitiese geloofsmatriks wat kortliks geskets is, 
bestaan daar geen rede vir verset teen teorieë wat mense se wilsvryheid en handelingsvryheid aan 
komplekse evolusionêre prosesse, byvoorbeeld ontluiking, toeskryf nie. God handel nie teen 
natuurreëlmatighede in nie, maar daardeur. Dit sou egter, vanuit die geloofsmatriks, problematies 
wees om die vryheid van God aan toevallige prosesse, hoe sistemies georden dan ook, toe te skryf, 
byvoorbeeld in die gedagte van ’n ontluikende God (“emergent God”):23
	
	 The universe does not issue out of God, in conformity with his fiat; it is rather God who in 

the long process of time emerges from the universe, as the far off event of creation and the 
ultimate realisation of the person toward which creation seems to move. (Mumford 1951, 
aangehaal in Backes 1997: 288)	

Teenoor só ’n ontologiese beskouing wil die simplicitas-leer die idee dat God se bestaan, nes 
mense s’n, aan ander kragte toegeskryf kan word, afwys: “As human beings, we are complex and 
compound creatures. That is, we are made up of various parts. However, God is simple and spiritual 
(Horton 2011:228).” Die geloofsmatriks kan nie God se vryheid as ’n toevallig ontluikende produk 
van spontane prosesse beskou nie, want dan sou ook die mens se vryheid ten diepste op toeval 
berus, en nie op die Een wat in vryheid liefhet nie.
	 Bowendien sou dit dan ’n vraag word of die vrye, liefhebbende God wel God is, aangesien 
dit waaraan die Goddelike vryheid en liefde ontspring die eintlike grond van die syn (“ground of 
being”; Tillich 1957:1) of allesbepalende werklikheid (“alles bestimmende Wirklichkeit”; 
Pannenberg 2011:137-142) sou wees. God sou dan nie meer as die vrye bron van ons vryheid en 
die liefde wat daardeur bemoontlik word, wees nie. Die stem sou dan nie noodwendig meer verklaar: 
“Dit is baie goed” nie, maar sou selfs tragies kon uitroep: “better never to have been” (Benatar 
2008), sodat om lief te hê dan niks meer is nie as die beste opsie “onder omstandighede”. Daarenteen 
is die eenvoud of enkelvoudigheid wat met Jaap Durand se voorkeur vir unitas (enigheid) bo 
unicitas (eenheid) resoneer (Durand 1976), en aan Barth se singularitas herinner (Barth 
1940:VI,§31:1), die moontlikheidsvoorwaarde van ’n God wat kan ’n mens sê, single-mindedly 
tot die liefde vir en daarom tot die vryheid van die mens verbind is – selfs tot aan die kruis.

11.	 KONKLUSIE

Teologies kan niks teen komplekse verklarings van die mens se siel of gees as bewussyn, 
intensionaliteit en veral ware vryheid ingebring word nie. “We may mention such things; but we 
must mention them lightly and without claiming that they are more than ‘interesting’” (Lewis 
1995:92). Die belewing van die werklikheid kan daardeur oneindig verryk word en vreugde 
verskaf (kyk Brand 2011:1020), maar dit kan ’n waardige siel nie red nie. Daarvoor is eenvoud 
nodig.

23	 Cilliers stel dit selfs uitdruklik in sy standaardwerk (Cilliers 2000:268) dat slegs iets wat ten minste so 
kompleks soos ’n komplekse sisteem self is daardie sisteem ten volle kan begryp, en laat dan die vraag 
of ’n Godheid só ’n allesomvattende blik kan hê, oop. (Die woord “kompleks” soos dit hier gebruik 
word, is nie in stryd met die toeskrywing van radikale eenvoud of enkelvoudigheid [simplicitas] aan 
God nie, aangesien “kompleks” hier na omvattende kennis, eerder as ontologiese veelvuldigheid, verwys).



119

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

BIBLIOGRAFIE

Albert, H. 1973. Theologische Holzwege: Gerhard Ebeling und der rechte Gebrauch der Vernunft. Tübingen: 
Mohr Siebeck.

Albertan, C & Chouillet, A. 2004. Autographes et documents. Recherches sur Diderot et sur l’Encyclopédie 
36. http://rde.revues.org/index650.html (7 Oktober 2011).

Ars Industrialis 2005a. A manifesto for an international association Ars Industrialis for the promotion of an 
industrial politics of spirit. Ars Industrialis: association internationale pour une politique industrielle 
des technologies de l’esprit, http://arsindustrialis.org/node/1472 [2 Februarie 2012].

Ars Industrialis 2005b. Ars Industrialis association internationale pour une politique industrielle des 
technologies de l’esprit. Ars Industrialis: association internationale pour une politique industrielle des 
technologies de l’esprit, http://arsindustrialis.org/manifeste2005 [2 Februarie 2012].

Ars Industrialis 2005c. Motieven ter oprichting van de vereniging Ars Industrialis. Ars Industrialis: association 
internationale pour une politique industrielle des technologies de l’esprit, http://arsindustrialis.org/
node/1475 [3 Februarie 2012].

Backes, D. 1997. A wilderness within: a life of Sigurd F. Olson. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Barth, K. 1940. Die Kirchliche Dogmatik II: Die Lehre von Gott 1. Zolikon: Evangelischer Verlag A.G.
Benatar, D. 2008. Better never to have been: the harm of coming into existence. Oxford: Oxford University 

Press.
Berkhof, A. 2007. Christelijk geloof. Kampen: Uitgeverij Kok Kampen.
Berlin, I. 1958. Two concepts of liberty. Oxford: Clarendon Press.
Brand, G. Die komplekse mistiek van Marais en Cilliers. Streven 2011 (Desember): 1016-1021.
Brümmer, V. 2006. Modernity, post-modernity and religious belief. In Brümmer on meaning and the Christian 

faith: Collected writings of Vincent Brümmer, ed. V. Brümmer. Ashgate: Aldershot, pp.197-210.
Caneday, A.B. 2011. The Language of God and Adam’s Genesis & Historicity in Paul’s Gospel. The Southern 

Baptist Journal of Theology 15 (1): 26-59.
Capra, F. 1975. The Tao of physics: an exploration of the parallels between modern physics and Eastern 

mysticism. New York: Bantam.
Clarke, R. 2003. Libertarian accounts of free will. Oxford: Oxford University Press.
Clayton, P. 2009. In quest of freedom: the emergence of spirit in the natural world. Göttingen: Vandenhoeck 

& Ruprecht.
Cunliffe, M. 1974. The age of expansion 1848-1912. London:Weidenfeld & Nicolson.
De Beer, C.S. 1988 Die krisis van die afwesige gees. Navorsingsbulletin, Tydskrif vir die SAPGN (RGN), 

18(3):1-12.
De Gruchy, J.W. 2009. John Calvin: Christian humanist and evangelical reformer. Wellington: Lux Verbi.

BM.
Dennet, D.C. 1991. Consciousness explained. New York: Back Bay Books.
Descartes, R. 1637. Discours de la méthode: pour bien conduire sa raison, et chercher la vérité dans les 

sciences. http://fr.wikisource.org/wiki/Discours_de_la_m%C3%A9thode_%28%C3%A9d._Cousin%29 
[10 Februarie 2012]. 

Durand, J.J.F. 1985. Die lewende God. Pretoria: NG Kerk Boekhandel.
Fischer, J.M. 2007. In Fischer, Kane et al. (eds). Four views on free will. Oxford: Blackwell Publishing.
Flynn, T (ed.). 2007. The new encyclopedia of unbelief. Amherst: Prometheus Books.
Hantikka, J. 1962. Cogito, ergo sum: inference or performance? The Philosophical Review, 71(1):3-32.
Hesse, M. 1980. Revolutions and reconstructions in the philosophy of science. Brighton: Harvester Press.
Howells, C. 1988. Sartre: the necessity of freedom. Cambridge: Cambridge University Press.
Immink, F.G. 1987. Divine simplicity. Kampen: Kok.
Kim, J. 2007. In Bedau and Humphreys (eds). Emergence: contemporary readings in philosophy and science. 

London: The MIT Press.
Koestler, A. 1976. The ghost in the machine. London: Hutchinson.
Labooy, G.H. 2000. Vrijheid en disposities: een wijsgerig-theologische begripsanalyse met het oog op de 

biologische psychiatrie. Zoetermeer: Uitgeverij Boekencentrum.
Labooy, G.H. 2007. Waar geest is, is vrijheid. Amsterdam: Uitgeverij Boom.



120

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 52 No. 1: Maart 2012

Lewis, C.S. 1995. In Lewis. God in the dock: essays on theology and ethics. Grand Rapids: Eerdmans.
Lewis, C.S. 1996. Miracles: a preliminary study. New York: Simon & Schuster.
Mansen, MH. 2001. The Westminster collection of Christian quotations. Westminster John Knox Press: 

Louisville.
McCabe, H. 2006. In Davies (ed.). Aquinas’s Suma Theologiae: critical essays. Oxford: Rowman & Littlefield 

Publishers, INC.
O’Connor, T. 2000. Persons and causes: the metaphysics of free will. Oxford: Oxford University Press.
Ottaviani, J. et al. 2001. Fallout: J Robert Oppenheimer, Leo Szilard, and the political science of the atomic 

bomb. Ann Arbor: GT Labs.
Pannenberg, W.  2011. Grundfragen systematischer Theologie: gesammelte Aufsätze, Volume 2. Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht GmbH & Co.
Pascal, B. 1671. Pensées: Sur la religion et sur quelques autres sujets. Guillaume Desprez: Paris. http://

www.samizdat.qc.ca/arts/lit/Pascal/Pensees_1671_ancien.pdf (werf besoek 2011.10.07).
Pascal, B. 1958. Pensées. New York: E.P. Dutton. http://www.gutenberg.org/files/18269/18269-h/18269-h.

htm [10 Februarie 2012]
Peters, J.R. 2009. The logic of the heart: Augustine, Pascal, and the rationality of faith. Ada: Baker Academic.
Plantinga, A. 2008. In Plantinga & Tooley. Knowledge of God. Malden: Blackwell Publishing.
Preiser, R. & Cilliers, P. 2010. In Cilliers en Preiser (eds). Complexity, difference and identity: an ethical 

approach. New York: Springer.
Reppert, V. 2007. In Edwards (ed.). C.S. Lewis: apologist, philosopher, and theologian. Westport: Praeger 

Publishers.
Robinson, M. 2010. Absence of mind: the dispelling of inwardness from the modern myth of the self. New 

Haven: Yale University Press.
Ryle, G. 2000. The concept of mind. Chicago: The University of Chicago Press.
Saarinen, R. 1994. Weakness of the will in Medieval thought: from Augustine to Buridan. Leiden: E.J. Brill.
Sarot, M. 2006. De goddeloosheid van de wetenschap: theologie, geloof en het gangbare wetenschapsideaal. 

Culemborg: Centraal Boekhuis.
Schwöbel, C. 2006. In Soulen & Whitehead (eds). God and human dignity. Grand Rapids: WB R Eerdmans 

Publishing Co.
Searle, J. 2008. In Bedau & Humphreys (eds). Emergence: Contemporary Readings in Philosophy and 

Science. London: The MIT Press.
Stenmark, M. 2009. The end of the theism-atheism debate? A response to Vincent Brümmer. Religious 

Studies 34 (3):261-280.
Strawson, P.F. 1959. Individuals: an essay in descriptive metaphysics. London: Routledge.
Styer, D.F. 2000. The strange world of quantum mechanics. Cambridge: Cambridge University Press.
Tillich, P. 1957. Dynamics of Faith. New York: Harper & Row.
Verduld, S. 2010.01.21. Ernest Renan (1823–1892) bij herdenking 200e sterfdag van Spinoza. http://spinoza.

blogse.nl/log/ernest-renan-1823-1892-bij-herdenking-200e-sterfdag-van-spinoza.html (werf besoek: 
27 Oktober 2011).

Waller, B.N. 2011. Against moral responsibility. Cambridge: Massachusetts Institute of Technology.


