645

Skakeringe van die begrip kultuur — in historiese
en sistematiese perspektief

Nuances of the concept culture — in historical and systematic perspective

DANIE STRAUSS

Departement Filosofie, Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein

dfms@cknet.co.za

Danie Strauss

DaNIE STrAuss word in 1971 as senior lektor in
Wysbegeerte aan die destydse UOVS aangestel.
Vanaf Januarie 1976 is hy bevorder tot mede-
professor en in Oktober 1977 word hy aangestel as
professor en hoof van die Departement Wysbegeerte
aan die UOVS. In 1994 vertrek by na Kanada waar
hy as eerste Direkteur van die Dooyeweerd Centre
die publikasie van die versamelde werke van
Herman Dooyeweerd in Engels van stapel stuur. Hy
keer in 1997 terug na Suid-Afrika en vanaf April
1998 tot 31 Desember 2001 ageer hy as Dekaan van
die nuwe Fakulteit van Geesteswetenskappe aan die
UVS. Benewens 15 selfstandige publikasies, 40
internasionale konferensie-voordragte en 20 bydraes
tot versamelde werke het meer as 260 vakartikels in
nasionale en internasionale tydskrifte uit sy pen
verskyn. In 2005 is ’n werk oor die wysgerige
grondslae van die moderne natuurwetenskappe deur
die Duitse Uitgewer Peter Lang gepubliseer, Para-
digmen in Mathematik, Physik und Biologie und ihre
philosophische Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am
Main). In 2006 het 'n werk oor die sosiologie ook
by Peter Lang verskyn — Reintegrating Social
Theory — Reflecting upon human society and the
discipline of sociology (310 pp.) (Oxford: New
York). In 2009 het sy werk, Philosophy: Discipline
of the Disciplines by Paideia Press, Grand Rapids,
USA verskyn (715 pp.). In 2011 is dit in Amsterdam
deur die Stichting Reformatorische Filosofie beloon
as die mees omvattende uitbouing van die siste-
matiese erfenis van hierdie filosofie. Die uitgewer
het versoeke tot die vertaling daarvan in Portugees
en Spaans ontvang.

DANIE STRAUSS was appointed as senior lecturer
in Philosophy at the then UOFS in 1971. He was
promoted to associate professor in January 1976
and in October 1977 he became professor and head
of the Department of Philosophy at the UOFS. In
1994 he went to Canada, where as the first Director
of the Dooyeweerd Centre, he initiated the
publication of the collected works of Herman
Dooyeweerd in English. He returned to South
Africa in 1997 and from 1 April 1998 to 31
December 2001 he was Dean of the new Faculty
of Humanities at the UFS. Apart from 15 inde-
pendent publications, 40 international conference
papers and 20 contributions to collected works, he
has published more than 260 articles in national
and international journals. In 2005 his work on the
philosophical foundations of the modern natural
sciences was published by Peter Lang Publishers
— Paradigmen in Mathematik, Physik und Biologie
und ihre philosophische Wurzeln (216 pp.)
(Frankfurtam Main). In 2006 Peter Lang published
his work Reintegrating Social Theory — Reflecting
upon human society and the discipline of sociology
(310 pp.) (Oxford New York). In 2009 his work,
Philosophy: Discipline of the Disciplines was
published by Paideia Press, Grand Rapids, USA
(715 pp.). In 2011 this book received the award for
work in the fields of systematic philosophy or the
history of philosophy for advancing the cause of
the “Philosophy of the Cosmonomic Idea”. The
Publisher has already received requests to translate
this work into Portuguese and Spanish.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011




646

ABSTRACT

Nuances of the concept culture — in historical and systematic perspective

In following up on the exposition of Garuba and Raditlbalo regarding different nuances of the
term culture, a number of questions are articulated that are direction-giving for the subsequent
argumentation. The overall focus is to investigate the underlying (ontic) unity amidst the diverse
contexts in which the term culture is found. While the word “value” entered our everyday parlance
through the mediation of philosophical reflection, the word *““culture” obtained a richly nuanced
meaning. One of these meanings relates to the idea of values. The neo-Kantian Baden school
mediated this process and advanced a view in which culture is seen as the result of relating factual
natural reality to values. Yet from a purely etymological point of view, the term culture is derived
from the Latin term for agriculture, “cultura’. This generated the idea that culture results when
nature is transformed by means of the use of tools. Since animals are also using tools, the further
qualification was that only human beings manufacture tools. Yet this also did not save the day for
the uniqueness of humankind, because it appeared that animals can also make tools. Simpson
eventually reverted to the perspective that only humans use tools to make tools. The archaeologist
Narr went a step further, because archaeologists realised that the free formative imagination of
human beings manifests itself in conformity with three criteria which are decisive for the typical
human manufacturing of tools. When tools are made by humans, the form, the function and the
mode of manufacturing should not be assumed automatically. Tools are cultural objects and what
is peculiar about them is that they are made to make something else, which means that their
foundational function and characteristic qualifying function are found within the same aspect of
reality, namely the cultural-historical aspect. Attention is briefly given to the legacy of the modern
natural science ideal where it is not nature that is opposed to culture, but an assumed hypothetical
state of nature, which is only transcended in a social contract. Marx discerned the assumptions
underlying this idea also in the way in which Darwin recognises among beasts and plants his
English society with its division of labour, competition, opening up of new markets, “invention”,
and the Malthusian ““struggle for existence™. In Darwin the animal kingdom figures as civil society.
It was Rousseau who reacted against the rationalistic intellectual culture of the Enlightenment
in his plea for the feeling of freedom present within humans. More than a century later the term
culture entered Western society as part of the expression: cultural philosophy (in German:
Kulturphilosophie). The distinction between natural sciences and cultural sciences emerged at
the beginning of the 20th century, borrowing from the way in which Kant distinguished between
the domains of is and ought (nature and freedom). The neo-Kantian twist assigned all values,
norms, beliefs and meaning to culture as container, while degrading social reality into pure
(a-normative) factuality. Culture and civilisation are respectively characterised in terms of subject-
object relations and subject-subject relations. Attention is given to those aspects that are distinct
from the cultural-historical aspect but nonetheless contain an inner connection with the cultural-
historical aspect, manifest in expressions such as legal history, religious history, art history,
economic history and intellectual history. The last part of the article focuses on people in an
ethnic sense — as a cultural community. In conclusion a brief indication is given how to avoid
both an atomistic (individualistic) and holistic (universalistic) view of human society. Therefore
culture can never be appreciated as the root of human life, but merely as one branch among
multiple other branches. Amidst the diverse nuances and diverging contexts in which the term
culture is met the (ontic) structure of the cultural-historical aspect indeed provides us with a
unified perspective. It does not only account for the inherent structural elements present within
this aspect, for acknowledgement is also given to the fact that all processes and entities in principle
function within all aspects of reality and therefore also within the cultural-historical aspect.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



647

KEY CONCEPTS: culture, values, cultural objects, cultural-historical aspect, culture and
civilisation, ethnic group, cultural community, power, office, identity,
competence, giving shape to principles

TREFWOORDE:  kultuur, waardes, kultuurobjekte, kultuur-historiese aspek, kultuur en
beskawing, volk, kultuurgemeenskap, mag, amp, identiteit, kompetensie,
vormgewing aan beginsels

OPSOMMING

Na aanleiding van die uiteensetting van Garuba en Raditlbalo oor nuanseringe van die term kultuur
is ’n aantal vrae geformuleer wat rigtinggewend kan wees vir die argumentering in hierdie artikel.
Die oorkoepelende fokus is om na die onderliggende (onties-gegewe) eenheid te midde van hierdie
verskeidenheid te soek. Terwyl die woord “waarde” ons alledaagse taal via die bemiddeling van
wysgerige nadenke betree het, besit die woord “kultuur” ’n ryk-geskakeerde betekenis. Een van
die betekenisse hou verband met die idee van “waardes”. Hierdie proses is deur die neo-Kantiaanse
Badense skool bemiddel en wel deur die siening te ontwikkel dat kultuur die resultaat is wanneer
die feitlike natuurwerklikheid op waardes betrek word. Vanuit *n suiwer etimologiese gesigspunt
is die term kultuur egter van die Latynse term “cultura” afgelei. Dit het geboorte geskenk aan die
idee dat kultuur resulteer wanneer die natuur getransformeer is deur die gebruik van gereedskap.
Aangesien diere ook werktuie gebruik, is die verdere kwalifisering toegevoeg, naamlik dat slegs
mense werktuie maak. Daardeur kon die uniekheid van die mens weliswaar nie gered word nie,
want dit sou blyk dat diere ook werktuie kan maak. Simpson het eventueel die siening verdedig
dat slegs die mens gereedskap gebruik om gereedskap mee te maak. Die argeoloog Narr het ’n
verdere stap gegee omdat argeoloé besef het dat die vrye menslike vormingsfantasie beantwoord
aan drie maatstawwe wat deurslaggewend is vir menslike werktuigvervaardiging. Wanneer mense
werktuie maak, mag die vorm, funksie en vervaardigingswyse nie by voorbaat gesuggereer wees
nie. Die besondere aard van gereedskap as kultuurobjek is dat dit gemaak is om iets anders mee
te maak, wat beteken dat sowel die funderings- as kwalifiseringsfunksie daarvan in die kultuur-
historiese aspek te vind is. Aandag word vlugtig gegee aan die erfenis van die moderne
natuurwetenskapsideaal, hoewel die fokus nie gerig is op die natuur wat teenoor kultuur staan
nie, maar op die veronderstelde natuurtoestand, wat slegs in die maatskaplike verdrag te bowe
gekom kan word. Marx het die aannames onderliggend aan hierdie idee raakgesien in die wyse
waarop Darwin by diere en plante sy Engelse samelewing onderken het met die verdeling van
arbeid wat daarin aanwesig is asook die mededinging en opening van nuwe markte, “skepping”
en die Malthusiaanse “stryd om bestaan”. By Darwin figureer die diereryk as burgerlike
samelewing. Dit was Rousseau wat skerp sou reageer teen die rasionalistiese intellektuele kultuur
van die Verligting. Hy het dit gedoen in sy pleidooi vir die vryheidsgevoel van die mens. Meer as
’n eeu later het die term kultuur in die Westerse samelewing sy verskyning gemaak as deel van
die uitdrukking kultuurfilosofie. Die onderskeiding tussen natuurwetenskappe en kultuurweten-
skappe het aan die begin van die 20 eeu verskyn en wel deur aan te leun op die onderskeiding
wat Kant getref het tussen die gebiede van is en behoort (natuur en vryheid). Die neo-Kantiaanse
verskuiwing het alle waardes, norme, oortuigings en sin binne die mandjie van kultuur geplaas
deur tegelyk die sosiale werklikheid tot 'n puur feitlike (a-normatiewe) bestaan te denatureer.
Kultuur en beskawing is onderskeidelik getipeer in terme van subjek-objek- en subjek-
subjekrelasies. Die kultuur-historiese aspek kan ook vanuit niehistoriese aspekte in die visier
gekry word. Dan ontmoet ons saamgestelde uitdrukkings soos regsgeskiedenis, kunsgeskiedenis,
ekonomiese geskiedenis, godsdiensgeskiedenis, en so meer. Kultuur kan egter nie as die

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



648

wortelverbintenis van mens-wees waardeer word nie, eenvoudig omdat mens-wees steeds méér
is as enige sosiaal-gedifferensieerde verbintenis of identiteit waarin mense mag staan. Te midde
van die verskeidenheid nuanseringe en uiteenlopende kontekste waar die term kultuur aangetref
word, bied die (ontiese) struktuur van die kultuur-historiese aspek inderdaad *n eenheidsperspektief
aan ons — ’n perspektief wat nie alleen rekenskap gee van die inherente struktuurelemente van
hierdie aspek nie, maar wat ook erkenning verleen aan die gegewe dat alle gebeurtenisse en
prosesse in beginsel in alle en derhalwe ook in die kultuur-historiese aspek van die werklikheid
funksioneer.

1. INLEIDENDE OORSIG: BEGRIPSBEPALING

Wanneer besin word oor die aard van kultuur, kan uiteraard verskillende benaderings gevolg word.
Uit hoofde van die oewerloosheid van die gebruikskontekste van die term kultuur is dit derhalwe
wenslik om ’n gestruktureerde begrensing van die tema deur te voer. Vandaar dat die term histories
en sistematies uitgelig is. Wanneer na die geskiedenis van 'n woord gekyk word, handel dit
enersyds oor die vermeende “oorspronklike” betekenis van die woord en andersyds oor die
nuanseringe en veranderinge wat dit in die loop van die tyd ondergaan het. Dit geskied gewoonlik
met die gepaardgaande uitbreiding van die betekenisgebied van die betrokke woord. Daarby moet
in gedagte gehou word dat hoewel die woord kultuur ’n selfstandige naamwoord is, dit dikwels
ook as byvoeglike naamwoord aangewend word, soos wanneer ons van kulturele gebeurtenisse
of kulturele stylfigure sou praat. Dit gebeur ook in die intellektuele diskoers van wetenskaplike
dissiplines.

Harry Garuba en Sam Raditlbalo merk op dat Raymond Williams die woord kultuur onder
die twee of drie moelikste definieerbare terme in Engels tel — en dan haal hulle Bocok aan wat
die volgende vyf betekenisonderskeidinge uitlig:

1  Culture = cultivating the land, crops, animals.

2 Culture = the cultivation of the mind; the arts; civilisation.

3 Culture =ageneral process of social development; culture as a universal process (the
Enlightenment conception of culture).

4 Culture = the meanings, values, ways of life (cultures) shared by particular nations,
groups, classes, periods (following Herder).

5  Culture = the practices which produce meaning; signifying practices (Garuba & Raditlbalo,
2008:38).

Die vraag wat onmiddellik gevra kan word, is of hierdie verskillende betekenisonderskeidinge 'n
innerlike samehang weerspieél. 'n Antwoord op hierdie vraag roep egter talle verbandhoudende
vrae op. Allereers moet egter gewys word op gesigspunte wat toeligting verskaf op die gemelde
vyf punte.

Die onderskeiding wat soms in Duits getref word tussen persoonskultuur (beskawing) en
saakkultuur hou duidelik verband met punte een en twee. In die derde punt word ’n breé
samelewingsinhoud uitgelig, wat vervat is in die idee van kultuurontwikkeling. Hoewel die outeurs
kultuur in die vierde nunasering daarvan op Herder terugvoer, sal ons hieronder aantoon dat dit
(saam met punt vyf) ook die deurwerking van die gedagtewéreld van die neo-Kantiaanse Badense
denkskool beliggaam.

In opvolging van ’n blik op die historiese ontwikkeling van die begrip kultuur kan verskeie
sistematiese vrae aan die orde gestel word. Dan word die weg van sistematiese analise gevolg,
dit wil sé dan word besin oor die aard van kultuur en oor hoe kultuur met ander gegewens in die

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



649

ervaringswéreld van die mens saamhang en daarvan verskil. Byvoorbeeld, wat is die verband
tussen gereedskap (en tegniek) en kultuurvorming? Watter rol speel die menslike vrye
vormingsfantasie in kultuurvorming? Wat word beliggaam in die kulturele subjek-objekrelasie?
Waarom word die samelewing waarin Hobbes, Rousseau, Darwin en Marx hulle bevind het die
model vir hul verstaan van die natuur? Hou dit verband met die spanning (dialektiek) tussen
natuur en kultuur (menslike vryheid) wat in die moderne filosofie aangetref word? Watter bydrae
het die ontstaan van die kultuurfilosofie tot ons verstaan van kultuur in die menslike samelewing
gelewer? Wat is die historiese agtergrond van die invloedryke neo-Kantiaanse Badense skool met
die sentraalstelling van feite en waardes? L& hierdie skool se denke ten grondslag aan die
boedelskeiding tussen kultuur en samelewing — waar eersgenoemde norme, waardes, betekenisse
en oortuigings (beliefs) omvat terwyl laasgenoemde dui op die feitlike (a-normatiewe) sosiale
werklikheid? Wat is die verband tussen kulturele subjek-objekrelasies en kulturele subjek-
subjekrelasies (vergelyk Habermas se opposisie van instrumentele en kommunikatiewe
handelinge)? Kan daar nog in 'n postmoderne konteks van kulturele identiteit en kultuuront-
wikkeling gepraat word? Hou dit verband met die proliferering van ’n verskeidenheid
kultuurgemeenskappe (volke)? Kan die volk (as kultuurgemeenskap) met die staat (as regsverband)
vereenselwig word? Is dit moontlik om ’n teoretiese alternatief te vind vir die spanning tussen
(sosiologiese) atomisme (individualisme) en sosiologiese holisme (universalisme)?

Die beantwoording van hierdie vrae sal aan die lig bring tot watter mate die uniekheid van
kultuur en kulturele verskynsels tegelyk die onverbreeklike samehang daarvan met ander gegewens
in die werklikheid na vore bring en terselfdertyd bevestig dat twee basiese wysgerige insigte ook
in hierdie verband steekhoudend is: (i) alles is uniek, en (ii) alles hang met alles saam.

Ons let voorlopig eers op enkele sienings van wat kultuur is.

2. NATUUR EN KULTUUR - VAN EKONOMIESE WAARDE TOT KULTUUR-
WAARDES AS EISE VAN BEHOORT

Gedurende die laaste 150 tot 200 jaar het dit herhaaldelik gebeur dat opvattinge en selfs bepaalde
woorde of terme wat in 'n wysgerige konteks ontstaan het, in die alledaagse spraakgebruik ingang
gevind het. ’n Voorbeeld hiervan is te sien in die gebruik van die woord “waarde”. Oorspronklik
(etimologies gesien) kom hierdie woord uit die sfeer van ekonomiese handelinge waar dit
aangewend is om die “prys” of “koopsom” van ’n handelsitem aan te dui. Veel later, aan die einde
van die negentiende en die begin van die twintigste eeu, was dit veral die neo-Kantiaanse Badense
skool (Windelband, Rickert en Weber — in navolging van Nietzsche) wat verantwoordelik was
vir die inburgering van die term waarde — in die sin waarin ons tans nog daaraan gewoond is (dit
wat wenslik of begerenswaardig is). Dit is tewens algemeen bekend in ons alledaagse taalgebruik
— elkeen praat gemaklik van of oor sy of haar waardes (vgl. Hlgli 2004:556).

Die neo-Kantiaanse Badense denkskool, waarbinne die term waarde prominensie ontvang
het, het die idee van waardes aan twee verdere gesigspunte verbind. Aan die een kant is ruimte
gegee aan die natuurwerklikheid in die konkrete feitlikheid daarvan en aan die ander kant is 'n
tydlose, ideéle bestaanswyse aan waardes toegeken. Wanneer hierdie natuurwerklikheid op ideéle
waardes betrek word, vind ons volgens hierdie denkskool kultuur as neerslag.

Merkwaardig genoeg het die waarde-filosowe weinig aandag gegee aan die kultuurprodukte
wat deur middel van “Wertbeziehung” [betrekking op waardes] beslag gekry het. Juis die argeologie
het ons aandag egter daarop gevestig dat die vroegste kulture aan die hand van die aard van hul
werktuie geklassifiseer word — vanaf die “sagte” kulture tot by prehistoriese indelings soos die
vroeé-, middel- of laat-kliptydperk (in Engels: paleolithic, mesolithic en neolithic).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



650

Hierdie besondere rol van werktuie benodig derhalwe ’n nadere verantwoording van die aard
van gereedskap.

3. KULTURELE SUBJEK-OBJEKRELASIES - DIE AARD VAN GEREEDSKAPAS
KULTUURPRODUK

Suiwer etimologies gesien, verwys die gebruik van die woord “kultuur” na die Latynse term vir
akkerbou —“cultura”. Gedurende die voorgeskiedenis, wat teruggryp na Cicero, is die woord cultura
steeds verbind aan ’n genitief, soos “cultura animi”, “cultura Christianae religionis”, en “cultura
dolorum”. Die akkerbou-agtergrond van die woord kultuur appelleer op die uniek-menslike vermoé
en wyse van werktuigvervaardiging. Die oorspronklike beskouing was dat die vermoé om werktuie
te gebruik die mens van die dier onderskei. Nadat egter aangetoon is dat diere ook werktuie kan
gebruik, moes hierdie maatstaf gewysig word. Met verrekening van Oakley se siening, beklemtoon
Overhage gevolglik dat die onderskeidende vermoé van die mens uit die maak van werktuie blyk,
in onderskeiding van die blote benutting daarvan (Overhage 1974:359). Selfs Simpson tipeer die
mens kernagtig in “gereedskapsterme”: “man is the only living animal that uses tools to make
tools” (Simpson 1969:91).

Martin Heidegger wys daarop dat dit tot die aard van werktuie (gereedskap) behoort dat dit
gemaak is om iets anders mee te maak. Heidegger vermeld die funksie van *n werktuig as “iets
om mee te ...”: “Every piece of equipment has an “in-order-to’ quality. We use a pen in order to
write” (soos weergegee deur Grosse 2011). Volgens die ingenieur-filosoof, Van Riessen, word die
unieke aard van gereedskap daarin gevind dat dit sowel ’n tegnies-historiese grondlegging as 'n
tegnies-historiese stempel besit. Dit beteken dat gereedskap ’n vormingsbasis en ’n
vormingsgerigtheid besit (sien Van Riessen 1948:509). Schuurman verduidelik hierdie verskil in
terme van die onderskeiding tussen die funderingsfunksie en kwalifiseringsfunksie van tegniese
objekte:

The foundational function of technological objects is the cultural-historical or technical
function. It is in this function that the stage of technological development first finds expression.
We call this function, which is an object function, the technological form function. The
technological form function manifests the result of the free human forming, or shaping, of
the things formed ... The destinational or qualifying function of a technological object is
also an object function: it is the cultural or technological forming function, which must be
disclosed or activated by a person in a subject/object relation. (Schuurman, 2010:10)

Hierdie omskrywing is egter 'n tipering van die aard van tegniek, want in onderskeiding van die
wyduiteenlopende gespesifiseerdheid van allerlei kultuurprodukte soos geld, motors en proefbuise
(onderskeidelik ekonomies, sosiaal en akademies gestempel), is gereedskap die enigste
kultuurproduk van die mens wat ge-maak is (die tegniese vormings-basis daarvan) om iets anders
mee te maak (die tegniese vormings-stempel daarvan). Die gebruik om van kultuurobjekte te praat,
belig daarom die gegewe dat gereedskap beslag kry in ’n kulturele subjek-objekrelasie. Die belang
van dergelike tegniese kultuurprodukte (gereedskap) blyk daaruit dat dit nuttig kan wees as
onderskeidingskriterium namate dit geblyk het dat anatomiese en morfologiese kriteria by
fossielvondste grootliks te kort skiet om te bepaal of die aard van die betrokke fossiele menslik
of dierlik is. Dit sou daartoe lei dat steeds meer aangeleun word op bewyse van tipiese menslike
kultuuraktiwiteite — waardeur die argeologie ten tonele gevoer is. Reeds in 1959 het die argeoloog
K.J. Narr daarop gewys dat “oorwegend natuurwetenskaplike ingestelde afstammingsnavorsers

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



651

die grense tussen mens en dier opnuut daar begin soek waar die tipies menslike geestelikheid blyk
uit eenduidige aanduidings van kulturele werksaamheid” (Narr 1959:393). Dit hang ten nouste
saam met die menslike regop liggaamshouding, die doelgerigte vervaardiging van werktuie en
die gebruik van vuur (vgl. Schindewolf 1972:235).

Dit sou weliswaar blyk dat menslike kultuurvorming deurslaggewend afhanklik is van 'n
besondere menslike vermoé, welbekend as die menslike verbeelding.

4. KULTUUR: DIE PRODUK VAN DIE MENS SE VRYE VORMINGSFANTASIE

Die opvallende en onderskeidend-menslike kultuuraktiwiteite is besonder nou verbonde aan die
vrye vormingsfantasie wat ten grondslag I& aan alle tegniese uitvindings van die mens. Tereg wys
Von Konigswald daarop dat die mens ’n kultuurmens is en dat *“sonder kultuur geen menswaardige
Dasein [Dasein = konkrete bestaan] te bedink is nie” (Mon Kdnigswald 1968:150). Met vermelding
van die feit dat menslike werktuie juis met die oog op toekomstige gebruik gekonseptualiseer word,
stel hy dan ook eksplisiet dat daar reeds in die vroegste fase van die paleolitikum [d.i. die vroeé
klip-tydperk] sprake van 'n egte uitvinding is (Von Konigswald 1968:167). Juis die aanwesigheid
van die mens se vindingryke vormingsfantasie bied die basis vir prakties-bruikbare argeologiese
kriteria aan die hand waarvan tipies menslike werktuie onderskei kan word. Omdat diere inderdaad
ook werktuie kan maak, word ’n verdere onderskeidingskriterium benodig. Hierdie spesifikasie
vind ons in die drie maatstawwe wat die argeoloog Narr onderskei. Met behulp daarvan kan egte
menslike werktuie, as produk van menslike kultuurvorming, onmiskenbaar geidentifiseer word:

(1) Dievormvan die werktuig wat vervaardig word, moet nie gesuggereer (of: voorafbepaal)
word deur die oorspronklike rumateriaal nie (bv. in onderskeiding van ’n stok waarvan
slegs hinderlike takkies en blare verwyder moet word);

(2) die funksie van die werktuie mag nie gesuggereer word nie (’n blote klip is bv. ’n
versterking van die vuis; ’n stok ’n verlengstuk van die arm of vingers), dit wil sé die
werktuie mag nie bloot uitgebreide liggaamsorgane wees nie;

(3) die vervaardigingswyse mag nie gesuggereer wees nie, met appél op die tegniese moment
wat impliseer dat werktuie gevorm moet word met behulp van (gevormde of ongevormde)
werktuie (vgl. Narr 1974:105 asook Narr 1976:99-101; sien ook Strauss 1988).

Die kern van hierdie drie maatstawwe is gegee in die appel wat dit op die vrye menslike
vormingsfantasie uitoefen. Bykomend dui die feit dat die vroegste menslike werktuie veeldoelig
was en eers gaandeweg relatief gespesialiseerd geraak het met die oog op dienshaarheid aan ’n
spesifieke doel, daarop dat die middel-doel-relasie ’n inherente eienskap van alle werktuie is. Die
tipies menslike gebruik van werktuie veronderstel daarom die mens se analitiese vermoé om
middele van doeleindes te onderskei en dit gee gestalte aan die bogemelde vrye kulturele
vormingsfantasie van die mens.

Hierdie vrye kulturele vormingsfantasie van die mens is ingebed in die ryklik-geskakeerde
keuse-vryheid waaroor die mens beskik. In die ontwikkeling van die moderne filosofie is hierdie
keuse-vryheid egter vasgevang in die dialektiek van natuur en vryheid (vgl. Strauss 2011a).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



652

5. NATUURTOESTAND EN KULTUURTOESTAND IN DIE MODERNE FILOSOFIE
VAN DIE MENSLIKE SAMELEWING - DIE ONDERLIGGENDE SPANNING
TUSSEN NATUUR EN VRYHEID

Kultivering of kultuurvorming is deurslaggewend afhanklik van die werktuie of gereedskap wat
deur die mens ontwikkel en gebruik word. Dit stel die mens spreekwoordelik in staat om natuur
tot kultuur te omvorm.

Tydens die vroeg-moderne tyd het Samuel Pufendorf egter 'n ander waardering van kultuur
gegee. Daarin handel dit nie oor dit wat teenoor die (niemenslike) natuur gestel word nie, maar
oor dit wat teenoor 'n bepaalde toestand waarin die mens verkeer geplaas word — naamlik ’n
sogenaamde natuurtoestand. In sy natuurregsleer sien Pufendorf hierdie natuur-toestand nie meer
(teologies) as die “paradys-oer-toestand” van Adam nie, maar veeleer, onder die invloed van
Hobbes, as ’n ongelukkige toestand buite die menslike samelewing (vgl. Perpeet 1974:1309).

Die vraag na 'n geordende samelewing het gedurende hierdie fase van die moderne wysgerige
denke ’n poging aangewend om ’n rasionele verklaring te bied vir die bestaan van ’n geordende
samelewing. Teenoor Hobbes se natuurtoestand, wat as 'n stryd van almal teen almal (bellum
omnes contra omnes) gekenskets is (sien Hobbes 1651, Deel 1, Hoofstuk 14 1968:189), het
Rousseau die natuurtoestand positief beskryf, maar desnieteenstaande ook die oortuiging verdedig
dat ’n oorgang na die staatstoestand benodig word (Rousseau 1966:11 e.v.). Die hele idee van 'n
sosiale verdrag spruit egter voort uit die aanvanklike opmars van wat verskeie filosowe later as
die moderne (humanistiese) natuurwetenskapsideaal sou tipeer. Hierdie natuurwetenskapsideaal
het aanvanklik in diens gestaan van die strewe van die moderne Renaissance-mens om outonoom
(self-wetstellend) en vry te wees. Hierdie vryheidstrewe het beslag gekry in die nuwe
persoonlikheidsideaal wat in die opkomende wiskundige natuurwetenskappe die middel gesien
het met behulp waarvan die hele werklikheid redelik gerekonstrueer sou kon word — ooreenkomstig
die rasionele ontwerp van die menslike verstand. Dit vorm die kern van die rasionalistiese
intellektuele kultuur waarteen Rousseau spoedig in opstand sou kom. Hobbes het nog in die begrip
van 'n “bewegende liggaam” die grondbeginsel van sy rekonstruksie van die werklikheid gevind
en in die algemeen het al die variante van die nuwe natuurregtelike verdragsteorieé uitgegaan van
die “eenvoudigste elemente (atome)”, dit is, in die geval van die menslike samelewing, die
individue, met behulp waarvan die sosiale werklikheid teoreties gerekonstrueer moes word. Die
verdragsteorieé is daarom ’n prominente vergestalting van die rasionalistiese kultuur van die
modernisme, wat sy hoogtepunt in die Aufklarung van die 18% eeu (Verligting) sou vind.

Wat merkwaardig in hierdie ontwikkelingsgeskiedenis is, is dat ’n bepaalde siening van die
menslike kultuur (samelewing) oorgedra is op die natuur — ’n instelling wat die denke van relatief
uiteenlopende figure verbind.

6. HOBBES, DARWIN EN MARX: NATUUR VIND SY BASIS IN KULTUUR

Gould en Eldredge wys pertinent op een van die uitlopers van hierdie rasionalistiese kultuurerfenis.
Karl Marx, in ’n beroemde brief uit die jaar 1862, het aan Engels geskryf dat Darwin die samelewing
waarin hy homself bevind het, terugvind in sy verstaan van die natuur waarin evolusie afspeel.
Marx skryf:

It is remarkable how Darwin recognizes among beasts and plants his English society with its
division of labor, competition, opening up of new markets, ‘invention,” and the Malthusian
‘struggle for existence’. It is Hobbes’s ‘bellum omnium omnes’ [war of all against all] and
one is reminded of Hegel’s Phenomenology, where civil society is described as a ‘spiritual

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



653

kingdom,” while in Darwin the animal kingdom figures as civil society. (Soos weergegee deur
Gould & Eldredge 1977:145)

Die Duitse paleontoloog, Otto Schindewolf, wys ook op ’n element van hierdie rasionalistiese
kultuur by Darwin. Dit blyk uit sy siening van die “natuurhuishouding” waar plante en diere as
samelewingsgenote beskou word, as burgers van die natuur, analoog aan die burgers van ’n staat.
Hy meen dat die liberalisme die bevoegdheid aan die staat ontneem het om die reg van die enkeling
te skend:

Ook Darwin het altyd geveg teen die oortuiging dat die natuur deur een of ander hoére wette
beheers word, wette wat die verhouding tussen diere onderling reguleer; die diere en plante
behoort slegs deur hul egoistiese lewenswyse wette aan hulself op te I&. Dit sou skaars
begryplik wees hoe Darwin soseer die sosiologiese teoretici sou kon beinvloed as ’n mens
nie geweet het dat sy teorie self "n sosiologie van die natuur daarstel nie, dat Darwin die
heersende ideaal van die Engelse staat van sy tyd op die natuur oorgedra het ... — Laissez
faire, lassex passer [laat maar staan, laat maar gaan]. (Schindewolf 1972:335 — vertaling uit
die Duits: DFMS)!

Hierdie rasionalistiese denkkultuur is ingebed in die ontwikkeling van die moderne filosofie waarin
aanvanklik, soos ons opgemerk het, voorrang aan die natuurwetenskapsideaal verleen is. Met
behulp daarvan is die hele werklikheid vasgevang in kategorieé soos ruimtelike uitgebreidheid
(Descartes en Spinoza), die diskrete en die kontinue (Leibniz met sy diskrete monade en sy
kontinuiteitswet — die lex continui), bewegende liggaam (Hobbes) en waarneming (Locke, Berkeley
en Hume — die Britse empiriste). Steeds het hierdie natuurwetenskapsideaal egter “n bedreiging
vir die menslike kulturele vryheid ingehou.

Dit was uiteindelik Rousseau wat die oorgang van die natuurmotief na die vryheidsmotief
deurgevoer het. Sy voorkeur vir die vryheidspool van die moderne denkontwikkeling blyk
onmiskenbaar uit die voorlegging wat hy gemaak het in reaksie op die prysvraag wat die Akademie
van Dijon in 1750 uitgeskryf het.

Die vraagstuk waarop ingegaan moes word, betref die vraag of die herinstelling van die
wetenskappe en die kunste bygedra het tot *n suiwering van die moraal. Rousseau antwoord totaal
negatief. Met verwysing na ’n klassieke tradisie wat teruggryp na Egipte en Griekeland,
waarvolgens die god wat die wetenskap ontdek het as ’n vyand van die welwese van die mensdom
gesien is, het Rousseau die siening verdedig dat die kuns en wetenskap ontstaan het as gevolg
van die tekortkominge van die mens (Rousseau 1975:12). Die doelstellinge van die wetenskap is
boos en gevaarlik vir die mensheid — as produk van ydelheid genereer die wetenskap op sy beurt
ydelheid (Rousseau 1975:13). Die vooruitgang van die wetenskap het gevolglik volgens hom niks
positiefs ten bate van die welstand van die mensheid teweeggebring nie. In feite het dit die menslike
moraal sleg gemaak (Rousseau 1975:22). Die fokus op hierdie negatiewe houding ten opsigte van
die humanistiese wetenskapsideaal in die rasionalistiese kultuur van sy dag is duidelik sigbaar in
die volgende vraag wat Rousseau stel: “Waarom sal ons ons geluk op die mening van andere bou
as ons dit in onsself kan vind?” (Rousseau 1975:23 — vertaling uit die Frans: DFMS).

Nadat Kant weer die voorrang aan die mens se vermeende sedelike outonomie sou gee, het
daar in die loop van die 19% eeu ’n nuwe ontwikkeling na vore getree. Teen die einde van die 19%
eeu het die term kultuurfilosofie binne die Duitse wysgerige denkgemeenskap verskyn, spoedig

1 Elders stel Gould sy eie beoordeling: “In fact, | would advance the even stronger claim that the theory
of natural selection is, in essence, Adam Smith’s economics transferred to nature” (Gould 2002:122).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



654

opgevolg deur koppel-woord aanduidinge waarin kultuur "n afhanklike of dienende rol sou speel.
Dit het na vore gekom in uitdrukkings soos godsdiens-kultuur, kuns-kultuur, politieke kultuur en
denk-kultuur. Waar die tradisionele onderskeiding tussen gees en liggaam aanleiding gegee het
tot ’n onderskeiding tussen geesteswetenskappe en natuurwetenskappe, sou die groterwordende
invloedsfeer van die woord kultuur spoedig lei tot 'n alternatiewe onderskeiding, naamlik dié
tussen kultuurwetenskappe en natuurwetenskappe. Dit bring ons in aanraking met die gedagte-
weéreld van die neo-Kantianisme waarna ons reeds vroeér verwys het.

7. DIE INVLOEDRYKE ERFENIS VAN DIE NEO-KANTIAANSE BADENSE
DENKSKOOL

Die neo-Kantiaanse Badense skool neem *n prominente plek in hierdie opsig in. Rickert verduidelik
in 'n werk oor die filosofie van die geskiedenis dat die natuur geen sin of betekenis besit nie.
Daarteenoor is die geskiedeniswetenskap gerig op kultuur wat gesien is as die gebied van die
sintuiglik-werklike, sin-ryke en betekenisvolle historiese gebeurtenisse (Rickert 1924:27).
Bykomend word gestel dat die natuurwetenskappe veralgemenend of generaliserend te werk gaan,
terwyl die kultuurwetenskappe individualiserend arbei (Rickert 1924:32). Nie alleen word die
werklikheid natuur as dit vanuit die perspektief van die algemene (universele) betrag word nie,
want dit word kultuur indien aandag gegee word aan die uniek-individuele. Windelband onderskei
tussen wetstellende en uniekheidsoekende (nomotetiese en idiografiese) wetenskappe (Windelband
1924:145). Hy glo dat kultuur ontstaan wanneer die feitlike natuurwerklikheid op waardes betrek
word (dus deur Wertbeziehung). Sonder verwerklikte kultuurwaardes bestaan slegs (a-normatiewe)
natuurverskynsels. Rickert verduidelik dit soos volg: “... die ervaarbare werklikheid kan nog onder
’n ander logiese gesigspunt beskou word as onder dié waaronder dit natuur is. Dit word natuur
wanneer dit beskou word met betrekking tot die algemene en dit word geskiedenis wanneer dit
beskou word met verrekening van die besondere en individuele” (Rickert 1913:224).

Die siening van die neo-Kantiaanse Badense skool moet uiteraard teen die agtergrond van
die oorspronklike stellingname van Kant geplaas word, want die onderskeiding tussen natuur
(syn) en waardes stem ooreen met Immanuel Kant se teenoorstelling van is en behoort (Sein en
Sollen) wat verband hou met die onderskeiding tussen “wese” en “verskyning” (Ding-an-sich en
Erscheinung) wat hy in sy Kritiek van die Suiwere Rede tref. Hierdie spanning gaan gepaard met
die boedelskeiding tussen natuur en vryheid in sy denke (wetenskapsideaal en persoonlikheids-
ideaal) (vgl. Kant 1787:562-565). Die domein van verskynsels is onderworpe aan die
noodwendigheid van (natuur-)kousaliteit (oorsaak en gevolg) terwyl die bo-sinnelike sfeer van
die praktiese rede 'n tuiste bied aan die eise van “behoort”. Elkeen van hierdie twee sfere besit
sy eie wetgewer (vgl. Kant 1790:LI11-LIV). Hierdie tweedeling sou deur die bemiddeling van die
neo-Kantiaanse denkers veral in die sosiologie "n besondere invloed verwerf deurdat die Kantiaanse
skeiding tussen is en behoort (natuur en vryheid) uitgebou is tot die skeiding van feit en waardes
(met as korrelaat die skeiding tussen sogenaamde synsoordele en waarde-oordele).? By Kant het

2 Hoewel Peter Berger nog getrou vashou aan hierdie neo-Kantiaanse boedelskeiding van feite en waardes
(vgl. Berger 1982:16), openbaar hy wel ’n kritiese ingesteldheid teenoor die klassieke natuurwetenskaps-
ideaal onder Amerikaners: “Since science is an almost sacred entity among Americans in general and
American academicians in particular, the desire to emulate the procedures of the older natural sciences
is very strong among the newcomers in the market-place of erudition ... The irony of this process lies
in the fact that natural scientists themselves have been giving up the very positivistic dogmatism that
their emulators are still straining to adopt” (Berger 1982:24).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



655

dit gestalte gekry in die skeiding van wetenskap en geloof,? en by die Neo-Kantiane in die strewe
na ’n waarde-vrye wetenskap wat nie al te ver van die positivistiese geloof in ’n “objektief-neutrale”
wetenskap verwyder is nie.

8. NAWERKENDE INVLOED IN DIE 20STE EEUSE SOSIOLOGIE

Die belang van hierdie verwikkelinge vir die begrip kultuur sien ons veral in die denke van die
sosiologiese navolgers van die Badense skool, met hame by sosioloé soos Parsons, Sorokin en
Mclver.* Die gebied van die “syn” (die “is”) word aan die sosiale werklikheid in die feitlikheid
daarvan toegewys, en die gebied van “waardes” aan die nuwe omvattende tuiste van normaliteit,
naamlik kultuur. Hiervolgens omvat kultuur onder meer oortuigings (“beliefs”), sin (“meanings”),
waardes (“values”) en norme (“norms”).

Volgens Sorokin word die “super-organic domain” deur mense gekonstrueer en gekonstitueer
deur “meanings and values superimposed upon the biophysical properties of interacting persons”
(Sorokin 1962:47). Volgens hom is sin, waarde en norm bloot wisselterme wat alternatiewelik
gebruik word “to denote a general class of meaningful phenomena”. Rickert meen dat waardes
daardeur gekenmerk is dat dit geld (Rickert 1921:370).

Sorokin plaas “society” en “culture” naas mekaar. Die totaliteit van die feitlike relasies wat
tussen mense bestaan, word as die “samelewing” aangedui terwyl kultuur gesien word as die
“meanings”, waardes en norme wat deur menslike persoonlikhede geinternaliseer word. Hy stel
dat “sosio-kulturele” interaksie gekonstitueer word deur “society as the totality of interacting
personalities, with their socio-cultural relationships and processes,” sowel as deur “culture as the
totality of the meanings, values and norms possessed by the interacting persons and the totality
of the vehicles which objectify, socialize and convey these meanings” (Sorokin 1962:63).

Dieselfde boedelskeiding word in die denke van Parsons aangetref. Hoeseer die kulturele en
die sosiale sisteem in werklikheid vervleg mag wees, is dit volgens hom van analitiese belang om
duidelik tussen beide te onderskei. Die sosiale sisteem verreken by hom die interaksie van werklike
menslike individue wat konkrete kollektiwiteite met hul spesifieke lidmaatskap daarstel.
Daarteenoor is die kultuursisteem * *patterns’ of meaning”, dit wil sé van “values”, van “norms”,
en van georganiseerde kennis en oortuigings (“beliefs”) (Parsons 1961:34). Die interaktiewe aspek
(dit is die sosiale aspek) ontvang ’n puur feitlike inhoud, gestroop van enige en alle normatiewe
oorwegings. Sodra norme ter sprake kom, word ons na die “cultural system” verwys. Hierdie
twee sisteme word geintegreer deur institusionalisering (Parsons 1961:34).

Benewens die onderskeiding tussen kultuur en samelewing word daar ook nog tussen kultuur
en beskawing onderskei. Simmel praat in hierdie verband van *“objective culture” en “subjective
culture” (sien sy artikel, Subjective Culture, wat opgeneem is in Levine 1971:233; vgl. ook
Weingartner 1965:128).5 Binne die kader van hierdie teenstelling dui kultuur op subjek-
objekrelasies terwyl beskawing op subjek-subjekrelasies dui.® In laasgenoemde geval gaan dit

8 Indie Voorwoord tot die tweede uitgawe van sy Kritiek van die Suiwere Rede skryf Kant pertinent dat
hy die wetenskap moes inperk om vir die geloof plek te maak (Kant 1787:xxx).

4 Dat eietydse prominente sosiologiese denkers soos Giddens, Alexander en Habermas nog steeds met
dieselfde problem worstel, val buite die bestek van hierdie artikel. Vergelyk nogtans Alexander, et al.
1990, Giddens 1998, Calhoun et al. 2002 en Habermas 1998.

5 Vergelyk punt twee wat ons in die Inleiding vermeld het: “Culture = the cultivation of the mind; the
arts; civilisation.”

6 Dat Habermas hierdie relasies dialekties teenoor mekaar afspeel, laat ons daar.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



656

bykomend oor die verdieping van die sin van mens-wees, soms ook aangedui as ontsluiting.”
Soms word die woord beskawingsontwikkeling egter in ’n omvattende sin gebruik, met name om
beide die realisering van kulturele subjek-objekrelasies en die ontsluiting en verdieping van
menslike subjeksfunksies aan te dui.

9. SUBJEK-OBJEK- EN SUBJEK-SUBJEKRELASIES - DIE BYDRAE VAN
DOOYEWEERD

Kulturele subjek-objekrelasies belig die beheersende vorming waarna ons vroeér in verband met
die mens se vrye vormingsfantasie (in die vervaardiging van werktuie) verwys het. Deur middel
van beheersende vorming verwerf die mens mag oor kultuurobjekte en oor natuurgegewens wat
nie vanself tot kulturele (mags-)vorming in staat is nie. In die oorspronklike Nederlandse uitgawe
van sy “magnum opus”, De Wijshegeerte der Wetsidee, het Dooyeweerd die unieke eie-aard van
die kultuur-historiese aspek van die werklikheid gesien in die “beheerschende vorming van een
gegeven aanleg, structuur of toestand tot iets dat zich niet vanzelve ontwikkeld, maar veeleer als
‘Aufgabe’, als taak is voorgesteld en in normatieve vrijheid in het subjectieve process der
beschaving ver-werkelijkt wordt” (Dooyeweerd 1936:143 — sien Dooyeweerd 1997-11:195 e.v.).
Omdat geskiedenis konkrete gebeurtenisse aandui wat veelkantig is in die sin dat dit ’n funksie
in alle aspekte van die werklikheid besit, moet tussen die historiese aspek en die konkreet-alsydige
geskiedenis onderskei word.

Die skoolvoorbeeld wat Dooyeweerd in die Inleiding tot sy Ensiklopedie van die Regsweten-
skap gebruik, betref die koop van sigare. Wanneer ’n roker sigare koop, sal niemand dit as ’n
histories-betekenisvolle gebeurtenis waardeer nie. Hoewel ’n wettige ooreenkoms (kooptransaksie)
plaasvind wat onmiskenbaar 'n ekonomiese kant besit (die ooreengekome prys), verloop die
koop-handeling ooreenkomstig sosiale norme van fatsoen en wedersydse respek (die sosiale
aspek), met gebruikmaking van een of ander taal (teken-aspek) en op grond van die identifisering
van die pakkie sigare in onderskeiding van gewone sigarette (die logies-analitiese aspek). Beteken
dit dat hierdie gebeure nie in die historiese aspek funksioneer nie? Allermins! Dooyeweerd skryf:

A historian, who views the transaction from its historical aspect, fastens our attention on the
fact that the cigars in their packaging, as well as the money with which payment is made, are
typical historico-cultural objects which have come into use only in the course of the historical
development of Western society. (Dooyeweerd 2002:13)

Dit is daarom wenslik om die aspek van “beheersende vorming” as die kultuur-historiese aspek
aan te dui. Wanneer hierdie woordorde omgeruil word, ontmoet ons ’n uitdrukking wat eweseer
in die algemene spraakgebruik ingeburger is, byvoorbeeld wanneer ons van “kultuurgeskiedenis”

”In’nruilekonomie word elke transaksie onmiddellik gerealiseer. Wanneer die sin van die ekonomiese
aspek egter verdiep of ontsluit word met verwysing na die sin van geloof (vastigheid van vertroue),
ontmoet ons die sinfiguur van krediet (ekonomiese vertroue) — iets wat Derrida goed ingesien het
wanneer hy skryf: “There is no society without faith, without trust in the other. Even if | abuse this, if
I lie or if I commit perjury, if | am violent because of this faith, even on the economic level, there is no
society without this faith, this minimal act of faith. What one calls credit in capitalism, in economics,
has to do with faith, and the economists know that. But this faith is not and should not be reduced or
defined by religion as such” (Derrida, 1997:23). Teenoor gevolgsaanspreeklikheid wat in onontslote
regstelsels gevind word, word die sin van die reg in ons Westerse regskultuur verdiep en ontsluit,
byvoorbeeld deur die skuldbeginsel — in beide vorme daarvan, opset en onagsaamheid (dolus en culpa).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



657

sou praat. Dan word die term “kultuur” in 'n omvattende sin gebruik.® Hierdie praktyk hang
daarmee saam dat alle dinge en gebeurtenisse in die werklikheid in beginsel in alle aspekte
funksioneer — analoog aan die sigaarkoop-voorbeeld — en gevolglik ook altyd 'n funksie in die
kultuur-historiese aspek sal besit.

Die algemene struktuur van die kultuur-historiese aspek, wat beide subjek-objek- en subjek-
subjekrelasies omvat, kan afwisselend ’n leidende en *n dienende rol speel. In ons vroeére tipering
van die aard van gereedskap, wat gemaak is (die kultuur-historiese fundering daarvan) om iets
anders mee te maak (die kultuur-historiese kwalifisering daarvan) ontmoet ons ’n geval waar die
kultuur-historiese aspek die leiding neem. Die keersy hiervan ontmoet ons wanneer aandag gegee
word aan die samehang tussen die niehistoriese aspekte van die werklikheid en die kultuur-
historiese aspek. Dan ontmoet ons aanduidinge soos kunskultuur, regskultuur en ekonomiese
kultuur of kombinasies soos regsgeskiedenis, ekonomiese geskiedenis en godsdiensgeskiedenis.

Tegniese geskiedenis betref die verbeeldingryke vorming van gereedskap wat die mensdom
se mag oor die natuur uitgebrei het tot 'n punt waar die eksesse wat in hierdie magsmonstering
opgesluit I8, ’n bedreiging vir die voortbestaan van die mensdom self inhou. In die geval van
kultuur-historiese subjek-subjekrelasies ontmoet ons daarenteen die mag van mens oor mens,
beliggaam in gesagsampte. Die ampsgesag van die owerheid oor onderdane, van ouers oor Kinders,
van onderwysers oor leerlinge of van werkgewers oor werknemers is ’n normatief-taakstellende
gesag wat beter of slegter uitgeoefen kan word. Gesagsampte veronderstel egter ’n relasie van
bowe- en onderskikking tussen diegene wat die amp beklee en diegene wat aan die gesag van die
ampsdraers onderworpe is. Die invloed van die outonomie-tema sedert die Renaissance het egter
daartoe gelei dat bowe- en onderskikkende relasies tot neweskikkende relasies herlei of selfs
omgekeer is. Gevolglik word ons kultuur nog steeds gekenmerk deur *n oordrewe neweskikkende
perspektief. Kulturele magsvorming kan nader toegelig word deur op 'n demokratiese politieke
kultuur te let.

10. KERNELEMENTE VAN ONS DEMOKRATIESE POLITIEKE KULTUUR

Dit is byvoorbeeld normaal dat demokrasie aan die hand van die aard van gesag of mag verstaan
word. Konstitusionele regstate stipuleer tewens dat dié party wat tydens ’n algemene verkiesing
die meerderheid verkry, die bevoegdheid (mag) besit om *n owerheid in die amp te plaas. In die
geval van die staat beliggaam die gesag wat in die owerheidsamp opgesluit I&, ’n voorbeeld van
regsmag en dit verleen aan die owerheid en ander staatsorgane die juridiese bevoegdheid
(kompetensie) tot regsvorming. Hierdie regsmag moet egter van mag (beheersende vorming) in
die oorspronklike kultuur-historiese sin onderskei word sonder om aan mag ’n a-normatiewe of
selfs inherente konflik-inhoud te gee — soos byvoorbeeld gedoen word in die werk van Bruce
Benson (2011).

Vanuit sy sisteem-teoretiese benadering, waarin die geheel-dele relasie bowe- en
onderskikkende relasies vervang, meen Parsons dat dit nie gaan oor die mag oor ander mense nie,
maar oor die “capacity of a social system to get things done in its collective interest” (Parsons
1969:205). Hierteenoor sien Dahl, vanuit 'n konflik-teoretiese benadering, in mag as sodanig die
bron van konflik. Sy bekende definisie van mag verwar die kulturele roeping tot magsvorming

& Indie vyfdelige versamelwerk oor die “Cultuurgeschiedenis van het Christendom” wat onder redaksie
van J. Waterink uitgegee is, word inderdaad prakties aan alle fasette van die samelewing aandag gegee,
vanaf die (wysgerige) denke tot by die ekonomie, kuns, staatsordeninge en godsdienstige verwikkelinge
(sien Waterink 1951).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



658

met die misbruik van mag. Volgens hom dui mag (“power”) daarop dat een persoon "n ander een
kan oorreed om iets te doen wat daardie persoon andersins nie sou doen nie.® Hierdie definisie is
te breed, want selfs in die geval van maatskapsverhoudinge (op voet van gelykheid naas en teenoor
mekaar sonder enige relasie van bowe- en onderskikking) kan ’n hoflike versoek iemand iets laat
doen wat andersins nie deur daardie persoon gedoen sou word nie. Die ernstigste gebrek is egter
te vind in die feit dat dit geensins melding maak van die legitieme kompetensie tot regsvorming
wat in die gesag van bepaalde (owerheids)ampte opgesluit 1&é om positiewe reg te vorm nie.

Indien "n verskeidenheid normatiewe kontekste erken word waarbinne die mens sy kulturele
roeping ten uitvoer moet bring deur middel van die nadere vormgewing aan onderliggende
beginsels, dring die besef spoedig deur dat die strewe na individuele outonomie selfopheffend is.
Dit wat aan die wet-vir-die-bestaan-daarvan beantwoord, kan nie met hierdie kondisies (wet)
saamval nie. Die kondisies vir atoom-wees, mens-wees of groen-wees is immers nie self ’n atoom,
’n mens of groen nie.

Op hierdie punt moet ons laastens nog vlugtig aandag skenk aan ’n kulturele gegewe wat
met die aard van gereedskap vergelyk kan word. Ons het gesien dat laasgenoemde deur dieselfde
bestaanswyse gefundeer én gekwalifiseer word, naamlik die kultuur-historiese aspek. As kultuur-
objekte betref beide hierdie funderings- en kwalifiseringsfunksies derhalwe objeksfunksies: ons
het reeds opgemerk dat gereedskap 'n objektiewe kultuur-historiese funderingsfunksie en ’n
objektiewe kultuur-historiese kwalifiseringsfunksie besit. Wat ons in gedagte het, is die sonderlinge
struktuur van 'n volk.

11. DIE UNIEKHEID VAN DIE VOLK AS KULTUURGEMEENSKAP

Die sistematies-wysgerige vraag is of daar 'n samelewingsvorm is wat dieselfde besondere karakter
openbaar, maar wat in plaas van objeksfunksies deur subjeksfunksies gefundeer én gestempel word?

’n Taalgemeenskap beantwoord nie aan die eise van ons soektog nie, want die funderende
moment van vormgewing — vergelyk die koppelwoord taal-vorming — appelleer op die kultuur-
historiese aspek wat onderskei moet word van die tekenaspek waardeur taal gekwalifiseer word.°
Die merkwaardige gegewe in verband met taal is dat, alhoewel dit deur die tekenaspek van die
werklikheid gekwalifiseer word, alle tipiese taalgebeure steeds plaasvind binne kontekste wat nié
deur die tekenaspek gestempel word nie. Menslike taal differensieer immers in ’n verskeidenheid
sfere, met name sosiale kontekste (omgangstaal), ekonomiese taal, kunstaal, regstaal, liefdestaal,
geloofstaal en wetenskapstaal. Indien daar egter vanuit die kultuur-historiese aspek na die
tekenaspek gekyk word, kom ons op die spoor van die ontsluiting of die verdieping van die sin
van eersgenoemde aspek. Onontslote kulture besit slegs mondelinge oorleweringe. Dit is egter
eers wanneer daar 'n besef ontwikkel van die verskil tussen dit wat histories betekenisvol en

®  Dahl se oorspronklike artikel oor “The concept of power” het reeds in 1957 verskyn en is later herdruk
in 'n werk wat in 1969 deur Bell, Edwards & Wagner gepubliseer is (vergelyk Bell, et al. 1969:80).

1 Hoewel gewoonlik na hierdie aspek as die linguale aspek verwys word, is dit ontoereikend. Indien ons
tewens let op die normatiewe taakstelling: beteken(!), sou hierdie aspek as die semiotiese aspek aangedui
kon word. Let ons alternatiewelik op grammatika en sintaksis tree die woord linguaal na vore, wat dan
vanuit hierdie hoek as die linguale aspek aangedui sou kon word. Die derde moontlikheid, wat op die
subjek-objek relasie binne hierdie aspek berus, is om aandag te skenk aan dit wat beteken is, d.w.s. die
aard van betekenis — en dit onderlé die moontlikheid om hierdie aspek as die semantiese aspek aan te
dui. Wanneer ons egter al drie hierdie gesigspunte tot hul reg wil laat kom — die normsy asook die
(daaraan onderworpe) feitlike sy, dan is die beste benaming eenvoudig in die aanduiding tekenaspek te
vind. (Vgl. ook Weideman 2011:1-25.)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



659

betekenisloos is dat bronne vir die historikus ontstaan, vergestalt in monumente, gedenktekens,
inskripsies en geskiedverhale, asook allerlei geskrewe dokumente, literére werke en so meer.%
Die kandidaat waarna ons soek, is in die aard van die volk as 'n kultuurgemeenskap gegee.
Die woord volk weerspieél enersyds 'n staatkundige konnotasie (Grieks demos; Latyn populis;
Frans peuple; Engels people) en andersyds ’n etnies-kulturele betekenisnuanse wat op ’n niestaatlike
gegewe dui. Indien die maatstaf van differensiasie aangelé word, vind ons waarskynlik in die
grootfamilie die ondergrens wat as *n ongedifferensieerde eenheid aangedui kan word. Die “clan”
en “sib” sowel as die sterker georganiseerde stamverband is almal nog steeds voorbeelde van
ongedifferensieerde samelewings. Dit beteken dat die verskeidenheid samelewingsvorme wat in
’n gedifferensieerde samelewing aangetref word, in ongedifferensieerde samelewings ineengeweef
is in één allesomvattende samelewingsgeheel. Die grootfamilie, “clan”, “sib” en stam tree telkens,
afwisselend, as geheel in een of ander hoedanigheid op — as kulties-godsdienstige eenheid, as
politieke eenheid of as ekonomiese bedryfseenheid — almal aktiwiteite wat in gedifferensieerde
samelewings op die basis van apart-georganiseerde en onderskeie lewensvorme volvoer word,
byvoorbeeld deur ’n identifiseerbare geloofsverband, staatsverband of ekonomiese verband.

12.  VOLK (ETNOS) EN STAATSVOLK (BURGERY)

Merkwaardig genoeg sou die onderskeidenheid van staatsvolk (die burgery van ’n staat, die nasie)
en die volk as etniese eenheid, as kultuurgemeenskap, teen die tweede helfte van die 18% eeu met
mekaar vereenselwig word. Uiteraard is hier twee weé oopgelaat: (i) die volk as burgery van die
staat kan opgeoffer word aan die volk as kultuurgemeenskap of (ii) die volk as kultuurgemeenskap
kan opgelos word in die burgery van die staat.

(i) Na die besondere klem wat die Verligting van die 18% eeu op die enkeling gelé het, sou die
Romantiek die oorgang na die Duitse vryheidsidealisme van Schelling, Fichte en Hegel
bemiddel. In hierdie ontwikkeling, wat teruggryp na Rousseau se bo-individuele, algemene
volkswil, ontmoet ons die eerste ongebreidelde verheerliking van die gemeenskapsgedagte,
van die volk as kultuurgemeenskap. Die hele samelewing word ten slotte omsluit deur
volksverbondenheid, die universalistiese (of: holistiese) keersy van die 18% eeuse individua-
lisme (of: atomisme).

(if) Wanneer die staatkundige gesigspunt ten koste van niestaatlike lewensverbintenisse
beklemtoon word, verloor die volk as kultuurgemeenskap sy identiteit omdat dit dan
(veronderstel is om) op te gaan in die staatsgeheel.*?

As kultuurgemeenskap word ’n volk gekenmerk deur "n unieke en onderskeie stylvorming, wyse
van doen. Dit is so omdat *n kultuurgemeenskap naas, in onderskeiding van, maar tegelyk ook in

11 Delmas en Penn se fokus op geskrewe kultuur belig ’n element van die eerste skrede van hierdie kultuur-
historiese ontsluitingsproses (sien Delmas & Penn 2011).

12 Kosiek wys egter daarop dat die verskille tussen volke nie deur gemeenskaplike staatsverbondenheid
opgehef word nie. Hy vermeld die voorbeeld van Siebenbiirgen in Roemenig, waar daar reeds vir meer
as 800 jaar Saksers saam met die Roemeniérs in dieselfde landskap en onder dieselfde hemel leef. Hulle
word slegs effektief deur ’n gebrek aan ondertrouery van mekaar geskei. Ten spyte van hierdie 800 jaar
kan ’n mens egter vandag nog steeds met die eerste oogopslag opmerk dat jy Siebenblirgen as ’n
oorwegend Duitse dorp binnery. Reeds die plantegroei in die dorpstrate, die aanleg van die tuine te
midde van ’n bepaalde ordening en soberheid toon dat daar Duitsers woon. Deurslaggewend hier is die
kenmerkende Duitse lewenstyl van die Saksers (Kosiek 1976:50-51).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



660

samehang met ander samelewingsvorme van ’n gedifferensieerde samelewing bestaan. 'n Volk
word daarom gestempel deur ontslote kultuurverkeer, deur ’n verdiepte kultuur-historiese wyse
van doen (stylvorming). Juis op grond van die tradisionele (hoeseer ook op basis daarvan
veranderende) wyse van doen, word volksgenote saamgebind tot die ontslote eenheid van 'n volk
as egte kultuurgemeenskap. Volke verskil nie in die eerste plek omdat hulle verskillende dinge
doen nie, maar omdat hulle dieselfde soort dinge verskillend doen. Daarom is volke opgeneem
in die kultuurverkeer met ander volke en wel op "n bioties-inklusiewe basis (funderingsfunksie).
Hierin stem die volk ooreen met samelewingsvorme soos die huwelik en gesin asook die familie
— wat net soos die volk in die biotiese aspek van die werklikheid gefundeer is.

Omgekeerd vind alle ander samelewingsvorme waaraan die mens deel het steeds hul
funderingsfunksie in een of ander tipiese wyse van (kultuur-historiese) magsvorming. Almal besit
derhalwe ’n kultuur-historiese funderingsfunksie. Dit beteken dat daardie aspek van die werklikheid
wat optree as funderingsfunksie van die meeste samelewingsvorme, in die geval van die volk juis
die kwalifiseringsfunksie daarvan is!*®

Wat die situasie verder kompliseer, is die feit dat, alhoewel die volk as kultuurgemeenskap
gekwalifiseer word deur die ontslote sin van die kultuur-historiese aspek, daar streng gesproke
geen egte histories-gekwalifiseerde aktiwiteite van die volk as gemeenskap aangewys kan word
nie. ’n Soortgelyke situasie is aan te tref in verband met die aard van taalgebruik. Hoewel taal
gekwalifiseer word deur die tekenaspek van die werklikheid, tref ons nérens teken-gekwalifiseerde
taalgebruik aan nie —taal word altyd in *n nielinguaal gekwalifiseerde konteks gebruik (bv. regstaal,
sosiale taal, akademiese taal, geloofstaal, e.s.m.). Dieselfde geld van die volk se kulturele
stylvorming. Slegs in vervlegting met nievolkse lewensvorme kan ’n volk sy kulturele stylintegrasie
na vore bring. Daarom is daar in die alledaagse spraakgebruik ook die gewoonte om byvoorbeeld
van Afrikaanse skole, kerke, gesinne, bedrywe, en so meer te praat. Hoewel hierdie spreekwyse
misbruik kan word binne die kader van ’n volksideologie (wat alle ander lewensvorme in die
bedding van die volk plaas), kan dit ook volkome legitiem uitgelé word as ’n bevestiging van die
gemelde vorm van vervlegting.

13. POLITIEKE KULTUUR TUSSEN ATOMISME EN HOLISME

Die onhoudbaarheid van atomistiese en holistiese samelewingsbeskouings vloei voort uit die feit
dat beide hierdie ekstreme posisies die mens 6f afsluit in inter-individuele relasies 6f laat opgaan
in een of ander lewensvorm wat verhef word tot allesomvattende samelewingsgeheel. Slegs
wanneer vasgehou word aan die insig dat alhoewel die mens ’n verskeidenheid sosiale rolle kan
vervul, die menslike lewe nooit deur enigeen daarvan volledig omsluit kan word nie, is dit moontlik
om hierdie dilemma te bowe te kom. Gevolglik kan kultuur ook nooit tot die wortel-verbintenis
van menswees verhef word nie, hoeseer dit ook al met alle menslike sosiale aktiwiteite vervleg
mag wees.

In Suid-Afrika het ’n gebrek aan hierdie insig telkens daartoe gelei dat oor valse probleem-
stellinge gedebatteer is. Bedink byvoorbeeld die bekende vraag: is ek eerste 'n Afrikaner,

1 As kultuurgemeenskap druk elke volk sy eie kulturele styl-stempel af op die taal wat gebruik word.
Wilhelm von Humboldt het die taalgemeenskap waardeer as ’n geestelike vorm van die mensheid wat
deur 'n bepaalde taal gekarakteriseer is (“eine durch eine bestimmte Sprache charakterisierte geistige
Form der Menschheit” — vgl. Kosiek 1976:81). Taal as sodanig kan egter nooit as die onderskeidende
kenmerk van volkwees gesien word nie. Binne een taalgemeenskap kan daar immers ’n verskeidenheid
volke geakkommaodeer word, elk met ’n eie aksent waarmee die taal gepraat word. Eers as die grammatika
sou verskil, ontmoet ons ’n egte dialek.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



661

Engelsman, Zoeloe, Sotho, ensovoorts, of is ek in die eerste plek ’n Suid-Afrikaner? Die antwoord
is eenvoudig — ek is beide tegelyk, sonder dat my bestaan volledig afgesluit kan word in enigeen
van hierdie twee sosiale verbintenisse. Vanuit staatkundige hoek gesien, is ek *n Suid-Afrikaner
en betrag vanuit volkskulturele hoek is ek ’'n Afrikaner, Engelsman, Zoeloe, Sotho, ensovoorts.
Daar bestaan eenvoudig geen rangorde tussen hierdie — en ander — sosiale verbintenisse nie.

Binne die kontemporére veld van “cultural studies” speel die verwarring van staatkundige
en kulturele identiteit nog steeds ’n rol. Tomaselli vermeld die behoefte aan “a ‘nativisation’ of
cultural studies in South Africa” (Tomaselli 2008:175) deur daarop te wys dat “cultural studies
... has emerged in many different forms on different continents and conditions, each developing
unique characteristics, in answering often the same questions” (Tomaselli 2008:175). Wanneer
temas soos post-apartheid en demokratisering, identiteitsdebatte, uitvoeringskontekste,
Afrikanisering en inheemsmaking (indigenisation), die verhouding tussen benaderings van Afrika-
filosofie en kultuurstudies, en ’n vergelyking tussen * ‘Western’ cultural studies and African
approaches, and the nature of their engagement with the former” (Tomaselli 2008:176) aangespreek
word, word deurgaans gefokus op die nosie van “Africanness” en word kwessies soos “identity
and the notion of ‘culture’” aan die orde gestel (Tomaselli 2008:177).

Die probleem wat egter steeds in “cultural studies” na vore tree, is die ontoereikende afgrensing
van kulturele en staatkundige identiteite. Distiller vermeld dat alvorens oor ’n “South African
cultural studies” gepraat kan word, ’n toepaslike woordeskat ontwikkel moet word, maar spesifiseer
dan pertinent dat die volgende vraag beantwoord moet word: “in what terms do we understand
what it means to be South African?” (Distiller 2008:274). Uit hierdie vraag blyk hoe gemaklik
daar van kulturele identiteit na staatkundige identiteit oorgegaan word (“what it means to be South
African?”).

Wright lig die probleem wat in die idee van ’n Afrika-identiteit gesentreer is, toe: “African
identity is an expansive and nebulous category that can be contextualized in and approached from
a bewildering array of ideological and disciplinary positions” (Wright 2007:1). Wanneer Afrika-
identiteit aan die orde gestel word, het dit dikwels uitgeloop op ’n romantisering asook op die
vasvang van Afrikakulture in “static, essentialised and idealistic depictions” (Wright 2007:3). Die
relativering wat voortspruit uit die aard van die postmodernisme hou verband met die opmerking
van Wright dat dit deel vorm van die “postmodern condition (with its suspicion of Western grand
narratives)” en dat dit die moontlikheid — en selfs noodsaaklikheid — geopen het *“for the West’s
other to be heard at the centre” (Wright 2007:4). In die konteks van hierdie besinning blyk dit
egter dat sodra spesifieke identiteite aan die orde gestel word, byvoorbeeld “Zulu cultural identity”,
Afrika-identiteit 'n generiese (welhaas “kontinentale”) konnotasie verkry (Wright 2007:4).

Uiteraard skep die aard van identiteit egter 'n probleem vir 'n post-strukturalistiese of
Derridiaanse benadering. Laasgenoemde beklemtoon tewens die “uitstel en verwysing” van
betekenis. Wright meen selfs dat kenmerke van die post-strukturalisme reeds by die Yoruba
godheid Esu-Elegbara teenwoordig is:

Thus, rather than merely imposing a purely EuroAmerican conception of poststructuralism
on African identity, | have identified ways in which the nature and function of the Yoruba
deity Esu-Elegbara, can be considered poststructuralist since it already contains many elements
and characteristics of what has come to be labeled in European theory as poststructuralist
thought ... Esu’s odus (sacred verses) are the manifestation of Derrida’s notion of différance
(Derrida 1976, 1986; Harvey 1986), not in writing but in speech. With Esu meaning is
constantly differing and ultimate meaning is perpetually deferred. (Wright, 2007:11)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



662

Die dinamiek van die vermeende voortgesette verwysing kon weliswaar nooit daarin slaag om
aan ’n onderliggende element van konstantheid te ontkom nie. Cilliers wys daarop dat Derrida
daarop uit was om te verhoed dat die begrippe “trace” en “différance” enige vaste betekenisse
verkry (Cilliers 1998:43-44). Ten spyte van die onstabiliteit van variérende betekenisse is hierdie
hele verhaal egter deurslaggewend afhanklik van *n element van konstansie. Dit blyk uit die feit
dat hierdie twee terme konstant op presies dieselfde wyse in enige spesifieke taal gespel word.
Habermas het hierdie impasse duidelik raakgesien met sy opmerking: “Reeds op die vlak van die
teken-substraat van betekenisse moet die teken-tipe in die veelheid korresponderende teken-
gebeurtenisse as dieselfde teken weer herken kan word”.4

Dit is die idee van relatiewe duursaamheid te midde van wisseling wat in die eerste plek 'n
sinvolle spreke oor enige vorm van identiteit eers moontlik maak. Gevolglik behoort *n besinning
oor kulturele (en ander) identiteit(e) steeds rekening te hou met die insig wat Plato (en in navolging
van hom, Galileo en Einstein) reeds gesnap het, naamlik dat verandering slegs op die basis van
duursaamheid of konstansie vasgestel kan word (vgl. Strauss 2011). Ewe min kan onderskeiding
ten koste van identifisering (oor-)beklemtoon word, want elke denkaktiwiteit van onderskeiding
veronderstel gepaardgaande identifisering en omgekeerd.™®

14. SAMEVATTENDE TERUGBLIK

Hoewel dit mag lyk of die verskillende nuanseringe van die term kultuur relatief onverbonde naas
mekaar geplaas kan word, het dit geblyk dat daar ’n onderliggende perspektief is wat ’n eenheid
te midde van die veelheid of verskeidenheid nuanses fundeer. Hierdie perspektief is gesentreer
in die onderkenning van die kultuur-historiese aspek van die werklikheid. Soos elke ander aspek
besit die kultuur-historiese faset 'n unieke eie aard (kern-sin) wat alle samehangsmomente wat
tussen die kultuur-historiese aspek en die ander aspekte van die werklikheid bestaan, stempel.
Dit het geblyk dat beheersende vorming of mag die kwalifiserende sin-kern van die kultuur-
historiese aspek beliggaam. Wanneer ons vanuit die perspektief van ander aspekte let op die
samehang tussen die kultuur-historiese aspek en hierdie ander aspekte ontmoet ons immers
uitdrukkings soos godsdienskultuur, regskultuur, kunskultuur, ekonomiese kultuur, sosiale kultuur
en so meer. Hiebenewens het dit geblyk dat binne die struktuur van die kultuur-historiese aspek
van die werklikheid sowel subjek-objek- as subjek-subjekrelasies aangetref word. Eersgenoemde
het ons in staat gestel om rekenskap te gee van die samehang tussen kultuur, gereedskap en tegniek.
Laasgenoemde baan die weg tot *n besinning oor die verskeidenheid magsverhoudinge wat in ’n
gedifferensieerde samelewing bestaan. Tegelyk open dit die weg vir die erkenning van die gegewe
dat elke konkrete gebeurtenis en samelewingsverhouding onder meer in die kultuur-historiese

14 “Schon auf der ebene der Zeichensubstrats von Bedeutungen mul der Zeichentypus in der Vielfalt
korrespondierender Zeichenereignisse als dasselbe Zeichen wieder erkannt werden kdnnen” (Habermas
1998: 26-27).

15 Wanneer die boek van die lessenaar waarop dit 1é onderskei word, moet tegelyk gekom word tot die
identifisering van die boek as boek en die lessenaar as lessenaar.

1 Ons kan byvoorbeeld van ’n kultuur-gebied praat (wat dui op die samehang tussen die kultuur-historiese
aspek en die ruimte-aspek of op die ruimte-analogie binne die struktuur van die kultuur-historiese aspek);
ons kan van kultuur-historiese konstansie en dinamiek praat (onderskeidelik kinematiese en fisiese
analogieg); van kultuur-historiese differensiase en integrasie (biotiese analogieg); van ’n kultuur-historiese
bewussyn (sensitief-psigiese analogie); kultuur-historiese identifisering en onderskeiding (logies-analitiese
analogie); die vaslegging van dit wat kultuur-histories van belang/betekenisvol is (samehang met die
tekenaspek); van die wering van kultuur-historiese eksesse (ekonomiese analogie); e.s.m.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



663

aspek van die werklikheid funksioneer. Vanuit hierdie integrerende perspektief is krities stelling
ingeneem teen die Kantiaanse en neo-Kantiaanse boedelskeiding tussen feite en waardes asook
die daaruit voortvloeiende siening wat kultuur die mandjiebegrip vir alle normatiwiteit gemaak
het. Deur vlugtig te verwys na die kontemporére besinning oor 'n Afrika-identiteit is ook saaklik
aandag gegee aan die onvermydelike menigvuldigheid identiteite waaraan elke mens deel het,
asook die valse dilemma wat opgesluit 18 in die vraag of ’n persoon eerste 'n Afrikaner of ’n
Suid-Afrikaner is."”

Te midde van die verskeidenheid nuanseringe en uiteenlopende kontekste waar die term
kultuur aangetref word, bied die (ontiese) struktuur van die kultuur-historiese aspek inderdaad 'n
eenheidsperspektief aan ons — ’n perspektief wat nie alleen rekenskap van die inherente
struktuurelemente van hierdie aspek gee nie, maar wat ook erkenning verleen aan die gegewe dat
alle gebeurtenisse en entiteite in beginsel in alle aspekte van die werklikheid en derhalwe ook in
die kultuur-historiese aspek funksioneer.

BIBLIOGRAFIE

Alexander, J.C. & Seidman, S. (red.) 1990. Culture and Society, Contemporary Debates. New York:
Cambridge University Press.

Altner, G. & Hofer, H. 1972. Die Sonderstellung des Menschen. Stuttgart: Fischer.

Altner, G. (red.) 1973. Kreatur Mensch, Moderne Wissenschaft auf der Suche nach dem Humanen. Minchen:
Moos.

Altner, G. 1976. The Nature of Human Behaviour. London: Allen & Unwin.

Bell, R., Edwards, D.V. & Wagner, R.H. 1969. Political Power: a Reader in Theory and Research. New
York: Free Press.

Benson, B. 2011. The Enterprise of Law. Justice Without the State. Oakland: The Independent Institute.

Berger, P.L. 1982. Invitation to Sociology, a Humanistic Perspective. Harmondsworth: Penguin.

Brand, P. 2001. Volk. In: Ritter, et al., Volume 11, pp.1080-1090.

Calhoun, C., Gerteis, J., Moody, J., Pfaff, S. & Virk, I. (eds). 2002. Contemporary Sociological Theory.
Oxford: Blackwell.

Cilliers P. 1998. Complexity and Postmodernism: Understanding complex systems. London: Routledge.

Coser, J.A. 1965. (ed.) Georg Simmel. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Derrida, J. 1997. Deconstruction in a Nutshell, a Conversation with Derrida. Uitgegee met kommentaar
deur John D. Caputo (The Villanova Roundtable). New York: Fordham University Press.

Distiller, N. 2008. Surviving the Future, Cultural Studies, 22(2): 273-283. http://dx.doi.
0rg/10.1080/09502380701789182.

Delmas, A. & Penn, N. (eds). 2011. Written Culture in a Colonial Context. Kaapstad: Universiteit van
Kaapstad.

Dooyeweerd, H. 1936. De Wijshegeerte der Wetsidee, Volume 2. Amsterdam: H.J. Paris.

Dooyeweerd, H. 1997. A New Critique of Theoretical Thought, Collected Works of Herman Dooyeweerd,
A Series, Volumes I-1V. (Algemene Redakteur D.F.M. Strauss.) Lewiston: Edwin Mellen.

Dooyeweerd, H. 2002. Encyclopedia of the Science of Law, Volume I, Introduction, A Series, Volume 8,
(Algemene Redakteur D.F.M. Strauss, Spesiale Redakteur A.C. Cameron.) Lewiston: Edwin Mellen.

Gadamer, H-G & Vogler, P. 1972. Neue Anthropologie, Volume I. Stuttgart: Georg Thieme.

Giddens. A. 1998. Interview Three — Structuration Theory (with C. Pierson). In: Pierson, 1998 (pp.75-93).

Gould, S.J. & Eldredge, N. 1977. Punctuated equilibria: the tempo and mode of evolution reconsidered. In:
Paleobiology, Volume 3, No. 2 (pp.115-151).

Gould, S.J. 2002. The Structure of Evolutionary Theory. Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of
Harvard University Press.

17 Daar is nie nader ingegaan op die aard van wat as ontiese normatiwiteit bestempel sou kon word nie,
maar hierdie problematiek is uitvoerig verantwoord in Strauss 2011b.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



664

Grosse, J.R. 2011. An Understanding of Heidegger’s Tool Analysis, http://www.lifeissues.net/writers/gro/
gro_056heidegger.html (besoek op 06-05-2011).

Haas, A. 1959. Das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen, Volume I, Basil:
Herder.

Habermas, J. 1998. Faktizitat und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen
Rechtsstaats. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heidegger, M. 1927. Sein und Zeit. Veertiende uitgawe. Tubingen: Niemeyer.

Hobbes, Th. 1651. Leviathan. Harmondsworth: Pelican (1968).

Hugli, A. 2004. Wert. In: Ritter, et al., Volume 12, pp. 556-558.

Kant, I. 1787. Kritik der reinen Vernunft, Tweede Uitgawe. Hamburg: Felix Meiner (1956).

Kant, 1. 1790. Kritik der Urteilskraft (1793, 1799). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1968).

Kant, 1. 1790. Kritik der Urteilskraft (1790, 1793, 1799). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
(1968).

Kosiek, R. 1976. Das Volk in seine Wirklichkeit. Berg am See.

Levine, D.M. 1971. George Simmel, on Individuality and Social Forms. Chicago: University of Chicago
Press.

Luyten, N.A. (red.) 1974. Fortschritt im heutigen Denken? Publikasie van die Gorres-Gesellschaft fiir
Interdisziplindre Forschung. Serie: Grenzfragen, Volume 4. Freiburg: Alber.

Narr, K.J. 1959. Die Abstammungslehre im Licht der Kulturgeschichte. In: Haas, 1959:388-452.

Narr, K.J. 1974. Tendenzen in der Urgeschichtsforschung. In: Luyten, N.A. (red.) 1974:85-125.

Narr, K.J. 1976. Cultural Achievements of Early Man. In: Altner, 1976:98-152.

Parsons, T. (red.) 1961a. Theories of Society, Foundations of modern sociological theory. New: The Free
Press.

Parsons, T. 1961. An Outline of the Social System. In: Parsons, 1961a:29-41.

Parsons, T. 1969. Politics and Social Structure. New Haven: Yale University Press.

Perpeet, W. 1974. Kultur, Kulturphilosophie. In: Ritter, et. al., Volume 4, pp.1309-1324.

Pierson, C. 1998. Conversations with Anthony Giddens: Making Sense of Modernity. Cambridge: Polity.

Rensch, B. 1968. (red.) Handgebrauch und Verstandigung bei Affen und Frilhmenschen. Symposium der
Werner-Reimers-Stiftung fur anthropogenetische Forschung. Bern: Huber.

Rickert, H. 1913: Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. (1902). Tiibingen: J.C.B. Mohr.

Rickert, H. 1921. System der Philosophie. Tubingen: J.C.B. Mohr.

Rickert, H. 1924. Die Probleme der Geschichtsphilosophie. Eine Einfiihrung. Derde, omgewerkte druk.
Heidelberg: Carl Winters Universiteitshoekhandel.

Ritter, J. Grunder, K. & Gabriel, G. (reds.) Historisches Worterbuch der Philosophie, Volume 4. Basel-
Stuttgart: Schwabe & Co.

Ritter, J. Griinder, K. & Gabriel, G. (reds.) 2001. 1976. Historisches Wérterbuch der Philosophie, Volume
11. Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.

Ritter, J. Griinder, K. & Gabriel, G. (reds.) 2004. Historisches Woérterbuch der Philosophie, Volume 12.
Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.

Rousseau, J.J. 1975. Du Contrat Social et Autres Oeuvres Politiques. Paris: Editions Garnier Fréres.

Schindwolf, O.H. 1972. Phylogenie und Anthropologie aus paléontologischer Sicht. In: Gadamer & Vogler,
1972:230-292.

Simpson, G.G. 1969. Biology and Man. New York: Harcourt.

Sorokin, P.A. 1962. Society, Culture and Personality. New York: Cooper Square.

Strauss, D.F.M. 1988. Tools and tool-making: An intersection between human and animal behaviour, South
African Journal of Ethnology, July, 11(3): 89-92.

Strauss, D.F.M. 1999. Volk en Staat op die kruispad van differensiasie en ontsluiting. Acta Varia. Bloemfontein:
UVS-Sasol Biblioteek. 1999(2).

Strauss, D.F.M. 2011. Relasiebegrippe in die lig van die vraag of Einstein in die eerste plek ’n
‘relatiwiteitsteorie’ ontwikkel het, Suid-Afrikaanse Tydskrif vir Natuurwetenskap en Tegnologie 30(1),
Art. #28, 8 pages. doi:10.4102/satnt. v30i1.28.

Strauss, D.F.M. 2011a. Normativity | — The Dialectical Legacy. In: South African Journal of Philosophy,
30(2):207-218.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



665

Strauss, D.F.M. 2011b. Normativity Il — An Integral Approach. In: South African Journal of Philosophy,
30(3):105-128.

Tomaselli, K.G. & Wright, H.K. 2008. Editorial Statement: African Cultural Studies. London: Routledge
(pp. 173-186). http://www.informaworld.com/smpp/title~content=t713684873.

Van Riessen, H. 1949. Filosofie en Techniek. Kampen: J.H. Kok.

Von Konigswald, G.H.R. 1968. Problem der &ltesten menschlichen Kulturen. In: Rensch, 1968:149-171.

Waterink, J. 1951. (red.) Cultuurgeschiedenis van het Christendom. Amsterdam: Elsevier (1948-1951).

Weideman, A. 2011. A Framework for the Study of Linguistics. Grand Rapids: Paideia.

Weingartner, R.H. 1965. Theory and Tragedy of Culture. In: Coser, 1965:122-134.

Windelband, W. 1924. Praludien; Aufsatze und Reden zur Philosophie und ihrer Geschichte. Negende druk.
Tubingen: J.C.B. Mohr.

Wright, H.K. 2007. Editorial: Notes on the (Im)Possibility of Articulating Continental African Identity. In:
Critical Arts, 16(2):1-18. http://www.tandfonline.com/loi/rcrc20. London: Routledge.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011



