
645

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Skakeringe van die begrip kultuur – in historiese 
en sistematiese perspektief
Nuances of the concept culture – in historical and systematic perspective

DANIE STRAUSS

Departement Filosofi e, Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein
dfms@cknet.co.za

DANIE STRAUSS word in 1971 as senior lektor in 
Wysbegeerte aan die destydse UOVS aangestel. 
Vanaf Januarie 1976 is hy bevorder tot mede-
professor en in Oktober 1977 word hy aangestel as 
professor en hoof van die Departement Wysbegeerte 
aan die UOVS. In 1994 vertrek by na Kanada waar 
hy as eerste Direkteur van die Dooyeweerd Centre 
die publikasie van die versamelde werke van 
Herman Dooyeweerd in Engels van stapel stuur. Hy 
keer in 1997 terug na Suid-Afrika en vanaf April 
1998 tot 31 Desember 2001 ageer hy as Dekaan van 
die nuwe Fakulteit van Geesteswetenskappe aan die 
UVS. Benewens 15 selfstandige publikasies, 40 
internasionale konferensie-voordragte en 20 bydraes 
tot ver samelde werke het meer as 260 vakartikels in 
nasionale en internasionale tydskrifte uit sy pen 
verskyn. In 2005 is ’n werk oor die wysgerige 
grondslae van die moderne natuurwetenskappe deur 
die Duitse Uitgewer Peter Lang gepubliseer, Para-
digmen in Mathematik, Physik und Biologie und ihre 
philosophische Wurzeln (216 pp.) (Frank furt am 
Main). In 2006 het ’n werk oor die sosiologie ook 
by Peter Lang verskyn – Reinte grating Social 
Theory – Refl ecting upon human society and the 
discipline of sociology (310 pp.) (Oxford: New 
York). In 2009 het sy werk, Philosophy: Discipline 
of the Disciplines by Paideia Press, Grand Rapids, 
USA verskyn (715 pp.). In 2011 is dit in Amsterdam 
deur die Stichting Reformatorische Filosofi e beloon 
as die mees omvattende uitbouing van die siste-
matiese erfenis van hierdie fi losofi e. Die uitgewer 
het versoeke tot die vertaling daarvan in Portugees 
en Spaans ontvang.

DANIE STRAUSS  was appointed as senior lecturer 
in Philosophy at the then UOFS in 1971. He was 
promoted to associate professor in January 1976 
and in October 1977 he became professor and head 
of the Department of Philosophy at the UOFS. In 
1994 he went to Canada, where as the fi rst Director 
of the Dooyeweerd Centre, he initiated the 
publication of the collected works of Herman 
Dooyeweerd in English. He returned to South 
Africa in 1997 and from 1 April 1998 to 31 
December 2001 he was Dean of the new Faculty 
of Humanities at the UFS. Apart from 15 inde-
pendent publications, 40 international conference 
papers and 20 contributions to collected works, he 
has published more than 260 articles in national 
and international journals. In 2005 his work on the 
philosophical foundations of the modern natural 
sciences was published by Peter Lang Publishers 
– Paradigmen in Mathematik, Physik und Biologie 
und ihre philosophische Wurzeln (216 pp.) 
(Frankfurt am Main). In 2006 Peter Lang published 
his work Reintegrating Social Theory – Refl ecting 
upon human society and the discipline of sociology 
(310 pp.) (Oxford  New York). In 2009 his work, 
Philosophy: Discipline of the Disciplines was 
published by Paideia Press, Grand Rapids, USA 
(715 pp.). In 2011 this book received the award for 
work in the fi elds of systematic philosophy or the 
history of philosophy for advancing the cause of 
the “Philosophy of the Cosmonomic Idea”. The 
Publisher has already received requests to translate 
this work into Portuguese and Spanish.

Danie Strauss



646

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

ABSTRACT
Nuances of the concept culture – in historical and systematic perspective
In following up on the exposition of Garuba and Raditlbalo regarding different nuances of the 
term culture, a number of questions are articulated that are direction-giving for the subsequent 
argumentation. The overall focus is to investigate the underlying (ontic) unity amidst the diverse 
contexts in which the term culture is found. While the word “value” entered our everyday parlance 
through the mediation of philosophical refl ection, the word “culture” obtained a richly nuanced 
meaning. One of these meanings relates to the idea of values. The neo-Kantian Baden school 
mediated this process and advanced a view in which culture is seen as the result of relating factual 
natural reality to values. Yet from a purely etymological point of view, the term culture is derived 
from the Latin term for agriculture, “cultura”. This generated the idea that culture results when 
nature is transformed by means of the use of tools. Since animals are also using tools, the further 
qualifi cation was that only human beings manufacture tools. Yet this also did not save the day for 
the uniqueness of humankind, because it appeared that animals can also make tools. Simpson 
eventually reverted to the perspective that only humans use tools to make tools. The archaeologist 
Narr went a step further, because archaeologists realised that the free formative imagination of 
human beings manifests itself in conformity with three criteria which are decisive for the typical 
human manufacturing of tools. When tools are made by humans, the form, the function and the 
mode of manufacturing should not be assumed automatically. Tools are cultural objects and what 
is peculiar about them is that they are made to make something else, which means that their 
foundational function and characteristic qualifying function are found within the same aspect of 
reality, namely the cultural-historical aspect. Attention is briefl y given to the legacy of the modern 
natural science ideal where it is not nature that is opposed to culture, but an assumed hypothetical 
state of nature, which is only transcended in a social contract. Marx discerned the assumptions 
underlying this idea also in the way in which Darwin recognises among beasts and plants his 
English society with its division of labour, competition, opening up of new markets, “invention”, 
and the Malthusian “struggle for existence”. In Darwin the animal kingdom fi gures as civil society. 
It was Rousseau who reacted against the rationalistic intellectual culture of the Enlightenment 
in his plea for the feeling of freedom present within humans. More than a century later the term 
culture entered Western society as part of the expression: cultural philosophy (in German: 
Kulturphilosophie). The distinction between natural sciences and cultural sciences emerged at 
the beginning of the 20th century, borrowing from the way in which Kant distinguished between 
the domains of is and ought (nature and freedom). The neo-Kantian twist assigned all values, 
norms, beliefs and meaning to culture as container, while degrading social reality into pure 
(a-normative) factuality. Culture and civilisation are respectively characterised in terms of subject-
object relations and subject-subject relations. Attention is given to those aspects that are distinct 
from the cultural-historical aspect but nonetheless contain an inner connection with the cultural-
historical aspect, manifest in expressions such as legal history, religious history, art history, 
economic history and intellectual history. The last part of the article focuses on people in an 
ethnic sense – as a cultural community. In conclusion a brief indication is given how to avoid 
both an atomistic (individualistic) and holistic (universalistic) view of human society. Therefore 
culture can never be appreciated as the root of human life, but merely as one branch among 
multiple other branches. Amidst the diverse nuances and diverging contexts in which the term 
culture is met the (ontic) structure of the cultural-historical aspect indeed provides us with a 
unifi ed perspective. It does not only account for the inherent structural elements present within 
this aspect, for acknowledgement is also given to the fact that all processes and entities in principle 
function within all aspects of reality and therefore also within the cultural-historical aspect.



647

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

KEY CONCEPTS: culture, values, cultural objects, cultural-historical aspect, culture and 
civilisation, ethnic group, cultural community, power, offi ce, identity, 
competence, giving shape to principles

TREFWOORDE: kultuur, waardes, kultuurobjekte, kultuur-historiese aspek, kultuur en 
beskawing, volk, kultuurgemeenskap, mag, amp, identiteit, kompetensie, 
vormgewing aan beginsels

OPSOMMING
Na aanleiding van die uiteensetting van Garuba en Raditlbalo oor nuanseringe van die term kultuur 
is ’n aantal vrae geformuleer wat rigtinggewend kan wees vir die argumentering in hierdie artikel. 
Die oorkoepelende fokus is om na die onderliggende (onties-gegewe) eenheid te midde van hierdie 
verskeidenheid te soek. Terwyl die woord “waarde” ons alledaagse taal via die bemiddeling van 
wysgerige nadenke betree het, besit die woord “kultuur” ’n ryk-geskakeerde betekenis. Een van 
die betekenisse hou verband met die idee van “waardes”. Hierdie proses is deur die neo-Kantiaanse 
Badense skool bemiddel en wel deur die siening te ontwikkel dat kultuur die resultaat is wanneer 
die feitlike natuurwerklikheid op waardes betrek word. Vanuit ’n suiwer etimologiese gesigspunt 
is die term kultuur egter van die Latynse term “cultura” afgelei. Dit het geboorte geskenk aan die 
idee dat kultuur resulteer wanneer die natuur getransformeer is deur die gebruik van gereedskap. 
Aangesien diere ook werktuie gebruik, is die verdere kwalifi sering toegevoeg, naamlik dat slegs 
mense werktuie maak. Daardeur kon die uniekheid van die mens weliswaar nie gered word nie, 
want dit sou blyk dat diere ook werktuie kan maak. Simpson het eventueel die siening verdedig 
dat slegs die mens gereedskap gebruik om gereedskap mee te maak. Die argeoloog Narr het ’n 
verdere stap gegee omdat argeoloë besef het dat die vrye menslike vormingsfantasie beantwoord 
aan drie maatstawwe wat deurslaggewend is vir menslike werktuigvervaardiging. Wanneer mense 
werktuie maak, mag die vorm, funksie en vervaardigingswyse nie by voorbaat gesuggereer wees 
nie. Die besondere aard van gereedskap as kultuurobjek is dat dit gemaak is om iets anders mee 
te maak, wat beteken dat sowel die funderings- as kwalifi seringsfunksie daarvan in die kultuur-
historiese aspek te vind is. Aandag word vlugtig gegee aan die erfenis van die moderne 
natuurwetenskapsideaal, hoewel die fokus nie gerig is op die natuur wat teenoor kultuur staan 
nie, maar op die veronderstelde natuurtoestand, wat slegs in die maatskaplike verdrag te bowe 
gekom kan word. Marx het die aannames onderliggend aan hierdie idee raakgesien in die wyse 
waarop Darwin by diere en plante sy Engelse samelewing onderken het met die verdeling van 
arbeid wat daarin aanwesig is asook die mededinging en opening van nuwe markte, “skepping” 
en die Malthusiaanse “stryd om bestaan”. By Darwin fi gureer die diereryk as burgerlike 
samelewing. Dit was Rousseau wat skerp sou reageer teen die rasionalistiese intellektuele kultuur 
van die Verligting. Hy het dit gedoen in sy pleidooi vir die vryheidsgevoel van die mens. Meer as 
’n eeu later het die term kultuur in die Westerse samelewing sy verskyning gemaak as deel van 
die uitdrukking kultuurfi losofi e. Die onderskeiding tussen natuurwetenskappe en kultuurweten-
skappe het aan die begin van die 20ste eeu verskyn en wel deur aan te leun op die onderskeiding 
wat Kant getref het tussen die gebiede van is en behoort (natuur en vryheid). Die neo-Kantiaanse 
verskuiwing het alle waardes, norme, oortuigings en sin binne die mandjie van kultuur geplaas 
deur tegelyk die sosiale werklikheid tot ’n puur feitlike (a-normatiewe) bestaan te denatureer. 
Kultuur en beskawing is onderskeidelik getipeer in terme van subjek-objek- en subjek-
subjekrelasies. Die kultuur-historiese aspek kan ook vanuit niehistoriese aspekte in die visier 
gekry word. Dan ontmoet ons saamgestelde uitdrukkings soos regsgeskiedenis, kunsgeskiedenis, 
ekonomiese geskiedenis, godsdiensgeskiedenis, en so meer. Kultuur kan egter nie as die 



648

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

wortelverbintenis van mens-wees waardeer word nie, eenvoudig omdat mens-wees steeds méér 
is as enige sosiaal-gedifferensieerde verbintenis of identiteit waarin mense mag staan. Te midde 
van die verskeidenheid nuanseringe en uiteenlopende kontekste waar die term kultuur aangetref 
word, bied die (ontiese) struktuur van die kultuur-historiese aspek inderdaad ’n eenheidsperspektief 
aan ons – ’n perspektief wat nie alleen rekenskap gee van die inherente struktuurelemente van 
hierdie aspek nie, maar wat ook erkenning verleen aan die gegewe dat alle gebeurtenisse en 
prosesse in beginsel in alle en derhalwe ook in die kultuur-historiese aspek van die werklikheid 
funksioneer.

1. INLEIDENDE OORSIG: BEGRIPSBEPALING

Wanneer besin word oor die aard van kultuur, kan uiteraard verskillende benaderings gevolg word. 
Uit hoofde van die oewerloosheid van die gebruikskontekste van die term kultuur is dit derhalwe 
wenslik om ’n gestruktureerde begrensing van die tema deur te voer. Vandaar dat die term histories 
en sistematies uitgelig is. Wanneer na die geskiedenis van ’n woord gekyk word, handel dit 
enersyds oor die vermeende “oorspronklike” betekenis van die woord en andersyds oor die 
nuanseringe en veranderinge wat dit in die loop van die tyd ondergaan het. Dit geskied gewoonlik 
met die gepaardgaande uitbreiding van die betekenisgebied van die betrokke woord. Daarby moet 
in gedagte gehou word dat hoewel die woord kultuur ’n selfstandige naamwoord is, dit dikwels 
ook as byvoeglike naamwoord aangewend word, soos wanneer ons van kulturele gebeurtenisse 
of kulturele stylfi gure sou praat. Dit gebeur ook in die intellektuele diskoers van wetenskaplike 
dissiplines.
 Harry Garuba en Sam Raditlbalo merk op dat Raymond Williams die woord kultuur onder 
die twee of drie moelikste defi nieerbare terme in Engels tel – en dan haal hulle Bocok aan wat 
die volgende vyf betekenisonderskeidinge uitlig:

 1 Culture = cultivating the land, crops, animals.
 2 Culture = the cultivation of the mind; the arts; civilisation.
 3 Culture = a general process of social development; culture as a universal process (the 

Enlightenment conception of culture).
 4 Culture = the meanings, values, ways of life (cultures) shared by particular nations,  

groups, classes, periods (following Herder).
 5 Culture = the practices which produce meaning; signifying practices (Garuba & Raditlbalo, 

2008:38).

Die vraag wat onmiddellik gevra kan word, is of hierdie verskillende betekenisonderskeidinge ’n 
innerlike samehang weerspieël. ’n Antwoord op hierdie vraag roep egter talle verbandhoudende 
vrae op. Allereers moet egter gewys word op gesigspunte wat toeligting verskaf op die gemelde 
vyf punte.
 Die onderskeiding wat soms in Duits getref word tussen persoonskultuur (beskawing) en 
saakkultuur hou duidelik verband met punte een en twee. In die derde punt word ’n breë 
samelewingsinhoud uitgelig, wat vervat is in die idee van kultuurontwikkeling. Hoewel die outeurs 
kultuur in die vierde nunasering daarvan op Herder terugvoer, sal ons hieronder aantoon dat dit 
(saam met punt vyf) ook die deurwerking van die gedagtewêreld van die neo-Kantiaanse Badense 
denkskool beliggaam.
 In opvolging van ’n blik op die historiese ontwikkeling van die begrip kultuur kan verskeie 
sistematiese vrae aan die orde gestel word. Dan word die weg van sistematiese analise gevolg, 
dit wil sê dan word besin oor die aard van kultuur en oor hoe kultuur met ander gegewens in die 



649

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

ervaringswêreld van die mens saamhang en daarvan verskil. Byvoorbeeld, wat is die verband 
tussen gereedskap (en tegniek) en kultuurvorming? Watter rol speel die menslike vrye 
vormingsfantasie in kultuurvorming? Wat word beliggaam in die kulturele subjek-objekrelasie? 
Waarom word die samelewing waarin Hobbes, Rousseau, Darwin en Marx hulle bevind het die 
model vir hul verstaan van die natuur? Hou dit verband met die spanning (dialektiek) tussen 
natuur en kultuur (menslike vryheid) wat in die moderne fi losofi e aangetref word? Watter bydrae 
het die ontstaan van die kultuurfi losofi e tot ons verstaan van kultuur in die menslike samelewing 
gelewer? Wat is die historiese agtergrond van die invloedryke neo-Kantiaanse Badense skool met 
die sentraalstelling van feite en waardes? Lê hierdie skool se denke ten grondslag aan die 
boedelskeiding tussen kultuur en samelewing – waar eersgenoemde norme, waardes, betekenisse 
en oortuigings (beliefs) omvat terwyl laasgenoemde dui op die feitlike (a-normatiewe) sosiale 
werklikheid? Wat is die verband tussen kulturele subjek-objekrelasies en kulturele subjek-
subjekrelasies (vergelyk Habermas se opposisie van instrumentele en kommunikatiewe 
handelinge)? Kan daar nog in ’n postmoderne konteks van kulturele identiteit en kultuuront-
wikkeling gepraat word? Hou dit verband met die proliferering van ’n verskeidenheid 
kultuurgemeenskappe (volke)? Kan die volk (as kultuurgemeenskap) met die staat (as regsverband) 
vereenselwig word? Is dit moontlik om ’n teoretiese alternatief te vind vir die spanning tussen 
(sosiologiese) atomisme (individualisme) en sosiologiese holisme (universalisme)? 
 Die beantwoording van hierdie vrae sal aan die lig bring tot watter mate die uniekheid van 
kultuur en kulturele verskynsels tegelyk die onverbreeklike samehang daarvan met ander ge gewens 
in die werklikheid na vore bring en terselfdertyd bevestig dat twee basiese wysgerige insigte ook 
in hierdie verband steekhoudend is: (i) alles is uniek, en (ii) alles hang met alles saam.
Ons let voorlopig eers op enkele sienings van wat kultuur is.

2. NATUUR EN KULTUUR – VAN EKONOMIESE WAARDE TOT KULTUUR-
WAARDES AS EISE VAN BEHOORT

Gedurende die laaste 150 tot 200 jaar het dit herhaaldelik gebeur dat opvattinge en selfs bepaalde 
woorde of terme wat in ’n wysgerige konteks ontstaan het, in die alledaagse spraakgebruik ingang 
gevind het. ’n Voorbeeld hiervan is te sien in die gebruik van die woord “waarde”. Oorspronklik 
(etimologies gesien) kom hierdie woord uit die sfeer van ekonomiese handelinge waar dit 
aangewend is om die “prys” of “koopsom” van ’n handelsitem aan te dui. Veel later, aan die einde 
van die negentiende en die begin van die twintigste eeu, was dit veral die neo-Kantiaanse Badense 
skool (Windelband, Rickert en Weber – in navolging van Nietzsche) wat verantwoordelik was 
vir die inburgering van die term waarde – in die sin waarin ons tans nog daaraan gewoond is (dit 
wat wenslik of begerenswaardig is). Dit is tewens algemeen bekend in ons alledaagse taalgebruik 
– elkeen praat gemaklik van of oor sy of haar waardes (vgl. Hügli 2004:556).
 Die neo-Kantiaanse Badense denkskool, waarbinne die term waarde prominensie ontvang 
het, het die idee van waardes aan twee verdere gesigspunte verbind. Aan die een kant is ruimte 
gegee aan die natuurwerklikheid in die konkrete feitlikheid daarvan en aan die ander kant is ’n 
tydlose, ideële bestaanswyse aan waardes toegeken. Wanneer hierdie natuurwerklikheid op ideële 
waardes betrek word, vind ons volgens hierdie denkskool kultuur as neerslag.
 Merkwaardig genoeg het die waarde-fi losowe weinig aandag gegee aan die kultuurprodukte 
wat deur middel van “Wertbeziehung” [betrekking op waardes] beslag gekry het. Juis die argeologie 
het ons aandag egter daarop gevestig dat die vroegste kulture aan die hand van die aard van hul 
werktuie geklassifi seer word – vanaf die “sagte” kulture tot by prehistoriese indelings soos die 
vroeë-, middel- of laat-kliptydperk (in Engels: paleolithic, mesolithic en neolithic).



650

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

 Hierdie besondere rol van werktuie benodig derhalwe ’n nadere verantwoording van die aard 
van gereedskap.

3. KULTURELE SUBJEK-OBJEKRELASIES – DIE AARD VAN GEREEDSKAP AS 
KULTUURPRODUK

Suiwer etimologies gesien, verwys die gebruik van die woord “kultuur” na die Latynse term vir 
akkerbou – “cultura”. Gedurende die voorgeskiedenis, wat teruggryp na Cicero, is die woord cultura 
steeds verbind aan ’n genitief, soos “cultura animi”, “cultura Christianae religionis”, en “cultura 
dolorum”. Die akkerbou-agtergrond van die woord kultuur appelleer op die uniek-menslike vermoë 
en wyse van werktuigvervaardiging. Die oorspronklike beskouing was dat die vermoë om werktuie 
te gebruik die mens van die dier onderskei. Nadat egter aangetoon is dat diere ook werktuie kan 
gebruik, moes hierdie maatstaf gewysig word. Met verrekening van Oakley se siening, beklemtoon 
Overhage gevolglik dat die onderskeidende vermoë van die mens uit die máák van werktuie blyk, 
in onderskeiding van die blote benutting daarvan (Overhage 1974:359). Selfs Simpson tipeer die 
mens kernagtig in “gereedskapsterme”: “man is the only living animal that uses tools to make 
tools” (Simpson 1969:91).
 Martin Heidegger wys daarop dat dit tot die aard van werktuie (gereedskap) behoort dat dit 
gemaak is om iets anders mee te maak. Heidegger vermeld die funksie van ’n werktuig as “iets 
om mee te ...”: “Every piece of equipment has an ‘in-order-to’ quality. We use a pen in order to 
write” (soos weergegee deur Grosse 2011). Volgens die ingenieur-fi losoof, Van Riessen, word die 
unieke aard van gereedskap daarin gevind dat dit sowel ’n tegnies-historiese grondlegging as ’n 
tegnies-historiese stempel besit. Dit beteken dat gereedskap ’n vormingsbasis en ’n 
vormingsgerigtheid besit (sien Van Riessen 1948:509). Schuurman verduidelik hierdie verskil in 
terme van die onderskeiding tussen die funderingsfunksie en kwalifi seringsfunksie van tegniese 
objekte: 

 The foundational function of technological objects is the cultural-historical or technical 
function. It is in this function that the stage of technological development fi rst fi nds expression. 
We call this function, which is an object function, the technological form function. The 
technological form function manifests the result of the free human forming, or shaping, of 
the things formed … The destinational or qualifying function of a technological object is 
also an object function: it is the cultural or technological forming function, which must be 
disclosed or activated by a person in a subject/object relation. (Schuurman, 2010:10) 

Hierdie omskrywing is egter ’n tipering van die aard van tegniek, want in onderskeiding van die 
wyduiteenlopende gespesifi seerdheid van allerlei kultuurprodukte soos geld, motors en proefbuise 
(onderskeidelik ekonomies, sosiaal en akademies gestempel), is gereedskap die enigste 
kultuurproduk van die mens wat ge-máák is (die tegniese vormings-basis daarvan) om iets anders 
mee te máák (die tegniese vormings-stempel daarvan). Die gebruik om van kultuurobjekte te praat, 
belig daarom die gegewe dat gereedskap beslag kry in ’n kulturele subjek-objekrelasie. Die belang 
van dergelike tegniese kultuurprodukte (gereedskap) blyk daaruit dat dit nuttig kan wees as 
onderskeidingskriterium namate dit geblyk het dat anatomiese en morfologiese kriteria by 
fossielvondste grootliks te kort skiet om te bepaal of die aard van die betrokke fossiele menslik 
of dierlik is. Dit sou daartoe lei dat steeds meer aangeleun word op bewyse van tipiese menslike 
kultuuraktiwiteite – waardeur die argeologie ten tonele gevoer is. Reeds in 1959 het die argeoloog 
K.J. Narr daarop gewys dat “oorwegend natuurwetenskaplike ingestelde afstammingsnavorsers 



651

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

die grense tussen mens en dier opnuut dáár begin soek waar die tipies menslike geestelikheid blyk 
uit eenduidige aanduidings van kulturele werksaamheid” (Narr 1959:393). Dit hang ten nouste 
saam met die menslike regop liggaamshouding, die doelgerigte vervaardiging van werktuie en 
die gebruik van vuur (vgl. Schindewolf 1972:235).
 Dit sou weliswaar blyk dat menslike kultuurvorming deurslaggewend afhanklik is van ’n 
besondere menslike vermoë, welbekend as die menslike verbeelding.

4. KULTUUR: DIE PRODUK VAN DIE MENS SE VRYE VORMINGSFANTASIE

Die opvallende en onderskeidend-menslike kultuuraktiwiteite is besonder nou verbonde aan die 
vrye vormingsfantasie wat ten grondslag lê aan alle tegniese uitvindings van die mens. Tereg wys 
Von Königswald daarop dat die mens ’n kultuurmens is en dat “sonder kultuur geen menswaardige 
Dasein [Dasein = konkrete bestaan] te bedink is nie” (Von Königswald 1968:150). Met vermelding 
van die feit dat menslike werktuie juis met die oog op toekomstige gebruik gekonseptualiseer word, 
stel hy dan ook eksplisiet dat daar reeds in die vroegste fase van die paleolitikum [d.i. die vroeë 
klip-tydperk] sprake van ’n egte uitvinding is (Von Königswald 1968:167). Juis die aanwesigheid 
van die mens se vindingryke vormingsfantasie bied die basis vir prakties-bruikbare argeologiese 
kriteria aan die hand waarvan tipies menslike werktuie onderskei kan word. Omdat diere inderdaad 
ook werktuie kan maak, word ’n verdere onderskeidingskriterium benodig. Hierdie spesifi kasie 
vind ons in die drie maatstawwe wat die argeoloog Narr onderskei. Met behulp daarvan kan egte 
menslike werktuie, as produk van menslike kultuurvorming, onmiskenbaar geïdentifi seer word:

 (1) Die vorm van die werktuig wat vervaardig word, moet nie gesuggereer (of: voorafbepaal) 
word deur die oorspronklike rumateriaal nie (bv. in onderskeiding van ’n stok waarvan 
slegs hinderlike takkies en blare verwyder moet word);

 (2) die funksie van die werktuie mag nie gesuggereer word nie (’n blote klip is bv. ’n 
versterking van die vuis; ’n stok ’n verlengstuk van die arm of vingers), dit wil sê die 
werktuie mag nie bloot uitgebreide liggaamsorgane wees nie;

 (3) die vervaardigingswyse mag nie gesuggereer wees nie, met appèl op die tegniese moment 
wat impliseer dat werktuie gevorm moet word met behulp van (gevormde of ongevormde) 
werktuie (vgl. Narr 1974:105 asook Narr 1976:99-101; sien ook Strauss 1988).

Die kern van hierdie drie maatstawwe is gegee in die appèl wat dit op die vrye menslike 
vormingsfantasie uitoefen. Bykomend dui die feit dat die vroegste menslike werktuie veeldoelig 
was en eers gaandeweg relatief gespesialiseerd geraak het met die oog op diensbaarheid aan ’n 
spesifi eke doel, daarop dat die middel-doel-relasie ’n inherente eienskap van alle werktuie is. Die 
tipies menslike gebruik van werktuie veronderstel daarom die mens se analitiese vermoë om 
middele van doeleindes te onderskei en dit gee gestalte aan die bogemelde vrye kulturele 
vormingsfantasie van die mens.
 Hierdie vrye kulturele vormingsfantasie van die mens is ingebed in die ryklik-geskakeerde 
keuse-vryheid waaroor die mens beskik. In die ontwikkeling van die moderne fi losofi e is hierdie 
keuse-vryheid egter vasgevang in die dialektiek van natuur en vryheid (vgl. Strauss 2011a).



652

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

5. NATUURTOESTAND EN KULTUURTOESTAND IN DIE MODERNE FILOSOFIE 
VAN DIE MENSLIKE SAMELEWING – DIE ONDERLIGGENDE SPANNING 
TUSSEN NATUUR EN VRYHEID

Kultivering of kultuurvorming is deurslaggewend afhanklik van die werktuie of gereedskap wat 
deur die mens ontwikkel en gebruik word. Dit stel die mens spreekwoordelik in staat om natuur 
tot kultuur te omvorm.
 Tydens die vroeg-moderne tyd het Samuel Pufendorf egter ’n ander waardering van kultuur 
gegee. Daarin handel dit nie oor dit wat teenoor die (niemenslike) natuur gestel word nie, maar 
oor dit wat teenoor ’n bepaalde toestand waarin die mens verkeer geplaas word – naamlik ’n 
sogenaamde natuurtoestand. In sy natuurregsleer sien Pufendorf hierdie natuur-toestand nie meer 
(teologies) as die “paradys-oer-toestand” van Adam nie, maar veeleer, onder die invloed van 
Hobbes, as ’n ongelukkige toestand buite die menslike samelewing (vgl. Perpeet 1974:1309).
 Die vraag na ’n geordende samelewing het gedurende hierdie fase van die moderne wysgerige 
denke ’n poging aangewend om ’n rasionele verklaring te bied vir die bestaan van ’n geordende 
samelewing. Teenoor Hobbes se natuurtoestand, wat as ’n stryd van almal teen almal (bellum 
omnes contra omnes) gekenskets is (sien Hobbes 1651, Deel 1, Hoofstuk 14 1968:189), het 
Rousseau die natuurtoestand positief beskryf, maar desnieteenstaande ook die oortuiging verdedig 
dat ’n oorgang na die staatstoestand benodig word (Rousseau 1966:11 e.v.). Die hele idee van ’n 
sosiale verdrag spruit egter voort uit die aanvanklike opmars van wat verskeie fi losowe later as 
die moderne (humanistiese) natuurwetenskapsideaal sou tipeer. Hierdie natuurwetenskapsideaal 
het aanvanklik in diens gestaan van die strewe van die moderne Renaissance-mens om outonoom 
(self-wetstellend) en vry te wees. Hierdie vryheidstrewe het beslag gekry in die nuwe 
persoonlikheidsideaal wat in die opkomende wiskundige natuurwetenskappe die middel gesien 
het met behulp waarvan die hele werklikheid redelik gerekonstrueer sou kon word – ooreenkomstig 
die rasionele ontwerp van die menslike verstand. Dit vorm die kern van die rasionalistiese 
intellektuele kultuur waarteen Rousseau spoedig in opstand sou kom. Hobbes het nog in die begrip 
van ’n “bewegende liggaam” die grondbeginsel van sy rekonstruksie van die werklikheid gevind 
en in die algemeen het al die variante van die nuwe natuurregtelike verdragsteorieë uitgegaan van 
die “eenvoudigste elemente (atome)”, dit is, in die geval van die menslike samelewing, die 
individue, met behulp waarvan die sosiale werklikheid teoreties gerekonstrueer moes word. Die 
verdragsteorieë is daarom ’n prominente vergestalting van die rasionalistiese kultuur van die 
modernisme, wat sy hoogtepunt in die Aufklärung van die 18de eeu (Verligting) sou vind.
 Wat merkwaardig in hierdie ontwikkelingsgeskiedenis is, is dat ’n bepaalde siening van die 
menslike kultuur (samelewing) oorgedra is op die natuur – ’n instelling wat die denke van relatief 
uiteenlopende fi gure verbind.

6. HOBBES, DARWIN EN MARX: NATUUR VIND SY BASIS IN KULTUUR

Gould en Eldredge wys pertinent op een van die uitlopers van hierdie rasionalistiese kultuurerfenis. 
Karl Marx, in ’n beroemde brief uit die jaar 1862, het aan Engels geskryf dat Darwin die samelewing 
waarin hy homself bevind het, terugvind in sy verstaan van die natuur waarin evolusie afspeel. 
Marx skryf:

 It is remarkable how Darwin recognizes among beasts and plants his English society with its 
division of labor, competition, opening up of new markets, ‘invention,’ and the Malthusian 
‘struggle for existence’. It is Hobbes’s ‘bellum omnium omnes’ [war of all against all] and 
one is reminded of Hegel’s Phenomenology, where civil society is described as a ‘spiritual 



653

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

kingdom,’ while in Darwin the animal kingdom fi gures as civil society. (Soos weergegee deur 
Gould & Eldredge 1977:145)

Die Duitse paleontoloog, Otto Schindewolf, wys ook op ’n element van hierdie rasionalistiese 
kultuur by Darwin. Dit blyk uit sy siening van die “natuurhuishouding” waar plante en diere as 
samelewingsgenote beskou word, as burgers van die natuur, analoog aan die burgers van ’n staat. 
Hy meen dat die liberalisme die bevoegdheid aan die staat ontneem het om die reg van die enkeling 
te skend: 

 Ook Darwin het altyd geveg teen die oortuiging dat die natuur deur een of ander hoëre wette 
beheers word, wette wat die verhouding tussen diere onderling reguleer; die diere en plante 
behoort slegs deur hul egoïstiese lewenswyse wette aan hulself op te lê. Dit sou skaars 
begryplik wees hoe Darwin soseer die sosiologiese teoretici sou kon beïnvloed as ’n mens 
nie geweet het dat sy teorie self ’n sosiologie van die natuur daarstel nie, dat Darwin die 
heersende ideaal van die Engelse staat van sy tyd op die natuur oorgedra het ... – Laissez 
faire, lassex passer [laat maar staan, laat maar gaan]. (Schindewolf 1972:335 – vertaling uit 
die Duits: DFMS) 1

Hierdie rasionalistiese denkkultuur is ingebed in die ontwikkeling van die moderne fi losofi e waarin 
aanvanklik, soos ons opgemerk het, voorrang aan die natuurwetenskapsideaal verleen is. Met 
behulp daarvan is die hele werklikheid vasgevang in kategorieë soos ruimtelike uitgebreidheid 
(Descartes en Spinoza), die diskrete en die kontinue (Leibniz met sy diskrete monade en sy 
kontinuïteitswet – die lex continui), bewegende liggaam (Hobbes) en waarneming (Locke, Berkeley 
en Hume – die Britse empiriste). Steeds het hierdie natuurwetenskapsideaal egter ’n bedreiging 
vir die menslike kulturele vryheid ingehou. 
 Dit was uiteindelik Rousseau wat die oorgang van die natuurmotief na die vryheidsmotief 
deurgevoer het. Sy voorkeur vir die vryheidspool van die moderne denkontwikkeling blyk 
onmiskenbaar uit die voorlegging wat hy gemaak het in reaksie op die prysvraag wat die Akademie 
van Dijon in 1750 uitgeskryf het.
 Die vraagstuk waarop ingegaan moes word, betref die vraag of die herinstelling van die 
wetenskappe en die kunste bygedra het tot ’n suiwering van die moraal. Rousseau antwoord totaal 
negatief. Met verwysing na ’n klassieke tradisie wat teruggryp na Egipte en Griekeland, 
waarvolgens die god wat die wetenskap ontdek het as ’n vyand van die welwese van die mensdom 
gesien is, het Rousseau die siening verdedig dat die kuns en wetenskap ontstaan het as gevolg 
van die tekortkominge van die mens (Rousseau 1975:12). Die doelstellinge van die wetenskap is 
boos en gevaarlik vir die mensheid – as produk van ydelheid genereer die wetenskap op sy beurt 
ydelheid (Rousseau 1975:13). Die vooruitgang van die wetenskap het gevolglik volgens hom niks 
positiefs ten bate van die welstand van die mensheid teweeggebring nie. In feite het dit die menslike 
moraal sleg gemaak (Rousseau 1975:22). Die fokus op hierdie negatiewe houding ten opsigte van 
die humanistiese wetenskapsideaal in die rasionalistiese kultuur van sy dag is duidelik sigbaar in 
die volgende vraag wat Rousseau stel: “Waarom sal ons ons geluk op die mening van andere bou 
as ons dit in onsself kan vind?” (Rousseau 1975:23 – vertaling uit die Frans: DFMS).
 Nadat Kant weer die voorrang aan die mens se vermeende sedelike outonomie sou gee, het 
daar in die loop van die 19de eeu ’n nuwe ontwikkeling na vore getree. Teen die einde van die 19de 
eeu het die term kultuurfi losofi e binne die Duitse wysgerige denkgemeenskap verskyn, spoedig 

1  Elders stel Gould sy eie beoordeling: “In fact, I would advance the even stronger claim that the theory 
of natural selection is, in essence, Adam Smith’s economics transferred to nature” (Gould 2002:122).



654

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

opgevolg deur koppel-woord aanduidinge waarin kultuur ’n afhanklike of dienende rol sou speel. 
Dit het na vore gekom in uitdrukkings soos godsdiens-kultuur, kuns-kultuur, politieke kultuur en 
denk-kultuur. Waar die tradisionele onderskeiding tussen gees en liggaam aanleiding gegee het 
tot ’n onderskeiding tussen geesteswetenskappe en natuurwetenskappe, sou die groterwordende 
invloedsfeer van die woord kultuur spoedig lei tot ’n alternatiewe onderskeiding, naamlik dié 
tussen kultuurwetenskappe en natuurwetenskappe. Dit bring ons in aanraking met die gedagte-
wêreld van die neo-Kantianisme waarna ons reeds vroeër verwys het.

7. DIE INVLOEDRYKE ERFENIS VAN DIE NEO-KANTIAANSE BADENSE 
DENKSKOOL

Die neo-Kantiaanse Badense skool neem ’n prominente plek in hierdie opsig in. Rickert verduidelik 
in ’n werk oor die fi losofi e van die geskiedenis dat die natuur geen sin of betekenis besit nie. 
Daarteenoor is die geskiedeniswetenskap gerig op kultuur wat gesien is as die gebied van die 
sintuiglik-werklike, sin-ryke en betekenisvolle historiese gebeurtenisse (Rickert 1924:27). 
Bykomend word gestel dat die natuurwetenskappe veralgemenend of generaliserend te werk gaan, 
terwyl die kultuurwetenskappe individualiserend arbei (Rickert 1924:32). Nie alleen word die 
werklikheid natuur as dit vanuit die perspektief van die algemene (universele) betrag word nie, 
want dit word kultuur indien aandag gegee word aan die uniek-individuele. Windelband onderskei 
tussen wetstellende en uniekheidsoekende (nomotetiese en idiografi ese) wetenskappe (Windelband 
1924:145). Hy glo dat kultuur ontstaan wanneer die feitlike natuurwerklikheid op waardes betrek 
word (dus deur Wertbeziehung). Sonder verwerklikte kultuurwaardes bestaan slegs (a-normatiewe) 
natuurverskynsels. Rickert verduidelik dit soos volg: “... die ervaarbare werklikheid kan nog onder 
’n ander logiese gesigspunt beskou word as onder dié waaronder dit natuur is. Dit word natuur 
wanneer dit beskou word met betrekking tot die algemene en dit word geskiedenis wanneer dit 
beskou word met verrekening van die besondere en individuele” (Rickert 1913:224).
 Die siening van die neo-Kantiaanse Badense skool moet uiteraard teen die agtergrond van 
die oorspronklike stellingname van Kant geplaas word, want die onderskeiding tussen natuur 
(syn) en waardes stem ooreen met Immanuel Kant se teenoorstelling van is en behoort (Sein en 
Sollen) wat verband hou met die onderskeiding tussen “wese” en “verskyning” (Ding-an-sich en 
Erscheinung) wat hy in sy Kritiek van die Suiwere Rede tref. Hierdie spanning gaan gepaard met 
die boedelskeiding tussen natuur en vryheid in sy denke (wetenskapsideaal en persoonlikheids-
ideaal) (vgl. Kant 1787:562-565). Die domein van verskynsels is onderworpe aan die 
noodwendigheid van (natuur-)kousaliteit (oorsaak en gevolg) terwyl die bo-sinnelike sfeer van 
die praktiese rede ’n tuiste bied aan die eise van “behoort”. Elkeen van hierdie twee sfere besit 
sy eie wetgewer (vgl. Kant 1790:LIII-LIV). Hierdie tweedeling sou deur die bemiddeling van die 
neo-Kantiaanse denkers veral in die sosiologie ’n besondere invloed verwerf deurdat die Kantiaanse 
skeiding tussen is en behoort (natuur en vryheid) uitgebou is tot die skeiding van feit en waardes 
(met as korrelaat die skeiding tussen sogenaamde synsoordele en waarde-oordele).2 By Kant het 

2  Hoewel Peter Berger nog getrou vashou aan hierdie neo-Kantiaanse boedelskeiding van feite en waardes 
(vgl. Berger 1982:16), openbaar hy wel ’n kritiese ingesteldheid teenoor die klassieke natuurwetenskaps-
ideaal onder Amerikaners: “Since science is an almost sacred entity among Americans in general and 
American academicians in particular, the desire to emulate the procedures of the older natural sciences 
is very strong among the newcomers in the market-place of erudition ... The irony of this process lies 
in the fact that natural scientists themselves have been giving up the very positivistic dogmatism that 
their emulators are still straining to adopt” (Berger 1982:24).



655

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

dit gestalte gekry in die skeiding van wetenskap en geloof,3 en by die Neo-Kantiane in die strewe 
na ’n waarde-vrye wetenskap wat nie al te ver van die positivistiese geloof in ’n “objektief-neutrale” 
wetenskap verwyder is nie.

8. NAWERKENDE INVLOED IN DIE 20STE EEUSE SOSIOLOGIE

Die belang van hierdie verwikkelinge vir die begrip kultuur sien ons veral in die denke van die 
sosiologiese navolgers van die Badense skool, met name by sosioloë soos Parsons, Sorokin en 
McIver.4 Die gebied van die “syn” (die “is”) word aan die sosiale werklikheid in die feitlikheid 
daarvan toegewys, en die gebied van “waardes” aan die nuwe omvattende tuiste van normaliteit, 
naamlik kultuur. Hiervolgens omvat kultuur onder meer oortuigings (“beliefs”), sin (“meanings”), 
waardes (“values”) en norme (“norms”).
 Volgens Sorokin word die “super-organic domain” deur mense gekonstrueer en gekonstitueer 
deur “meanings and values superimposed upon the biophysical properties of interacting persons” 
(Sorokin 1962:47). Volgens hom is sin, waarde en norm bloot wisselterme wat alternatiewelik 
gebruik word “to denote a general class of meaningful phenomena”. Rickert meen dat waardes 
daardeur gekenmerk is dat dit geld (Rickert 1921:370).
 Sorokin plaas “society” en “culture” naas mekaar. Die totaliteit van die feitlike relasies wat 
tussen mense bestaan, word as die “samelewing” aangedui terwyl kultuur gesien word as die 
“meanings”, waardes en norme wat deur menslike persoonlikhede geïnternaliseer word. Hy stel 
dat “sosio-kulturele” interaksie gekonstitueer word deur “society as the totality of interacting 
personalities, with their socio-cultural relationships and processes,” sowel as deur “culture as the 
totality of the meanings, values and norms possessed by the interacting persons and the totality 
of the vehicles which objectify, socialize and convey these meanings” (Sorokin 1962:63).
 Dieselfde boedelskeiding word in die denke van Parsons aangetref. Hoeseer die kulturele en 
die sosiale sisteem in werklikheid vervleg mag wees, is dit volgens hom van analitiese belang om 
duidelik tussen beide te onderskei. Die sosiale sisteem verreken by hom die interaksie van werklike 
menslike individue wat konkrete kollektiwiteite met hul spesifieke lidmaatskap daarstel. 
Daarteenoor is die kultuursisteem “ ‘patterns’ of meaning”, dit wil sê van “values”, van “norms”, 
en van georganiseerde kennis en oortuigings (“beliefs”) (Parsons 1961:34). Die interaktiewe aspek 
(dit is die sosiale aspek) ontvang ’n puur feitlike inhoud, gestroop van enige en alle normatiewe 
oorwegings. Sodra norme ter sprake kom, word ons na die “cultural system” verwys. Hierdie 
twee sisteme word geïntegreer deur institusionalisering (Parsons 1961:34). 
 Benewens die onderskeiding tussen kultuur en samelewing word daar ook nog tussen kultuur 
en beskawing onderskei. Simmel praat in hierdie verband van “objective culture” en “subjective 
culture” (sien sy artikel, Subjective Culture, wat opgeneem is in Levine 1971:233; vgl. ook 
Weingartner 1965:128).5 Binne die kader van hierdie teenstelling dui kultuur op subjek-
objekrelasies terwyl beskawing op subjek-subjekrelasies dui.6 In laasgenoemde geval gaan dit 

3  In die Voorwoord tot die tweede uitgawe van sy Kritiek van die Suiwere Rede skryf Kant pertinent dat 
hy die wetenskap moes inperk om vir die geloof plek te maak (Kant 1787:xxx).

4  Dat eietydse prominente sosiologiese denkers soos Giddens, Alexander en Habermas nog steeds met 
dieselfde problem worstel, val buite die bestek van hierdie artikel. Vergelyk nogtans Alexander, et al. 
1990, Giddens 1998, Calhoun et al. 2002 en Habermas 1998.

5  Vergelyk punt twee wat ons in die Inleiding vermeld het: “Culture = the cultivation of the mind; the 
arts; civilisation.”

6  Dat Habermas hierdie relasies dialekties teenoor mekaar afspeel, laat ons daar.



656

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

bykomend oor die verdieping van die sin van mens-wees, soms ook aangedui as ontsluiting.7 
Soms word die woord beskawingsontwikkeling egter in ’n omvattende sin gebruik, met name om 
beide die realisering van kulturele subjek-objekrelasies en die ontsluiting en verdieping van 
menslike subjeksfunksies aan te dui.

9. SUBJEK-OBJEK- EN SUBJEK-SUBJEKRELASIES – DIE BYDRAE VAN 
DOOYEWEERD

 
Kulturele subjek-objekrelasies belig die beheersende vorming waarna ons vroeër in verband met 
die mens se vrye vormingsfantasie (in die vervaardiging van werktuie) verwys het. Deur middel 
van beheersende vorming verwerf die mens mag oor kultuurobjekte en oor natuurgegewens wat 
nie vanself tot kulturele (mags-)vorming in staat is nie. In die oorspronklike Nederlandse uitgawe 
van sy “magnum opus”, De Wijsbegeerte der Wetsidee, het Dooyeweerd die unieke eie-aard van 
die kultuur-historiese aspek van die werklikheid gesien in die “beheerschende vorming van een 
gegeven aanleg, structuur of toestand tot iets dat zich niet vanzelve ontwikkeld, maar veeleer als 
‘Aufgabe’, als taak is voorgesteld en in normatieve vrijheid in het subjectieve process der 
beschaving ver-werkelijkt wordt” (Dooyeweerd 1936:143 – sien Dooyeweerd 1997-II:195 e.v.).
Omdat geskiedenis konkrete gebeurtenisse aandui wat veelkantig is in die sin dat dit ’n funksie 
in alle aspekte van die werklikheid besit, moet tussen die historiese aspek en die konkreet-alsydige 
geskiedenis onderskei word.
 Die skoolvoorbeeld wat Dooyeweerd in die Inleiding tot sy Ensiklopedie van die Regsweten-
skap gebruik, betref die koop van sigare. Wanneer ’n roker sigare koop, sal niemand dit as ’n 
histories-betekenisvolle gebeurtenis waardeer nie. Hoewel ’n wettige ooreenkoms (kooptransaksie) 
plaasvind wat onmiskenbaar ’n ekonomiese kant besit (die ooreengekome prys), verloop die 
koop-handeling ooreenkomstig sosiale norme van fatsoen en wedersydse respek (die sosiale 
aspek), met gebruikmaking van een of ander taal (teken-aspek) en op grond van die identifi sering 
van die pakkie sigare in onderskeiding van gewone sigarette (die logies-analitiese aspek). Beteken 
dit dat hierdie gebeure nie in die historiese aspek funksioneer nie? Allermins! Dooyeweerd skryf:

 A historian, who views the transaction from its historical aspect, fastens our attention on the 
fact that the cigars in their packaging, as well as the money with which payment is made, are 
typical historico-cultural objects which have come into use only in the course of the historical 
development of Western society. (Dooyeweerd 2002:13)

Dit is daarom wenslik om die aspek van “beheersende vorming” as die kultuur-historiese aspek 
aan te dui. Wanneer hierdie woordorde omgeruil word, ontmoet ons ’n uitdrukking wat eweseer 
in die algemene spraakgebruik ingeburger is, byvoorbeeld wanneer ons van “kultuur geskiedenis” 

7  In ’n ruilekonomie word elke transaksie onmiddellik gerealiseer. Wanneer die sin van die ekonomiese 
aspek egter verdiep of ontsluit word met verwysing na die sin van geloof (vastigheid van vertroue), 
ontmoet ons die sinfi guur van krediet (ekonomiese vertroue) – iets wat Derrida goed ingesien het 
wanneer hy skryf: “There is no society without faith, without trust in the other. Even if I abuse this, if 
I lie or if I commit perjury, if I am violent because of this faith, even on the economic level, there is no 
society without this faith, this minimal act of faith. What one calls credit in capitalism, in economics, 
has to do with faith, and the economists know that. But this faith is not and should not be reduced or 
defi ned by religion as such” (Derrida, 1997:23). Teenoor gevolgsaanspreeklikheid wat in onontslote 
regstelsels gevind word, word die sin van die reg in ons Westerse regskultuur verdiep en ontsluit, 
byvoorbeeld deur die skuldbeginsel – in beide vorme daarvan, opset en onagsaamheid (dolus en culpa).



657

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

sou praat. Dan word die term “kultuur” in ’n omvattende sin gebruik.8 Hierdie praktyk hang 
daarmee saam dat alle dinge en gebeurtenisse in die werklikheid in beginsel in alle aspekte 
funksioneer – analoog aan die sigaarkoop-voorbeeld – en gevolglik ook altyd ’n funksie in die 
kultuur-historiese aspek sal besit.
 Die algemene struktuur van die kultuur-historiese aspek, wat beide subjek-objek- en subjek-
subjekrelasies omvat, kan afwisselend ’n leidende en ’n dienende rol speel. In ons vroeëre tipering 
van die aard van gereedskap, wat gemaak is (die kultuur-historiese fundering daarvan) om iets 
anders mee te maak (die kultuur-historiese kwalifi sering daarvan) ontmoet ons ’n geval waar die 
kultuur-historiese aspek die leiding neem. Die keersy hiervan ontmoet ons wanneer aandag gegee 
word aan die samehang tussen die niehistoriese aspekte van die werklikheid en die kultuur-
historiese aspek. Dan ontmoet ons aanduidinge soos kunskultuur, regskultuur en ekonomiese 
kultuur of kombinasies soos regsgeskiedenis, ekonomiese geskiedenis en godsdiensgeskiedenis.
 Tegniese geskiedenis betref die verbeeldingryke vorming van gereedskap wat die mensdom 
se mag oor die natuur uitgebrei het tot ’n punt waar die eksesse wat in hierdie magsmonstering 
opgesluit lê, ’n bedreiging vir die voortbestaan van die mensdom self inhou. In die geval van 
kultuur-historiese subjek-subjekrelasies ontmoet ons daarenteen die mag van mens oor mens, 
beliggaam in gesagsampte. Die ampsgesag van die owerheid oor onderdane, van ouers oor kinders, 
van onderwysers oor leerlinge of van werkgewers oor werknemers is ’n normatief-taakstellende 
gesag wat beter of slegter uitgeoefen kan word. Gesagsampte veronderstel egter ’n relasie van 
bowe- en onderskikking tussen diegene wat die amp beklee en diegene wat aan die gesag van die 
ampsdraers onderworpe is. Die invloed van die outonomie-tema sedert die Renaissance het egter 
daartoe gelei dat bowe- en onderskikkende relasies tot neweskikkende relasies herlei of selfs 
omgekeer is. Gevolglik word ons kultuur nog steeds gekenmerk deur ’n oordrewe neweskikkende 
perspektief. Kulturele magsvorming kan nader toegelig word deur op ’n demokratiese politieke 
kultuur te let.

10. KERNELEMENTE VAN ONS DEMOKRATIESE POLITIEKE KULTUUR

Dit is byvoorbeeld normaal dat demokrasie aan die hand van die aard van gesag of mag verstaan 
word. Konstitusionele regstate stipuleer tewens dat dié party wat tydens ’n algemene verkiesing 
die meerderheid verkry, die bevoegdheid (mag) besit om ’n owerheid in die amp te plaas. In die 
geval van die staat beliggaam die gesag wat in die owerheidsamp opgesluit lê, ’n voorbeeld van 
regsmag en dit verleen aan die owerheid en ander staatsorgane die juridiese bevoegdheid 
(kompetensie) tot regsvorming. Hierdie regsmag moet egter van mag (beheersende vorming) in 
die oorspronklike kultuur-historiese sin onderskei word sonder om aan mag ’n a-normatiewe of 
selfs inherente konfl ik-inhoud te gee – soos byvoorbeeld gedoen word in die werk van Bruce 
Benson (2011).
 Vanuit sy sisteem-teoretiese benadering, waarin die geheel-dele relasie bowe- en 
onderskikkende relasies vervang, meen Parsons dat dit nie gaan oor die mag oor ander mense nie, 
maar oor die “capacity of a social system to get things done in its collective interest” (Parsons 
1969:205). Hierteenoor sien Dahl, vanuit ’n konfl ik-teoretiese benadering, in mag as sodanig die 
bron van konfl ik. Sy bekende defi nisie van mag verwar die kulturele roeping tot magsvorming 

8  In die vyfdelige versamelwerk oor die “Cultuurgeschiedenis van het Christendom” wat onder redaksie 
van J. Waterink uitgegee is, word inderdaad prakties aan alle fasette van die samelewing aandag gegee, 
vanaf die (wysgerige) denke tot by die ekonomie, kuns, staatsordeninge en godsdienstige verwikkelinge 
(sien Waterink 1951).



658

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

met die misbruik van mag. Volgens hom dui mag (“power”) daarop dat een persoon ’n ander een 
kan oorreed om iets te doen wat daardie persoon andersins nie sou doen nie.9 Hierdie defi nisie is 
te breed, want selfs in die geval van maatskapsverhoudinge (op voet van gelykheid naas en teenoor 
mekaar sonder enige relasie van bowe- en onderskikking) kan ’n hofl ike versoek iemand iets laat 
doen wat andersins nie deur daardie persoon gedoen sou word nie. Die ernstigste gebrek is egter 
te vind in die feit dat dit geensins melding maak van die legitieme kompetensie tot regsvorming 
wat in die gesag van bepaalde (owerheids)ampte opgesluit lê om positiewe reg te vorm nie.
 Indien ’n verskeidenheid normatiewe kontekste erken word waarbinne die mens sy kulturele 
roeping ten uitvoer moet bring deur middel van die nadere vormgewing aan onderliggende 
beginsels, dring die besef spoedig deur dat die strewe na individuele outonomie selfopheffend is. 
Dit wat aan die wet-vir-die-bestaan-daarvan beantwoord, kan nie met hierdie kondisies (wet) 
saamval nie. Die kondisies vir atoom-wees, mens-wees of groen-wees is immers nie self ’n atoom, 
’n mens of groen nie.
 Op hierdie punt moet ons laastens nog vlugtig aandag skenk aan ’n kulturele gegewe wat 
met die aard van gereedskap vergelyk kan word. Ons het gesien dat laasgenoemde deur dieselfde 
bestaanswyse gefundeer én gekwalifi seer word, naamlik die kultuur-historiese aspek. As kultuur-
objekte betref beide hierdie funderings- en kwalifi seringsfunksies derhalwe objeksfunksies: ons 
het reeds opgemerk dat gereedskap ’n objektiewe kultuur-historiese funderingsfunksie en ’n 
objektiewe kultuur-historiese kwalifi seringsfunksie besit. Wat ons in gedagte het, is die sonderlinge 
struktuur van ’n volk.

11. DIE UNIEKHEID VAN DIE VOLK AS KULTUURGEMEENSKAP

Die sistematies-wysgerige vraag is of daar ’n samelewingsvorm is wat dieselfde besondere karakter 
openbaar, maar wat in plaas van objeksfunksies deur subjeksfunksies gefundeer én gestempel word?
 ’n Taalgemeenskap beantwoord nie aan die eise van ons soektog nie, want die funderende 
moment van vormgewing – vergelyk die koppelwoord taal-vorming – appelleer op die kultuur-
historiese aspek wat onderskei moet word van die tekenaspek waardeur taal gekwalifi seer word.10 
Die merkwaardige gegewe in verband met taal is dat, alhoewel dit deur die tekenaspek van die 
werklikheid gekwalifi seer word, alle tipiese taalgebeure steeds plaasvind binne kontekste wat nié 
deur die tekenaspek gestempel word nie. Menslike taal differensieer immers in ’n verskeidenheid 
sfere, met name sosiale kontekste (omgangstaal), ekonomiese taal, kunstaal, regstaal, liefdestaal, 
geloofstaal en wetenskapstaal. Indien daar egter vanuit die kultuur-historiese aspek na die 
tekenaspek gekyk word, kom ons op die spoor van die ontsluiting of die verdieping van die sin 
van eersgenoemde aspek. Onontslote kulture besit slegs mondelinge oorleweringe. Dit is egter 
eers wanneer daar ’n besef ontwikkel van die verskil tussen dit wat histories betekenisvol en 

9  Dahl se oorspronklike artikel oor “The concept of power” het reeds in 1957 verskyn en is later herdruk 
in ’n werk wat in 1969 deur Bell, Edwards & Wagner gepubliseer is (vergelyk Bell, et al. 1969:80).

10  Hoewel gewoonlik na hierdie aspek as die linguale aspek verwys word, is dit ontoereikend. Indien ons 
tewens let op die normatiewe taakstelling: beteken(!), sou hierdie aspek as die semiotiese aspek aangedui 
kon word. Let ons alternatiewelik op grammatika en sintaksis tree die woord linguaal na vore, wat dan 
vanuit hierdie hoek as die linguale aspek aangedui sou kon word. Die derde moontlikheid, wat op die 
subjek-objek relasie binne hierdie aspek berus, is om aandag te skenk aan dit wat beteken is, d.w.s. die 
aard van betekenis – en dit onderlê die moontlikheid om hierdie aspek as die semantiese aspek aan te 
dui. Wanneer ons egter al drie hierdie gesigspunte tot hul reg wil laat kom – die normsy asook die 
(daaraan onderworpe) feitlike sy, dan is die beste benaming eenvoudig in die aanduiding tekenaspek te 
vind. (Vgl. ook Weideman 2011:1-25.)



659

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

betekenisloos is dat bronne vir die historikus ontstaan, vergestalt in monumente, gedenktekens, 
inskripsies en geskiedverhale, asook allerlei geskrewe dokumente, literêre werke en so meer.11

 Die kandidaat waarna ons soek, is in die aard van die volk as ’n kultuurgemeenskap gegee. 
Die woord volk weerspieël enersyds ’n staatkundige konnotasie (Grieks demos; Latyn populis; 
Frans peuple; Engels people) en andersyds ’n etnies-kulturele betekenisnuanse wat op ’n niestaatlike 
gegewe dui. Indien die maatstaf van differensiasie aangelê word, vind ons waarskynlik in die 
grootfamilie die ondergrens wat as ’n ongedifferensieerde eenheid aangedui kan word. Die “clan” 
en “sib” sowel as die sterker georganiseerde stamverband is almal nog steeds voorbeelde van 
ongedifferensieerde samelewings. Dit beteken dat die verskeidenheid samelewingsvorme wat in 
’n gedifferensieerde samelewing aangetref word, in ongedifferensieerde samelewings ineengeweef 
is in één allesomvattende samelewingsgeheel. Die grootfamilie, “clan”, “sib” en stam tree telkens, 
afwisselend, as geheel in een of ander hoedanigheid op – as kulties-godsdienstige eenheid, as 
politieke eenheid of as ekonomiese bedryfseenheid – almal aktiwiteite wat in gedifferensieerde 
samelewings op die basis van apart-georganiseerde en onderskeie lewensvorme volvoer word, 
byvoorbeeld deur ’n identifi seerbare geloofsverband, staatsverband of ekonomiese verband.

12. VOLK (ETNOS) EN STAATSVOLK (BURGERY)

Merkwaardig genoeg sou die onderskeidenheid van staatsvolk (die burgery van ’n staat, die nasie) 
en die volk as etniese eenheid, as kultuurgemeenskap, teen die tweede helfte van die 18de eeu met 
mekaar vereenselwig word. Uiteraard is hier twee weë oopgelaat: (i) die volk as burgery van die 
staat kan opgeoffer word aan die volk as kultuurgemeenskap of (ii) die volk as kultuurgemeenskap 
kan opgelos word in die burgery van die staat.

(i) Na die besondere klem wat die Verligting van die 18de eeu op die enkeling gelê het, sou die 
Romantiek die oorgang na die Duitse vryheidsidealisme van Schelling, Fichte en Hegel 
bemiddel. In hierdie ontwikkeling, wat teruggryp na Rousseau se bo-individuele, algemene 
volkswil, ontmoet ons die eerste ongebreidelde verheerliking van die gemeenskapsgedagte, 
van die volk as kultuurgemeenskap. Die hele samelewing word ten slotte omsluit deur 
volksverbondenheid, die universalistiese (of: holistiese) keersy van die 18de eeuse individua-
lisme (of: atomisme).

(ii) Wanneer die staatkundige gesigspunt ten koste van niestaatlike lewensverbintenisse 
beklemtoon word, verloor die volk as kultuurgemeenskap sy identiteit omdat dit dan 
(veronderstel is om) op te gaan in die staatsgeheel.12

As kultuurgemeenskap word ’n volk gekenmerk deur ’n unieke en onderskeie stylvorming, wyse 
van doen. Dit is so omdat ’n kultuurgemeenskap naas, in onderskeiding van, maar tegelyk ook in 

11  Delmas en Penn se fokus op geskrewe kultuur belig ’n element van die eerste skrede van hierdie kultuur-
historiese ontsluitingsproses (sien Delmas & Penn 2011).

12  Kosiek wys egter daarop dat die verskille tussen volke nie deur gemeenskaplike staatsverbondenheid 
opgehef word nie. Hy vermeld die voorbeeld van Siebenbürgen in Roemenië, waar daar reeds vir meer 
as 800 jaar Saksers saam met die Roemeniërs in dieselfde landskap en onder dieselfde hemel leef. Hulle 
word slegs effektief deur ’n gebrek aan ondertrouery van mekaar geskei. Ten spyte van hierdie 800 jaar 
kan ’n mens egter vandag nog steeds met die eerste oogopslag opmerk dat jy Siebenbürgen as ’n 
oorwegend Duitse dorp binnery. Reeds die plantegroei in die dorpstrate, die aanleg van die tuine te 
midde van ’n bepaalde ordening en soberheid toon dat daar Duitsers woon. Deurslaggewend hier is die 
kenmerkende Duitse lewenstyl van die Saksers (Kosiek 1976:50-51).



660

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

samehang met ander samelewingsvorme van ’n gedifferensieerde samelewing bestaan. ’n Volk 
word daarom gestempel deur ontslote kultuurverkeer, deur ’n verdiepte kultuur-historiese wyse 
van doen (stylvorming). Juis op grond van die tradisionele (hoeseer ook op basis daarvan 
veranderende) wyse van doen, word volksgenote saamgebind tot die ontslote eenheid van ’n volk 
as egte kultuurgemeenskap. Volke verskil nie in die eerste plek omdat hulle verskillende dinge 
doen nie, maar omdat hulle dieselfde soort dinge verskillend doen. Daarom is volke opgeneem 
in die kultuurverkeer met ander volke en wel op ’n bioties-inklusiewe basis (funderingsfunksie). 
Hierin stem die volk ooreen met samelewingsvorme soos die huwelik en gesin asook die familie 
– wat net soos die volk in die biotiese aspek van die werklikheid gefundeer is.
 Omgekeerd vind alle ander samelewingsvorme waaraan die mens deel het steeds hul 
funderingsfunksie in een of ander tipiese wyse van (kultuur-historiese) magsvorming. Almal besit 
derhalwe ’n kultuur-historiese funderingsfunksie. Dit beteken dat dáárdie aspek van die werklikheid 
wat optree as funderingsfunksie van die meeste samelewingsvorme, in die geval van die volk juis 
die kwalifi seringsfunksie daarvan is!13

 Wat die situasie verder kompliseer, is die feit dat, alhoewel die volk as kultuurgemeenskap 
gekwalifi seer word deur die ontslote sin van die kultuur-historiese aspek, daar streng gesproke 
geen egte histories-gekwalifi seerde aktiwiteite van die volk as gemeenskap aangewys kan word 
nie. ’n Soortgelyke situasie is aan te tref in verband met die aard van taalgebruik. Hoewel taal 
gekwalifi seer word deur die tekenaspek van die werklikheid, tref ons nêrens teken-gekwalifi seerde 
taalgebruik aan nie – taal word altyd in ’n nielinguaal gekwalifi seerde konteks gebruik (bv. regstaal, 
sosiale taal, akademiese taal, geloofstaal, e.s.m.). Dieselfde geld van die volk se kulturele 
stylvorming. Slegs in vervlegting met nievolkse lewensvorme kan ’n volk sy kulturele stylintegrasie 
na vore bring. Daarom is daar in die alledaagse spraakgebruik ook die gewoonte om byvoorbeeld 
van Afrikaanse skole, kerke, gesinne, bedrywe, en so meer te praat. Hoewel hierdie spreekwyse 
misbruik kan word binne die kader van ’n volksideologie (wat alle ander lewensvorme in die 
bedding van die volk plaas), kan dit ook volkome legitiem uitgelê word as ’n bevestiging van die 
gemelde vorm van vervlegting.

13. POLITIEKE KULTUUR TUSSEN ATOMISME EN HOLISME

Die onhoudbaarheid van atomistiese en holistiese samelewingsbeskouings vloei voort uit die feit 
dat beide hierdie ekstreme posisies die mens óf afsluit in inter-individuele relasies óf laat opgaan 
in een of ander lewensvorm wat verhef word tot allesomvattende samelewingsgeheel. Slegs 
wanneer vasgehou word aan die insig dat alhoewel die mens ’n verskeidenheid sosiale rolle kan 
vervul, die menslike lewe nooit deur enigeen daarvan volledig omsluit kan word nie, is dit moontlik 
om hierdie dilemma te bowe te kom. Gevolglik kan kultuur ook nooit tot die wortel-verbintenis 
van menswees verhef word nie, hoeseer dit ook al met alle menslike sosiale aktiwiteite vervleg 
mag wees.
 In Suid-Afrika het ’n gebrek aan hierdie insig telkens daartoe gelei dat oor valse probleem-
stellinge gedebatteer is. Bedink byvoorbeeld die bekende vraag: is ek eerste ’n Afrikaner, 

13  As kultuurgemeenskap druk elke volk sy eie kulturele styl-stempel af op die taal wat gebruik word. 
Wilhelm von Humboldt het die taalgemeenskap waardeer as ’n geestelike vorm van die mensheid wat 
deur ’n bepaalde taal gekarakteriseer is (“eine durch eine bestimmte Sprache charakterisierte geistige 
Form der Menschheit” – vgl. Kosiek 1976:81). Taal as sodanig kan egter nooit as die onderskeidende 
kenmerk van volkwees gesien word nie. Binne een taalgemeenskap kan daar immers ’n verskeidenheid 
volke geakkommodeer word, elk met ’n eie aksent waarmee die taal gepraat word. Eers as die grammatika 
sou verskil, ontmoet ons ’n egte dialek.



661

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Engelsman, Zoeloe, Sotho, ensovoorts, of is ek in die eerste plek ’n Suid-Afrikaner? Die antwoord 
is eenvoudig – ek is beide tegelyk, sonder dat my bestaan volledig afgesluit kan word in enigeen 
van hierdie twee sosiale verbintenisse. Vanuit staatkundige hoek gesien, is ek ’n Suid-Afrikaner 
en betrag vanuit volkskulturele hoek is ek ’n Afrikaner, Engelsman, Zoeloe, Sotho, ensovoorts. 
Daar bestaan eenvoudig geen rangorde tussen hierdie – en ander – sosiale verbintenisse nie.
 Binne die kontemporêre veld van “cultural studies” speel die verwarring van staatkundige 
en kulturele identiteit nog steeds ’n rol. Tomaselli vermeld die behoefte aan “a ‘nativisation’ of 
cultural studies in South Africa” (Tomaselli 2008:175) deur daarop te wys dat “cultural studies 
... has emerged in many different forms on different continents and conditions, each developing 
unique characteristics, in answering often the same questions” (Tomaselli 2008:175). Wanneer 
temas soos post-apartheid en demokratisering, identiteitsdebatte, uitvoeringskontekste, 
Afrikanisering en inheemsmaking (indigenisation), die verhouding tussen benaderings van Afrika-
fi losofi e en kultuurstudies, en ’n vergelyking tussen “ ‘Western’ cultural studies and African 
approaches, and the nature of their engagement with the former” (Tomaselli 2008:176) aangespreek 
word, word deurgaans gefokus op die nosie van “Africanness” en word kwessies soos “identity 
and the notion of ‘culture’” aan die orde gestel (Tomaselli 2008:177).
 Die probleem wat egter steeds in “cultural studies” na vore tree, is die ontoereikende afgrensing 
van kulturele en staatkundige identiteite. Distiller vermeld dat alvorens oor ’n “South African 
cultural studies” gepraat kan word, ’n toepaslike woordeskat ontwikkel moet word, maar spesifi seer 
dan pertinent dat die volgende vraag beantwoord moet word: “in what terms do we understand 
what it means to be South African?” (Distiller 2008:274). Uit hierdie vraag blyk hoe gemaklik 
daar van kulturele identiteit na staatkundige identiteit oorgegaan word (“what it means to be South 
African?”).
 Wright lig die probleem wat in die idee van ’n Afrika-identiteit gesentreer is, toe: “African 
identity is an expansive and nebulous category that can be contextualized in and approached from 
a bewildering array of ideological and disciplinary positions” (Wright 2007:1). Wanneer Afrika-
identiteit aan die orde gestel word, het dit dikwels uitgeloop op ’n romantisering asook op die 
vasvang van Afrikakulture in “static, essentialised and idealistic depictions” (Wright 2007:3). Die 
relativering wat voortspruit uit die aard van die postmodernisme hou verband met die opmerking 
van Wright dat dit deel vorm van die “postmodern condition (with its suspicion of Western grand 
narratives)” en dat dit die moontlikheid – en selfs noodsaaklikheid – geopen het “for the West’s 
other to be heard at the centre” (Wright 2007:4). In die konteks van hierdie besinning blyk dit 
egter dat sodra spesifi eke identiteite aan die orde gestel word, byvoorbeeld “Zulu cultural identity”, 
Afrika-identiteit ’n generiese (welhaas “kontinentale”) konnotasie verkry (Wright 2007:4).
 Uiteraard skep die aard van identiteit egter ’n probleem vir ’n post-strukturalistiese of 
Derridiaanse benadering. Laasgenoemde beklemtoon tewens die “uitstel en verwysing” van 
betekenis. Wright meen selfs dat kenmerke van die post-strukturalisme reeds by die Yoruba 
godheid Esu-Elegbara teenwoordig is:

 Thus, rather than merely imposing a purely EuroAmerican conception of poststructuralism 
on African identity, I have identifi ed ways in which the nature and function of the Yoruba 
deity Esu-Elegbara, can be considered poststructuralist since it already contains many elements 
and characteristics of what has come to be labeled in European theory as poststructuralist 
thought … Esu’s odus (sacred verses) are the manifestation of Derrida’s notion of différance 
(Derrida 1976, 1986; Harvey 1986), not in writing but in speech. With Esu meaning is 
constantly differing and ultimate meaning is perpetually deferred. (Wright, 2007:11)



662

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Die dinamiek van die vermeende voortgesette verwysing kon weliswaar nooit daarin slaag om 
aan ’n onderliggende element van konstantheid te ontkom nie. Cilliers wys daarop dat Derrida 
daarop uit was om te verhoed dat die begrippe “trace” en “différance” enige vaste betekenisse 
verkry (Cilliers 1998:43-44). Ten spyte van die onstabiliteit van variërende betekenisse is hierdie 
hele verhaal egter deurslaggewend afhanklik van ’n element van konstansie. Dit blyk uit die feit 
dat hierdie twee terme konstant op presies dieselfde wyse in enige spesifi eke taal gespel word. 
Habermas het hierdie impasse duidelik raakgesien met sy opmerking: “Reeds op die vlak van die 
teken-substraat van betekenisse moet die teken-tipe in die veelheid korresponderende teken-
gebeurtenisse as dieselfde teken weer herken kan word”.14

 Dit is die idee van relatiewe duursaamheid te midde van wisseling wat in die eerste plek ’n 
sinvolle spreke oor enige vorm van identiteit eers moontlik maak. Gevolglik behoort ’n besinning 
oor kulturele (en ander) identiteit(e) steeds rekening te hou met die insig wat Plato (en in navolging 
van hom, Galileo en Einstein) reeds gesnap het, naamlik dat verandering slegs op die basis van 
duursaamheid of konstansie vasgestel kan word (vgl. Strauss 2011). Ewe min kan onderskeiding 
ten koste van identifi sering (oor-)beklemtoon word, want elke denkaktiwiteit van onderskeiding 
veronderstel gepaardgaande identifi sering en omgekeerd.15

14. SAMEVATTENDE TERUGBLIK

Hoewel dit mag lyk of die verskillende nuanseringe van die term kultuur relatief onverbonde naas 
mekaar geplaas kan word, het dit geblyk dat daar ’n onderliggende perspektief is wat ’n eenheid 
te midde van die veelheid of verskeidenheid nuanses fundeer. Hierdie perspektief is gesentreer 
in die onderkenning van die kultuur-historiese aspek van die werklikheid. Soos elke ander aspek 
besit die kultuur-historiese faset ’n unieke eie aard (kern-sin) wat alle samehangsmomente wat 
tussen die kultuur-historiese aspek en die ander aspekte van die werklikheid bestaan, stempel.16 
Dit het geblyk dat beheersende vorming of mag die kwalifi serende sin-kern van die kultuur-
historiese aspek beliggaam. Wanneer ons vanuit die perspektief van ánder aspekte let op die 
samehang tussen die kultuur-historiese aspek en hierdie ander aspekte ontmoet ons immers 
uitdrukkings soos godsdienskultuur, regskultuur, kunskultuur, ekonomiese kultuur, sosiale kultuur 
en so meer. Hiebenewens het dit geblyk dat binne die struktuur van die kultuur-historiese aspek 
van die werklikheid sowel subjek-objek- as subjek-subjekrelasies aangetref word. Eersgenoemde 
het ons in staat gestel om rekenskap te gee van die samehang tussen kultuur, gereedskap en tegniek. 
Laasgenoemde baan die weg tot ’n besinning oor die verskeidenheid magsverhoudinge wat in ’n 
gedifferensieerde samelewing bestaan. Tegelyk open dit die weg vir die erkenning van die gegewe 
dat elke konkrete gebeurtenis en samelewingsverhouding onder meer in die kultuur-historiese 

14  “Schon auf der ebene der Zeichensubstrats von Bedeutungen muß der Zeichentypus in der Vielfalt 
korrespondierender Zeichenereignisse als dasselbe Zeichen wieder erkannt werden können” (Habermas 
1998: 26-27).

15  Wanneer die boek van die lessenaar waarop dit lê onderskei word, moet tegelyk gekom word tot die 
identifi sering van die boek as boek en die lessenaar as lessenaar.

16  Ons kan byvoorbeeld van ’n kultuur-gebied praat (wat dui op die samehang tussen die kultuur-historiese 
aspek en die ruimte-aspek of op die ruimte-analogie binne die struktuur van die kultuur-historiese aspek); 
ons kan van kultuur-historiese konstansie en dinamiek praat (onderskeidelik kinematiese en fi siese 
analogieë); van kultuur-historiese differensiase en integrasie (biotiese analogieë); van ’n kultuur-historiese 
bewussyn (sensitief-psigiese analogie); kultuur-historiese identifi sering en onderskeiding (logies-analitiese 
analogie); die vaslegging van dit wat kultuur-histories van belang/betekenisvol is (samehang met die 
tekenaspek); van die wering van kultuur-historiese eksesse (ekonomiese analogie); e.s.m.



663

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

aspek van die werklikheid funksioneer. Vanuit hierdie integrerende perspektief is krities stelling 
ingeneem teen die Kantiaanse en neo-Kantiaanse boedelskeiding tussen feite en waardes asook 
die daaruit voortvloeiende siening wat kultuur die mandjiebegrip vir alle normatiwiteit gemaak 
het. Deur vlugtig te verwys na die kontemporêre besinning oor ’n Afrika-identiteit is ook saaklik 
aandag gegee aan die onvermydelike menigvuldigheid identiteite waaraan elke mens deel het, 
asook die valse dilemma wat opgesluit lê in die vraag of ’n persoon eerste ’n Afrikaner of ’n 
Suid-Afrikaner is.17

 Te midde van die verskeidenheid nuanseringe en uiteenlopende kontekste waar die term 
kultuur aangetref word, bied die (ontiese) struktuur van die kultuur-historiese aspek inderdaad ’n 
eenheidsperspektief aan ons – ’n perspektief wat nie alleen rekenskap van die inherente 
struktuurelemente van hierdie aspek gee nie, maar wat ook erkenning verleen aan die gegewe dat 
alle gebeurtenisse en entiteite in beginsel in alle aspekte van die werklikheid en derhalwe ook in 
die kultuur-historiese aspek funksioneer.

BIBLIOGRAFIE

Alexander, J.C. & Seidman, S. (red.) 1990. Culture and Society, Contemporary Debates. New York: 
Cambridge University Press.

Altner, G. & Hofer, H. 1972. Die Sonderstellung des Menschen. Stuttgart: Fischer.
Altner, G. (red.) 1973. Kreatur Mensch, Moderne Wissenschaft auf der Suche nach dem Humanen. München: 

Moos.
Altner, G. 1976. The Nature of Human Behaviour. London: Allen & Unwin.
Bell, R., Edwards, D.V. & Wagner, R.H. 1969. Political Power: a Reader in Theory and Research. New 

York: Free Press.
Benson, B. 2011. The Enterprise of Law. Justice Without the State. Oakland: The Independent Institute.
Berger, P.L. 1982. Invitation to Sociology, a Humanistic Perspective. Harmondsworth: Penguin.
Brand, P. 2001. Volk. In: Ritter, et al., Volume 11, pp.1080-1090.
Calhoun, C., Gerteis, J., Moody, J., Pfaff, S. & Virk, I. (eds). 2002. Contemporary Sociological Theory. 

Oxford: Blackwell.
Cilliers P. 1998. Complexity and Postmodernism: Understanding complex systems. London: Routledge.
Coser, J.A. 1965. (ed.) Georg Simmel. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.
Derrida, J. 1997. Deconstruction in a Nutshell, a Conversation with Derrida. Uitgegee met kommentaar 

deur John D. Caputo (The Villanova Roundtable). New York: Fordham University Press.
Distiller, N. 2008. Surviving the Future, Cultural Studies, 22(2): 273-283. http://dx.doi.

org/10.1080/09502380701789182.
Delmas, A. & Penn, N. (eds). 2011. Written Culture in a Colonial Context. Kaapstad: Universiteit van 

Kaapstad.
Dooyeweerd, H. 1936. De Wijsbegeerte der Wetsidee, Volume 2. Amsterdam: H.J. Paris.
Dooyeweerd, H. 1997. A New Critique of Theoretical Thought, Collected Works of Herman Dooyeweerd, 

A Series, Volumes I-IV. (Algemene Redakteur D.F.M. Strauss.) Lewiston: Edwin Mellen.
Dooyeweerd, H. 2002. Encyclopedia of the Science of Law, Volume I, Introduction, A Series, Volume 8, 

(Algemene Redakteur D.F.M. Strauss, Spesiale Redakteur A.C. Cameron.) Lewiston: Edwin Mellen.
Gadamer, H-G & Vogler, P. 1972. Neue Anthropologie, Volume I. Stuttgart: Georg Thieme.
Giddens. A. 1998. Interview Three – Structuration Theory (with C. Pierson). In: Pierson, 1998 (pp.75-93).
Gould, S.J. & Eldredge, N. 1977. Punctuated equilibria: the tempo and mode of evolution reconsidered. In: 

Paleobiology, Volume 3, No. 2 (pp.115-151).
Gould, S.J. 2002. The Structure of Evolutionary Theory. Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of 

Harvard University Press.

17  Daar is nie nader ingegaan op die aard van wat as ontiese normatiwiteit bestempel sou kon word nie, 
maar hierdie problematiek is uitvoerig verantwoord in Strauss 2011b.



664

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Grosse, J.R. 2011. An Understanding of Heidegger’s Tool Analysis, http://www.lifeissues.net/writers/gro/
gro_056heidegger.html (besoek op 06-05-2011).

Haas, A. 1959. Das stammesgeschichtliche Werden der Organismen und des Menschen, Volume I, Basil: 
Herder.

Habermas, J. 1998. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen 
Rechtsstaats. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heidegger, M. 1927. Sein und Zeit. Veertiende uitgawe. Tübingen: Niemeyer.
Hobbes, Th. 1651. Leviathan. Harmondsworth: Pelican (1968).
Hügli, A. 2004. Wert. In: Ritter, et al., Volume 12, pp. 556-558.
Kant, I. 1787. Kritik der reinen Vernunft, Tweede Uitgawe. Hamburg: Felix Meiner (1956).
Kant, I. 1790. Kritik der Urteilskraft (1793, 1799). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (1968).
Kant, I. 1790. Kritik der Urteilskraft (1790, 1793, 1799). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 

(1968).
Kosiek, R. 1976. Das Volk in seine Wirklichkeit. Berg am See.
Levine, D.M. 1971. George Simmel, on Individuality and Social Forms. Chicago: University of Chicago 

Press.
Luyten, N.A. (red.) 1974. Fortschritt im heutigen Denken? Publikasie van die Görres-Gesellschaft für 

Interdisziplinäre Forschung. Serie: Grenzfragen, Volume 4. Freiburg: Alber.
Narr, K.J. 1959. Die Abstammungslehre im Licht der Kulturgeschichte. In: Haas, 1959:388-452.
Narr, K.J. 1974. Tendenzen in der Urgeschichtsforschung. In: Luyten, N.A. (red.) 1974:85-125.
Narr, K.J. 1976. Cultural Achievements of Early Man. In: Altner, 1976:98-152.
Parsons, T. (red.) 1961a. Theories of Society, Foundations of modern sociological theory. New: The Free 

Press.
Parsons, T. 1961. An Outline of the Social System. In: Parsons, 1961a:29-41.
Parsons, T. 1969. Politics and Social Structure. New Haven: Yale University Press.
Perpeet, W. 1974. Kultur, Kulturphilosophie. In: Ritter, et. al., Volume 4, pp.1309-1324.
Pierson, C. 1998. Conversations with Anthony Giddens: Making Sense of Modernity. Cambridge: Polity.
Rensch, B. 1968. (red.) Handgebrauch und Verständigung bei Affen und Frühmenschen. Symposium der 

Werner-Reimers-Stiftung für anthropogenetische Forschung. Bern: Huber.
Rickert, H. 1913: Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. (1902). Tübingen: J.C.B. Mohr.
Rickert, H. 1921. System der Philosophie. Tübingen: J.C.B. Mohr.
Rickert, H. 1924. Die Probleme der Geschichtsphilosophie. Eine Einführung. Derde, omgewerkte druk. 

Heidelberg: Carl Winters Universiteitsboekhandel.
Ritter, J. Gründer, K. & Gabriel, G. (reds.) Historisches Wörterbuch der Philosophie, Volume 4. Basel-

Stuttgart: Schwabe & Co.
Ritter, J. Gründer, K. & Gabriel, G. (reds.) 2001. 1976. Historisches Wörterbuch der Philosophie, Volume 

11. Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.
Ritter, J. Gründer, K. & Gabriel, G. (reds.) 2004. Historisches Wörterbuch der Philosophie, Volume 12. 

Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.
Rousseau, J.J. 1975. Du Contrat Social et Autres Oeuvres Politiques. Paris: Editions Garnier Fréres.
Schindwolf, O.H. 1972. Phylogenie und Anthropologie aus paläontologischer Sicht. In: Gadamer & Vogler, 

1972:230-292.
Simpson, G.G. 1969. Biology and Man. New York: Harcourt.
Sorokin, P.A. 1962. Society, Culture and Personality. New York: Cooper Square.
Strauss, D.F.M. 1988. Tools and tool-making: An intersection between human and animal behaviour, South 

African Journal of Ethnology, July, 11(3): 89-92.
Strauss, D.F.M. 1999. Volk en Staat op die kruispad van differensiasie en ontsluiting. Acta Varia. Bloemfontein: 

UVS-Sasol Biblioteek. 1999(2).
Strauss, D.F.M. 2011. Relasiebegrippe in die lig van die vraag of Einstein in die eerste plek ’n 

‘relatiwiteitsteorie’ ontwikkel het, Suid-Afrikaanse Tydskrif vir Natuurwetenskap en Tegnologie 30(1), 
Art. #28, 8 pages. doi:10.4102/satnt. v30i1.28.

Strauss, D.F.M. 2011a. Normativity I – The Dialectical Legacy. In: South African Journal of Philosophy, 
30(2):207-218.



665

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Strauss, D.F.M. 2011b. Normativity II – An Integral Approach. In: South African Journal of Philosophy, 
30(3):105-128.

Tomaselli, K.G. & Wright, H.K. 2008. Editorial Statement: African Cultural Studies. London: Routledge 
(pp. 173-186). http://www.informaworld.com/smpp/title~content=t713684873.

Van Riessen, H. 1949. Filosofi e en Techniek. Kampen: J.H. Kok.
Von Königswald, G.H.R. 1968. Problem der ältesten menschlichen Kulturen. In: Rensch, 1968:149-171.
Waterink, J. 1951. (red.) Cultuurgeschiedenis van het Christendom. Amsterdam: Elsevier (1948-1951).
Weideman, A. 2011. A Framework for the Study of Linguistics. Grand Rapids: Paideia.
Weingartner, R.H. 1965. Theory and Tragedy of Culture. In: Coser, 1965:122-134.
Windelband, W. 1924. Präludien; Aufsätze und Reden zur Philosophie und ihrer Geschichte. Negende druk. 

Tübingen: J.C.B. Mohr.
Wright, H.K. 2007. Editorial: Notes on the (Im)Possibility of Articulating Continental African Identity. In: 

Critical Arts, 16(2):1-18. http://www.tandfonline.com/loi/rcrc20. London: Routledge.


