
490

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Die Teoretiese Lewe. Perspektiewe vanuit die 
Tradisie
Theoretical Life. Perspectives from Tradition 

DANIE GOOSEN

Departement Godsdienswetenskap en Arabies, Universiteit van Suid-Afrika
goosedp@unisa.ac.za

DANIE GOOSEN is ’n professor in die Departement 
Godsdienswetenskap en Arabies aan Unisa, waar 
hy onder meer in die godsdiensfi losofi e doseer. Sy 
navorsing fokus op die tradisionele Westerse 
metafisiese denke; op raakpunte tussen die 
godsdiensfi losofi e en die politieke fi losofi e (onder 
meer die sogenaamde “teologies-politieke pro-
bleem”); asook op die modernisme en die 
postmodernisme as kultuur-historiese verskynsels.

DANIE GOOSEN is professor in the Department of 
Religious Studies and Arabic at Unisa, where he 
lectures among other things in the philosophy of 
religion. His research focuses on traditional 
Western metaphysical thought; on points of contact 
between the philosophy of religion and political 
philosophy (inter alia, the so-called “theological-
political problem”); as well as on modernism and 
postmodernism as cultural-historical phenomena. 

Danie Goosen

ABSTRACT
The Theoretical Life. Perspectives from Tradition
The article sets out with the observation that contemporary debates on the nature of universities are 
marked by a conspicuous absence of references to the so-called “theoretical life” as understood 
by traditional philosophy. Nowadays universities rather tend to focus on practical issues (strategic 
planning, marketing, networking, etc.). The question raised in this article concerns the reasons 
behind the modern and postmodern preference for the practical at the expense of the high regard 
tradition had for a life dedicated to theoretical questioning. The answer hinted at relates to the 
widely different ontologies in the background of the respective positions mentioned. It is argued 
that the traditional emphasis on the importance of theory presupposes an ecstatic ontology that 
tends to view being as an ecstatic journey reaching out from the particular to the universal, from 
the parts to the whole, but also from the practical to the theoretical. The modern preference for 
the practical presupposes a radical shift in ontological focus: in modernism being is continuously 
reduced to a lowest common denominator. This ontological plummeting has had a dramatic effect 
on our understanding of the relationship between theory and practice: Henceforth theory as a 
guide in our search for wisdom is done away with, while the practical is reduced to nothing but 
a pragmatic, utilitarian or power-driven tool in order to control being. 



491

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

KEY CONCEPTS: Theory and practice; ecstatic ontology; potentiality; modern ontology; 
postmodern ontology 

TREFWOORDE: Teorie en praktyk; ekstatiese ontologie; potensialiteit; moderne ontologie; 
postmoderne ontologie

OPSOMMING
Die artikel begin met die waarneming dat teenswoordige gesprekke oor die universiteitswese 
gekenmerk word deur ’n opvallende afwesigheid van fokus op wat die tradisie as die teoretiese 
lewe beskou het. Genoemde gesprekke is eerder daartoe geneig om op die praktiese uitdagings 
te fokus waarvoor universiteite vandag te staan gekom het (strategiese beplanning, bemarking, 
netwerke, ensovoorts). Die vraag wat in die artikel ter sprake gebring word, is waarom die 
moderne en postmoderne wêreld gekenmerk word deur ’n voorkeur vir sogenaamde praktiese 
vrae ten koste van wat die tradisie nog as die teoretiese lewe beskou het. In die artikel word 
voorgestel dat ’n antwoord gesoek moet word in die wyd uiteenlopende ontologieë in die 
agtergrond van die verskillende beklemtonings met betrekking tot die praktiese en die teoretiese. 
Volgens die ekstatiese ontologie eie aan die tradisie is die werklikheid ervaar as ’n ekstatiese 
beweging vanaf die partikuliere na die universele, vanaf die dele na die geheel, maar ook vanaf 
die praktiese na die teoretiese. Met die moderne neiging om die werklikheid ontologies na ’n 
veelheid van laagste gemene delers te reduseer, is die ruimte geskep waarin met die teoretiese 
lewe in die tradisionele sin van die woord weggedoen word en waar dit met ’n uitsluitlike fokus 
op die praktiese vervang is. 

INLEIDING

Dit is opvallend hoe min van die gesprekke oor die wese van die universiteitswese vandag oor 
die “teoretiese lewe” handel. Gesprekke oor universiteite handel eerder oor “praktiese” kwessies. 
Daarom dat vrae oor hulle winsgewendheid, hul toeganklikheid, internasionale statuur, 
mededingendheid, strategiese bestuur, uitkomste, openbare beeld, skakeling en die vestiging van 
netwerke vandag soveel aandag aan universiteite geniet. Universiteite se vroeëre verbintenis tot 
die teoretiese lewe behoort klaarblyklik tot die verlede. Praktiese vrae oorheers die universitêre 
agenda.1

 Maar wat word met die “teoretiese lewe” bedoel? Wat word met ander woorde met dié lewe 
bedoel wat vroeër onder meer deur die Klassieke akademie, die Middeleeuse klooster en deur die 

1 Talle voorbeelde van die voorkeur vir die praktiese aan ons universiteite kan opgenoem word: vanaf 
die wyse waarop universiteite hulself bestuur, hulleself deur middel van die kodes van die globale orde 
bemark, die wyse waarop leerplanne in die fynste besonderhede deur ’n klem op uitkomste gestempel 
word, tot en met die klem op die noodsaak om onderlinge netwerke te bou. ’n Voorbeeld van 
laasgenoemde spreek uit ’n lesing wat ’n A-gegradeerde akademikus by die NRF onlangs aan die UP 
gehou het en waarin hy sy gehoor aanmoedig om op ’n “aggressiewe wyse hulle eie loopbane by wyse 
van netwerke te bou”. Die versweë vooronderstelling is dat die ou telos van die akademiese wêreld, 
naamlik die kultivering van die teoretiese lewe, plek gemaak het vir die praktiese en in hierdie geval 
die noodsaak van strategiese netwerke rondom die selfgesentreerde belange van die – nou volledig 
privatistiese – akademikus op te rig. ’n Magdom werke oor die krisis waarin die hedendaagse universiteit 
homself  met betrekking tot sy teoretiese begronding bevind, het die afgelope jare verskyn. Hoogtepunte 
daarvan is onder meer die werke van Allan Bloom (1987), Bill Readings (1996) en Alasdair MacIntyre 
(2009).



492

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

moderne universiteit as hoogste oogmerk beskou is? En wat vandag kennelik op die agtergrond 
van onder meer die hedendaagse postmoderne (of ekonomiese) universiteit gedwing word?
 Daarby eindig die vrae egter nie. In die hart van die besinning hieronder staan ook die vraag 
na die oorspronge van wat as die “agteruitgang van die teoretiese” in die hedendaagse wêreld 
beskou kan word. Hieronder word uitgegaan van die standpunt dat die klem op die “praktiese” 
ten koste van die “teoretiese” reeds deur belangrike aspekte van die moderne denke voorberei is. 
Nog meer, hieronder word ook uitgegaan van die standpunt dat die hedendaagse – postmoderne 
– universiteit hierdie moderne tendens kontinueer. Die defi niëring van die hedendaagse universiteite 
in ekonomiese terme is ’n uitdrukking daarvan. 
 As ’n inleiding tot ’n breër besinning oor die lotgevalle van die “teoretiese lewe” in die 
moderne wêreld word in die eerste gedeeltes van die artikel stilgestaan by die wyse waarop die 
tradisie oor die teoretiese lewe nagedink het.2 Daarmee sal hopelik reeds ’n eerste tree gegee word 
met behulp waarvan bogenoemde vrae grondig bespreek kan word.
 In die daaropvolgende gedeeltes sal met behulp van verdere verwysings na die tradisie 
breedvoeriger by die moderne en postmoderne relativering van die teoretiese ten gunste van die 
praktiese stilgestaan word. In dié gedeeltes word uitgegaan van die standpunt dat die moderne 
wêreld ’n proses ingelei het ingevolge waarvan die werklikheid self telkens na ’n laagste gemene 
deler gereduseer is. Laasgenoemde motief uit die modernisme (dit wil sê die motief om die 
werklikheid as’t ware na ondertoe te reduseer) het onder meer neerslag gevind in die wyse waarop 
die teoretiese lewe na die praktiese herlei en vanuit die eise van die praktiese verstaan word. 
Hierdie uiteensetting sal deurgaans in gesprek met die tradisie gemotiveer word.

TEORIE EN TRADISIE 

Wat het die tradisie met die “teoretiese lewe” bedoel? In aansluiting by die fi losofi ese tradisie kan 
aangevoer word dat die “teoretiese” tydens sy hoogbloei na twee onderskeibare maar samehangende 
aspekte van die denke verwys het, te wete die intellectus en die ratio.3 Ingevolge hierdie onderskeid 
verwys die intellectus na dié aspek van die denke wat sigself op ’n intuïtief-meditatiewe wyse vir 
die werklikheid in sy te verwonderde “dat” (of daar-wees) oopstel. Op sy beurt verwys die ratio 
weer na daardie aspek van die denke wat as’t ware refl eksief op die “dat” van die werklikheid 
terugbuig en nou aktief na die wese (dit wil sê na die aard, natuur of “wat”) daarvan vra.
 ’n Deurslaggewende kenmerk van die tradisionele opvatting van die teoretiese lewe is opgesluit 
in die wete dat die intellectus en die ratio, die “dat” en die “wat”, nooit by sterfl ike wesens in ’n 
voltooide eenvoud saamval nie. So het Thomas Aquinas byvoorbeeld aangevoer dat die te 
verwonderde “dat” van die werklikheid vir sterfl ikes altyd méér is as wat uit ons rasionale antwoord 
op die vraag na die “wat” daarvan blyk. Tussen die “dat” en die “wat” heers daar met ander woorde 
’n onoorbrugbare gaping. As die teoretiese lewe daarom ook deur een enkele aspek gekenmerk 
word, is dit geleë in die insig dat mense by uitstek tussen-wesens is, dit wil sê bewoners van die 
tussen-ruimte tussen die intuïtiewe insig in die “dat” van die werklikheid en die volle rasionale 
antwoord op die vraag na die “wat” daarvan. By leidinggewende fi gure uit die tradisie soos Plato, 

2 Die begrip “tradisie” verwys hieronder na dié stroming in die Westerse denkgeskiedenis wat in die 
denke van Plato en Aristoteles (asook in die veelvoud van Platoniese en Aristoteliese skole wat rondom 
hulle ontstaan het) beliggaam is en wat tydens die hoë Middeleeue deur Thomas Aquinas in ’n 
samehangende eenheid geknoop is. Ons sluit in hierdie verband aan by die wyse waarop MacIntyre die 
begrip “tradisie” in ’n verskeidenheid van sy werke hanteer. Sien veral Alasdair MacIntyre (1990).

3 Vir ’n breedvoerige hantering van die onderskeid tussen intellectus en ratio, sien Josef Pieper (1998) 
en Josef Pieper (2006).



493

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Aristoteles en Aquinas verteenwoordig die teoretiese lewe – dit wil sê ’n lewe gewy aan ’n kulti-
vering van ons bewonerskap van die tussen – die hoogste lewe waartoe die mens in staat is. So 
’n lewe, skryf Aristoteles in die laaste hoofstuk van sy Nicomachiese Etiek (dit wil sê aan die 
einde van sy besinning oor die “praktiese lewe”),4 maak die hoogste geluk wat ons te beurt kan 
val, moontlik (Aristoteles 2004:270-1).
 Soos wat uit hierdie inleidende opmerkings oor die tradisionele opvatting van die teoretiese 
lewe blyk, het die tradisie ’n voorkeur vir die teoretiese lewe bo die praktiese lewe uitgespreek. 
Maar waarom?
 Om enigsins ’n sinvolle antwoord hierop te gee, moet reeds in hierdie inleidende paragrawe 
op ’n voorlopige wyse na die tradisionele opvatting van die werklikheid verwys word. (Hieronder 
word dit breedvoeriger bespreek.) Die antwoord op die vraag waarom die teoretiese bo die praktiese 
verkies is, is ’n direkte gevolg van die wyse waarop die werklikheid self ervaar is.
 Volgens die tradisie kan die eintlike werklikheid (die Goeie by Plato, die Onbeweegde Beweger 
by Aristoteles en God by Aquinas) as ’n volmaakte akte ervaar word. Of in die taal van die 
Middeleeue geformuleer, die eintlike werklikheid is die hoogste vorm van intensiteit, esse 
intensivum.5 As sodanig word dit by uitstek gekenmerk deur die feit dat sy beweging volledig 
deur homself en dus nie deur enige eksterne kragte teweeggebring word nie. Ons kan sê dat die 
beginsel van sy beweeglikheid in homself opgesluit lê. As volmaakte akte is die eintlike werklik-
heid met ander woorde ’n volledig self geleide of volledig outonome werklikheid. Indien 
laasgenoemde nie die geval sou wees nie en sy beweging sou aan ander – heteronome – kragte 
toegeskryf kon word, sou dit op ’n tekort in die werklikheid gedui het. En enigiets wat ’n tekort 
in sigself bevat, kan nie voltooide akte of volmaakte intensiteit wees nie.
 Op grond hiervan kan ook gesê word dat die eintlike werklikheid deur ’n volledige eenvoud 
gekenmerk word. Om deur ander kragte in beweging gebring te word, beteken dat jyself ’n 
saamgestelde wese is, dit wil sê ’n samestelling van die self en die nie-self. Om daarenteen eintlike 
werklikheid te wees, beteken om pure eenvoud en dus geen spoor van enige sodanige samestelling 
te vertoon nie. Geformuleer in die taal wat reeds hierbo gebruik is: Anders as met die sterfl ike 
denke, wat deur die samestelling van die eksistensiële “dat” en die essensiële “wat” gekenmerk 
word, vorm die eintlike werklikheid ’n onkreukbare éénheid. Geen onderskeid tussen die “dat” 
en die “wat” van die werklikheid is hier moontlik nie. ’n Tipiese voorbeeld hiervan is die goedheid 
van God. By sterfl ike wesens val ’n wesenskenmerk soos goedheid nie met hulle eksistensiële 
“dat” saam nie. Vanweë die tussen-toestand wat sterfl ikes kenmerk, toon hulle eerder ’n tekort 
ten opsigte daarvan. By God as eintlike werklikheid is dit anders. Vanweë sy volledige eenvoud 
is daar nie ’n breuk tussen God en sy goedheid nie. Inteendeel, God self is goedheid. Dieselfde 
is waar van ander wesenseienskappe soos waarheid en skoonheid: God is telkens volledig één 
met hierdie dinge.
 Hierdie bondige opmerkings bring ons by bogenoemde vraag: Waarom het die tradisie ’n 
gewisse voorkeur aan die teoretiese lewe bo die praktiese lewe gegee?
 Aquinas gee in noue aansluiting by Plato en Aristoteles die antwoord hierop wanneer hy die 
teoretiese lewe beskryf as ’n lewe wat op ’n belangrike punt met die eintlike werklikheid 
ooreenstem. Die punt van ooreenstemming hou met die eenvoud van die werklikheid verband. 
Net soos wat laasgenoemde deur ’n volledige eenvoud gekenmerk word, word die teoretiese lewe 

4 Streng gesproke verteenwoordig die einde van die Nicomachiese Etiek natuurlik nie die einde van 
Aristoteles se besinning oor die “praktiese lewe” nie, omdat die Politeia direk daarby aansluit.

5 Sien in hierdie verband die bespreking van die rol van esse intensivum in die denke van die laat-Klassieke 
Pseudo-Dionysius en die hoë Middeleeuse Thomas Aquinas deur Fran O’Rourke (2005).



494

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

deur – weliswaar nie volledige nie, maar gewis groot vorme van – eenvoud gekenmerk. Met die 
praktiese is dit anders gesteld: Dit vertoon in vergelyking met die teoretiese minder eenvoud.
 In ’n kleurvolle beskrywing van die verskille tussen lewelose dinge, lewende dinge soos 
plante, praktiese handeling en uiteindelik die teoretiese lewe van die intellek, skryf Aquinas in 
Hoofstuk 11 van sy Summa Contra Gentiles dat ons wat laasgenoemde dinge betref met stygende 
trappe van eenvoud te doen het. Lewelose dinge is volledig van ander kragte afhanklik om 
hoegenaamd te kan beweeg, met die gevolg dat hulle bykans geen eenvoud vertoon nie. Die ander 
kragte wat hy ter sprake bring, toon egter steeds groter vorme van selfgestuurde handeling en 
daarom ook steeds groter vorme van eenvoud. In weerwil van hulle afhanklikheid jeens grond en 
water, word plante byvoorbeeld deur groter interne beweeglikheid gekenmerk. Ons kan sê die 
beginsel van beweeglikheid lê in vergelyking met lewelose dinge in ’n groter mate in plante 
opgesluit. Alhoewel die intellek van die mens nie deur ’n volledige eenvoud (of intensiteit) 
gekenmerk word nie, is die uitsonderlike daarvan dat dit die naaste daaraan kom. Anders as met 
die ander kragte, wat vir hulle beweging van kragte buite hulself afhanklik is, lê sy beginsel van 
beweeglikheid met ander woorde grootliks in homself opgesluit. Dit blyk nêrens so as uit die feit 
dat die denke as’t ware oor homself kan terugbuig en oor homself kan nadink nie. Juis in hierdie 
terugbuig oor homself toon hy sy eenvoud. Daarom skryf Aquinas ook: “Die denke verteenwoordig 
die hoogste en perfekte graad van lewe, want die denke dink oor homself na, die denke verstaan 
sigself” (Aquinas 1975:81).
 En die praktiese lewe? Alhoewel Aquinas nie in die betrokke gedeelte in besonderhede daarna 
verwys nie, kan ’n mens tog daaruit afl ei dat die praktiese lewe – alhoewel dit oor groter eenvoud 
as die lewelose dinge en plante beskik – nie deur dieselfde eenvoud as die intellektuele lewe 
gekenmerk word nie. Daarvoor is dié dinge wat die praktiese lewe kenmerk, soos die sintuiglike 
ervaring, die verbeelding en ons geheue eenvoudig nie dinge wat soos die denke oor hulself kan 
terugbuig om oor hulself te refl ekteer nie. In vergelyking met die teoretiese word die praktiese 
met ander woorde deur ’n mindere vorm van intensiteit gekenmerk. Daarom ook die eenvoudige 
gevolgtrekking: Volgens die tradisie is die teoretiese lewe bo die praktiese lewe te verkies.
 Hieraan het die tradisie egter ’n belangrike kwalifi kasie gevoeg: Die feit dat die teoretiese 
lewe hoër as die praktiese lewe geag is, het nog hoegenaamd nie beteken dat laasgenoemde 
onbelangrik is nie. Eerder die teendeel is waar: Die praktiese is deur die tradisie as ’n noodsaaklike 
voorwaarde vir die teoretiese lewe beskou. Dit is immers deur die praktiese lewe en veral deur 
die voortrefl ike beoefening van die belangrikste praktiese deug, naamlik verstandigheid (prudentia) 
dat iets soos die teoretiese lewe hoegenaamd moontlik kan wees.
 Laasgenoemde blyk onder meer uit die struktuur van die kardinale deugde en in die besonder 
uit die belangrike rol wat ’n praktiese deug soos prudentia in die bemiddeling van die teoretiese 
lewe speel. Volgens die tradisie is die doel van die teoretiese lewe niks minder nie as die 
verwesenliking van die hoogste deug eie aan die teoretiese lewe, naamlik wysheid (sapientia). 
Tegelyk word die praktiese lewe gekenmerk deur die verwesenliking van die hoogste van die 
praktiese deugde, naamlik verstandigheid (prudentia). Nou, die interessante van verstandigheid 
is dat dit nie tot die praktiese lewe beperk kan word nie. Verstandigheid is eerder ’n tussen-deug: 
Dit het betrekking op sowel die praktiese as die teoretiese. Om waarlik sapienter te wees, moet 
jy ook prudenter wees. Die implikasie is duidelik: Volgens die tradisie kan daar geen onoorbrugbare 
skeidslyne tussen die praktiese en die teoretiese aangelê word nie. Prudentia maak immers sapientia 
moontlik.
 Ons het hierbo inleidend verwys na die feit dat die hedendaagse gesprekke oor die 
universiteitswese deur ’n afwesigheid van besinning oor die teoretiese lewe as die – eertydse – 
oogmerk daarvan gekenmerk word. Met behulp van die voorafgaande opmerkings vanuit die 



495

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

tradisie kan hierdie opmerking nou ietwat verfyn word. Hieronder word uitgegaan van die standpunt 
dat die tradisionele reëling met betrekking tot die verhouding tussen die teoretiese en die praktiese 
tydens die era van die modernisme opgehef is. Nog nader geformuleer hieronder word uitgegaan 
van die standpunt dat die praktiese tydens die moderne era reeds vanuit sy ondergeskikte posisie 
ten opsigte van die teoretiese losgemaak en tot ’n selfstaande grootheid uitgeroep is. Vanuit die 
perspektief van die tradisie beoordeel gee dit tot ’n dubbele afwesigheid aanleiding: Die teoretiese 
lewe in sowel die betekenis van intellectus as ratio word ten diepste ontwrig. 
 Tydens die era van die modernisme het ’n bykans onbegrensde klem op die praktiese (soos 
geïllustreer deur universiteite se klem op mededinging, bemarking, netwerke, ensovoorts) in die 
plek van die intellectus se intuïtiewe besinning oor ’n te verwonderde werklikheid getree. G’n 
wonder nie dat dié era met ’n radikale verlies aan “beskoulikheid” gepaardgaan nie.6 Laasgenoemde 
wyk voor die praktiese aktivisme (of die “gees van mobilisering”) eie aan die modernisme.7

 Tydens dieselfde era (maar veral tydens die postmodernisme) word die ratio se vraag na die 
wese of natuur van die dinge egter ook toenemend problematies. Alles word nou as plooibaar, 
maakbaar of konstrueerbaar ervaar.  As die tradisionele ratio nog uitgaan van die vooronderstelling 
dat die werklikheid oor iets soos ’n wese of natuur beskik wat gegee en dus nie deur die mens 
gemaak is nie, word hierdie uitgangspunt in die era van praktiese aktivisme radikaal ondermyn. 
G’n wonder dat akademici onder meer in die geesteswetenskappe dit kwalik meer waag om nog 
oor die wese, natuur of aard van die dinge te praat. As daar nog hoegenaamd van so iets as die 
wese van enigiets sprake is, is dit nie meer iets wat van nature daartoe behoort nie, maar eerder 
die gevolg van ons eie subjektiewe, kunsmatige en arbitrêre konstruksies wat ons daaraan oplê. 
Claude Polin verwoord dit korrek as hy skryf dat dit “’n onmiskenbare eienskap van die moderne 
mens is om homself te verstaan as sonder ’n natuur, buiten dié natuur wat hyself skep...” (Polin 
2010:3).
 Die teoretiese verlies aan sowel die intellectus as die ratio beteken allermins dat ’n instelling 
soos die hedendaagse universiteit nie op ’n “kritiese” wyse met die dinge omgaan nie. Nogtans 
kan met reg aangevoer word dat die begrip “krities” ’n betekenisverandering ondergaan het. In 
plaas daarvan dat “krities” vanuit sy waarde en betekenis vir ons teoretiese denke gemeet word, 
word dit eerder gemeet aan sy waarde vir die praktiese denke. So byvoorbeeld word universiteite 
vandag krities gemeet aan die utilistiese vraag of hulle winsgewendheid met die oog op die groots 
moontlike geluk verhoog kan word; of aan die formalistiese vraag of hulle toegang tot soveel as 
moontlik studente (voorheen benadeeldes, minderhede, ensovoorts) verleen; of aan die strategiese 
vraag na die magstrategieë van kennis en die verskillende in- en uitsluitingsmeganismes wat deur 
verskillende kennisruimtes ingespan word. Alhoewel hierdie drie benaderings (die utilistiese, 
formalistiese en strategiese) dikwels as alternatiewe vir mekaar voorgehou word, word hulle deur 
’n soortgelyke afkeur in die teoretiese in bogenoemde sin van die woord gekenmerk. Nóg die 
intellectus nóg die ratio speel enige wesenlike rol daarbinne.
 Maar dit bring ons by die vrae wat in die res van die artikel ter sprake gebring sal word. 
Waarom staan die moderne en postmoderne wêreld op ’n skeptiese afstand jeens die “teorie”? 
Nog meer, waarom word die “praktyk” met soveel belangrikheid beklee? Want juis dit gebeur in 
die moderne wêreld. Vanaf vroeë moderne denkers soos Machiavelli en Hobbes tot en met 
postmoderne denkers soos Nietzsche en Heidegger word die belangrikheid van die teoretiese 

6 Soos geen ander denker die afgelope dekades het Cornelius Verhoeven in talle van sy werke (onder 
meer Verhoeven 1967) gewys op die verlies aan die beskoulike wat met die moderne era van praktiese 
aktivisme gepaardgaan.

7 Oor die gees van mobilisering eie aan die modernisme, sien Peter Sloterdijk (1989).



496

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

denke telkens “afgebou”, terwyl die praktiese denke aan buitengewone hoë verwagtinge onderwerp 
word (Strauss 1953:165-251).
 Hieronder word aangevoer dat die antwoord daarop ten nouste verband hou met die wyse 
waarop die moderne denke die werklikheid na onder toe afgebou en tot ’n laagste gemene deler 
gereduseer het. Na analogie van die ontologiese reduksie na onder het die moderne denke daartoe 
geneig om die teoretiese denke tot die praktiese te reduseer. By grasie van die afwesigheid van 
die teoretiese is alle gewig voortaan op die praktiese gelê, soveel so dat daar aan die praktiese in 
die geskiedsfi losofi eë van die moderniteit selfs ’n “verlossende” betekenis geheg is. (Vergelyk 
Marx se bekende uitspraak dat fi losowe tot dusver slegs die wêreld op verskillende wyses 
geïnterpreteer het, maar dat die uitdaging nou is om dit te verander.) Die moderne vertroue in 
praktiese handeling gaan egter ironies genoeg ook met ’n reduktiewe implikasie vir die praktiese 
denke self gepaard. Alhoewel enkele (post)moderne denkers soos Heidegger en Arendt gepoog 
het om – te midde van hulle uitgesproke steun vir die moderne reduksie van die teoretiese – die 
Klassieke sin vir die “praktiese lewe” in beskerming te neem, het die oorheersende tendens in die 
moderniteit op die teenoorgestelde uitgeloop: Die praktiese lewe in die tradisionele sin van die 
woord (en nie net die teoretiese nie) is self ten diepste ontwrig. Vanweë die verlies aan ’n begrensing 
deur die teoretiese is die praktiese toenemend in blote instrumentele, utilistiese en pragmatiese 
terme ervaar. Kennis is met ander woorde as ’n blote magsmiddel ervaar waarmee die werklikheid 
aan die beheer van die moderne subjek onderwerp kan word. Francis Bacon gee reeds in die vroeë 
17de eeu volwaardig uitdrukking hieraan. Bacon begryp toe reeds kennis bykans uitsluitlik in 
magsterme. Kennis moet volgens hom vir geen ander doel nagestrewe word as om beheer oor die 
werklikheid uit te oefen nie. Daarom skryf hy ook as volg in ’n postuum gepubliseerde fragment 
uit 1603: 
 ... the true end, scope, or offi ce of knowledge, which I have set down to consist not in any 

plausible, delectable, reverend or admired discourse, or any satisfactory arguments, but in 
effecting and working...8 

Ter motivering van hierdie enigsins gewigtige aansprake oor die gevolge van die moderne 
ontologiese verplatting na onder toe moet egter weer eens na die ontologiese grondslae van die 
tradisie teruggekeer word.

EKSTATIESE ONTOLOGIE

Die tradisie het die werklikheid as ’n ekstatiese gebeure ervaar, dit wil sê as ’n gebeure ingevolge 
waarvan die dele op ’n ekstatiese wyse na die geheel, die eintlike werklikheid, uitgereik het. Na 
analogie van die ekstatiese beweging tussen die dele en die geheel het die tradisie ook oor die 
verhouding tussen die praktiese en die teoretiese nagedink. Soos die dele met betrekking tot die 
geheel so is die praktiese ekstaties op die teoretiese gerig. En soos wat die glorie van die dele ’n 
funksie is van die feit dat dit aan die geheel deelneem, so is die glorie van die praktiese ook ’n 
funksie van die feit dat dit buite sigself na die teoretiese insig in die geheel van dit wat is heenwys. 
Alvorens egter in meer besonderhede daarna verwys word, word eers by enkele verbandhoudende 
aspekte van die tradisionele ontologie stilgestaan.
 Wat het die tradisie bedoel met die uitspraak dat die werklikheid in ekstatiese terme verstaan 
kan word? Om op hierdie vraag te kon antwoord, het die tradisie veral op die aard en wese van 

8 Aangehaal uit een van die mees voortrefl ike studies oor die oorspronge en wese van die modernisme 
die afgelope dekades, naamlik Louis Dupré (1993:71).



497

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

ons begeerte gefokus, omdat, het hy aangevoer, ons afl eidings oor die werklikheid self uit die 
aard van ons begeerte kan maak. Hoe lyk ons begeerte dus? Volgens die tradisie word ons begeerte 
deur ’n ekstatiese trajek gekenmerk wat soos in ’n grootse dansbeweging van laag na hoog uitstrek.9 

Daarvolgens tree die aardse (of immanente) werklikheid altyd weer ekstaties buite sy eie grense 
om aan die hemelse (of transendente) werklikheid deel te neem. In ooreenstemming met die 
ekstatiese trajek van die begeerte tree die verskeie dele van die werklikheid met ander woorde 
altyd weer ekstaties buite hulle eie grense om aan die geheel as sodanig deel te neem. Enkele 
aspekte van hierdie deelnemende gebeure is vir ons van belang.
 Eerstens is dit betekenisvol om daarop te wys dat die tradisie nie die ekstatiese beweging van 
die begeerte as ’n arbitrêre beweging verstaan het nie. Inteendeel, die begeerte is teleologies op 
die geheel gerig. Volgens die tradisie kan die dele hulself in dié doelmatige gerig wees op en 
deelname aan die geheel “verwerklik” (of “aktualiseer”). En kan hulle op ’n egte wyse “fl oreer”. 
Sonder die doelmatige gerig wees op en aktualisering van hulself toon die dele ’n ontologiese 
tekort en mis hulle hul doel.
 Daarmee verskil die tradisie van die moderne en van sy radikale uitloper, naamlik die 
hedendaagse postmodernisme. Anders as in die tradisie is laasgenoemde kragte dikwels skepties 
en selfs afwysend jeens die gedagte dat ons begeerte ’n teleologiese struktuur vertoon. Georges 
Bataille is ’n tipiese voorbeeld hiervan. Volgens Bataille word ons begeerte nie deur ’n teleologiese 
beweging gekenmerk nie, maar eerder deur ’n doellose of – na analogie van Dionisus, die god 
van wyn en ekstase – as ’n wilde (nie-teleologiese) tuimel van energieë. Volgens Bataille is ons 
daarom ook eers “soewerein” wanneer ons onsself van enige teleologiese gerigtheid losgemaak 
en in die Dionisiese spel opgeneem word.
 Die vraag is natuurlik of Bataille reg is. Vanuit die oogpunt van die tradisie beoordeel is die 
antwoord “nee”. Indien die begeerte nie doelmatig op transendente oogmerke gerig word nie, lei 
dit nie soos wat die postmodernisme beweer tot die soewereine bevryding van die begeerte nie, 
maar eerder tot die verwringing daarvan. Want, sê die tradisie, sonder transendente oogmerke 
waarop die begeerte gerig kan word, versand dit in óf ’n radikale vorm van onverskilligheid (waar 
die objek van die begeerte soos enige ander objek is) óf in ’n onbegrensde vermenigvuldiging van 
begeertes (met die gevoel van onbehae en selfs wrokkigheid wat noodwendig daarmee gepaardgaan). 
Kortom, vanuit die oogpunt van die tradisie beskou word die voorwaardes vir die begeerte om 
uiteindelik te fl oreer, vernietig wanneer dit van transendente oogmerke losgemaak word.
 Tweedens, hoe gebeur die deelname van die dele aan die geheel volgens die tradisie? Wie 
neem die inisiatief in die deelnemende gebeure? Is dit die dele of die geheel? Volgens die tradisie 
lê die inisiatief tot deelname nie in die eerste plek by die dele self nie. Die dele “besluit” met 
ander woorde nie vanuit hulle eie interne bronne om aan die geheel deel te neem nie. Inteendeel, 
dit is eerder die geheel self wat die dele in verwondering oorval en daartoe verlei om as’t ware 
eroties na haar toe uit te reik en aan haar deel te neem.
 Volgens die tradisie word die geheel van dit wat is deur die sogenaamde drie transendentalia 
gekenmerk, naamlik skoonheid, goedheid en waarheid. Wanneer ons deur die skoonheid, goedheid 
en waarheid van die geheel oorval word, word ons tot aktiewe deelname daaraan uitgenooi. Ten 
diepste is die verwerkliking en fl orering van die dele met ander woorde nie ’n gevolg van hulle 
eie inisiatief nie, maar eerder van die geheel wat in sy skoonheid, goedheid en waarheid die dele 
uitlok om daaraan deel te neem.

9 Sien onder meer Thomas Aquinas, Summa Theologiae (1966:I-II, q. 94, a. 2). Vir ’n boeiende analise 
van die ekstatiese aard van die werklikheid by Aquinas, sien G.J. McAleer (2005); maar ook Matthew 
Levering (2008).



498

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

 Derdens, volgens die tradisie moet die geheel as ’n eksessiewe oorvloed (en nie byvoorbeeld 
as ’n leë afgrond nie) ervaar word. As eksessiewe oorvloed oorspoel dit altyd weer die beperkende 
grense van die denke. Ons kan sê dit is altyd méér as wat uit ons denke blyk. Die tradisie verwoord 
hierdie insig dikwels met behulp van metafore van oorweldigende lig. Daarvolgens is die geheel 
soos ’n son wat uit ’n onmeetlike oorvloed aan lig sy glans oor alles laat val. Hierdie opvatting 
van die geheel gaan met radikale implikasies vir ons denke gepaard. Omdat die geheel met ’n 
oorvloed aan lig vergelyk word, beteken dit dat die geheel in beginsel as “kenbaar” ervaar kan 
word. In hierdie sin verskil die denke op ’n dramatiese wyse van die moderne en veral postmoderne 
idee. Laasgenoemde gaan dikwels uit van die standpunt dat die geheel as ’n duister afgrond ervaar 
moet word. Anders as in die tradisie beteken dit daarenteen dat die geheel in beginsel juis 
“onkenbaar” is.
 Hieraan voeg die tradisie egter ’n belangrike kwalifi kasie toe: Alhoewel die geheel in beginsel 
kenbaar is, kan dit nie in die praktyk waargemaak word nie. Die rede daarvoor lê opgesluit in die 
aard van ons denke. Omdat ons denke per defi nisie beperkend van aard is (en nie omdat die geheel 
self opaak is nie) het ons nooit volledige toegang nie. In weerwil van die feit dat die denke dus 
eroties daartoe uitreik, is daar tegelyk ’n onoorbrugbare breuk wat die denke daarvan weerhou 
om die gehele werklikheid direk te aanskou. Aquinas verwoord dit in aansluiting by Aristoteles 
miskien die treffendste as hy skryf dat die denke in dieselfde verhouding tot die oneindige oorvloed 
staan as die oog van die uil tot die son. In die direkte aanwesigheid daarvan is ons denke met 
blindheid geslaan eerder as dat ons die wese daarvan kan begryp (Aquinas 2003:65).10

 Soos hierbo aangedui, verskil die tradisie daarmee nogmaals op ’n wesenlike wyse van die 
moderne én postmoderne opvatting van die werklikheid. Laasgenoemde gaan in vele van sy 
manifestasies daarvan uit dat die geheel nie met ’n eksessiewe oorvloed van lig vergelyk kan 
word nie, maar veel eerder met ’n afgrondelike duisternis. Daarom is dit ook te begrype dat die 
werklikheid nie soos in die tradisie die begeerte uitlok om daaraan deel te neem nie. Eerder die 
teendeel gebeur. Omdat die geheel as ’n duistere afgrond ervaar word, word die denke eerder tot 
’n magsinstrument verskraal waarmee die subjek homself daarteen in beskerming neem. Daarom 
is dit ook te begrype waarom fi gure soos Machiavelli, Bacon, Hobbes, Marx, Darwin, Freud en 
Nietzsche so ’n belangrike plek in die moderniteit ingeneem het. Hulle verteenwoordig ’n tendens 
in die modernisme ingevolge waarvan die teoretiese denke tot ’n strategiese instrument van beheer 
oor ’n duistere afgrond verskraal word.
 Laastens, volgens die tradisie is die geheel die moontlikheidsvoorwaarde vir die dele om 
hoegenaamd te kan fl oreer. Want, sê die tradisie, dit is juis omdat die dele aan die geheel deelneem, 
dat hulle deur ’n eie ekstatiese dans – Bradley se “fuller splendour” – gekenmerk word (aangehaal 
uit Schindler 2008:305). Sonder hulle uitreiking buite hulself en deelname aan die geheel sou 
hulle ekstatiese beweeglikheid nie moontlik gewees het nie. Volgens die tradisie het dit egter nie 
beteken dat die dele as dele onbelangrik was nie. In bepaalde opsigte was die dele belangriker as 
die geheel (net soos wat die oorsprong van die dinge in ’n bepaalde opsig ook belangriker as hulle 
doel was). Maar in watter opsig? Volgens die tradisie kan die gekwalifi seerde voorsprong van die 
dele bo die geheel toegeskryf word aan die feit dat hulle in terme van tyd die geheel voorafgaan. 
Ons het immers nie anders toegang tot die geheel as vanuit die dele nie, het die tradisie gesê. Om 
insae in die geheel te verwerf, moet ons in terme van tyd by die dele begin. Ons kan nie dié mens 
ken anders as om by die mens hier en nou (“hierdie vrou en daardie man”) te begin nie. 

10 Sien in hierdie verband ook ’n “moderne tradisionalis” soos Louis Lavelle, wat oor die ekses van die 
geheel ten opsigte van die denke as volg skryf: “So hat die Erkenntnis am Sein teil, obwohl sie uns nur 
eine unvollkommene und unvollendete Weise des Seins darbietet.” Hy skryf in dieselfde paragraaf van 
die syn wat as gevolg daarvan op ’n besliste wyse steeds ’n “Geheimnis” bly. Louis Lavelle (1952:35).



499

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

 In weerwil van wat pas gesê is, was dit nogtans vir die tradisie belangrik om die ontologiese 
belangrikheid van die geheel bo die dele te beklemtoon.11 Volgens die tradisie blyk dié belangrikheid 
uit die feit dat die geheel alreeds – dit wil sê alvorens die denke sy reis daarheen onderneem – in 
die denke aanwesig moet wees, al is dit dan ook in voorlopige gedaante. Sonder so ’n vooraf 
aanwesigheid van die geheel onder die dele kan laasgenoemde nie hulle reis onderneem en kan 
hulle bygevolg ook nie tot hulle reg kom nie. Leo Strauss verwoord dit so: “Elke vorm van verstaan 
vooronderstel ’n bewussyn van die geheel: voordat die siel partikuliere dinge waarneem, moet 
dit reeds ’n visie van die idees, ’n visie van die geheel hê ... Want die betekenis van ’n deel is van 
die betekenis van die geheel afhanklik” (Strauss 1953:125-6). Kortom, alhoewel ons in terme van 
tyd by die dele begin, word dié begin op ’n paradoksale wyse deur die geheel voorafgegaan en 
ook moontlik gemaak.
 Dieselfde paradoksale struktuur onderlê die verhouding tussen die oorsprong en die doel van 
die ekstatiese beweging. Volgens die tradisie geniet die oorsprong van die dinge in terme van tyd 
’n voorkeur bo hulle einddoel. Nogtans geniet die einddoel ontologies gesproke ’n voorkeur bo 
die oorsprong, omdat die doel reeds by voorbaat – al is dit ook in hoe ’n voorlopige gedaante – 
aanwesig moet wees alvorens die dele ekstaties daarheen kan uitreik. So byvoorbeeld gaan die 
oorsprong van politieke handeling in terme van tyd die politieke doel (die “goeie lewe”) vooraf, 
maar tegelyk gaan die politieke doel ontologies gesproke die inspanning daartoe vooraf.  Alvorens 
die politikus kan handel, moet hy immers reeds – al is dit ook hoe voorlopig – ’n idee hê van 
waarheen hy op pad is. Indien dit nie so is nie, sal hy in die duister rondtas. En sal daar van 
handeling in die egte sin van die woord weinig sprake wees. Daarmee sê die tradisie nie dat 
aktiewe handeling onbelangrik is nie. Maar anders as wat die modernisme voorgee, is dit nie 
soseer die aktiewe handeling wat die goeie lewe moontlik maak nie, maar eerder die goeie lewe 
wat die aktiewe handeling moontlik maak.12 

NOGMAALS: TEORIE EN PRAKTYK IN DIE TRADISIE

Teen die agtergrond van bogenoemde opmerkings oor die ontologiese grondslae van die tradisie 
kan nou meer spesifi eke opmerkings oor die verhouding tussen die teoretiese en die praktiese 
denke gemaak word.
 Soos wat uit die gesprek hierbo geblyk het, het die tradisie ’n duidelike onderskeid tussen 
die teoretiese en die praktiese aangelê. Dit is ’n onderskeid wat parallel verloop aan die onderskeid 
tussen die onveranderlike en die veranderlike. Volgens die tradisie was die teoretiese denke 
(intellectus en ratio) op die eintlike werklikheid of die geheel as sodanig gerig. Laasgenoemde 
word deur die tradisie as onveranderlik ervaar. Om denkend in die nabyheid daarvan te wees, 
beteken om die doel van die teoretiese lewe, naamlik wysheid (sapientia) te verwerklik. 
Daarteenoor is die praktiese denke op die veranderlike gefokus en in die besonder op die twee 
aspekte wat in die hart daarvan staan, te wete politieke handeling (agere) en produksie (facere). 

11 “Filosofi e, die strewe na wysheid, is ’n strewe na universele kennis, na kennis van die geheel,” skryf 
Leo Strauss (1989:4).

12 Die Platoniese denke rus op die vooronderstelling dat die geheel die dele altyd alreeds vooruit is. 
Vergelyk in hierdie verband die belangrikheid van die paradokse van Meno in Plato se gelyknamige 
dialoog.  Alasdair MacIntyre het die paradoksale verhouding tussen die dele en die geheel op ’n narratiewe 
wyse verstaan. Daarvolgens verstaan ons onsself altyd weer as karakters wat nie anders kan wees as 
teen die agtergrond van ’n geprojekteerde narratiewe geheel nie. “Like characters in a fi ctional narrative 
we do not know what will happen next, but none the less our lives have a certain form which projects 
itself toward our future” (MacIntyre 1981:201).



500

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

Die praktiese lewe van handeling en produksie word verwerklik wanneer dit met verstandigheid 
(prudentia) hanteer word.
 Kortom, die tradisie het aanvaar dat die teoretiese en die praktiese deur twee verskillende 
benaderings onderlê is. Volgens die tradisie kan die reëls ten grondslag van die een nie sonder 
meer op dié van die ander van toepassing gemaak word nie. So is dit byvoorbeeld foutief om die 
praktiese wêreld aan die onveranderlike maatstawwe van die teorie te onderwerp. Niks minder 
as tirannieke absolutisme is die gevolg daarvan nie. Eweneens is dit ’n vergissing om soos die 
Sofi ste die geheel van dinge aan die maatstawwe van politiek en produksie te onderwerp. Die 
noodwendige gevolg daarvan kan weer niks minder as ’n relativistiese wêreld regeer deur skyn, 
beelde en grondlose opinies wees nie.
 Uit bogenoemde kan egter nie afgelei word dat die tradisie onoorbrugbare skeidslyne tussen 
die teoretiese en die praktiese aangelê het nie. Na analogie van die ekstatiese verhouding tussen 
die dele en die geheel was die praktiese ook ekstaties op die teoretiese lewe gerig. Daarom dat 
die praktiese gekenmerk is deur die wete dat die eintlike en ware werklikheid anderkant die 
politieke wêreld van verandering aan te tref is. Anders as wat die modernisme egter dikwels 
aanvoer, naamlik dat die ekstatiese gerigtheid van die praktiese op die teoretiese daarop dui dat 
die tradisie die praktiese wêreld van verandering geminag het, was hierdie gerigtheid juis die 
voorwaarde vir die eie “glorie” daarvan. Want dit was juis in en deur sy ekstatiese gerigtheid op 
dit wat sy eie grense te bowe gaan dat die praktiese – paradoksaal genoeg – oor ’n eie integriteit 
beskik. Om die praktiese lewe daarom ook soos in die modernisme volledig van die teorie te 
isoleer, beteken om dit ook van sy eie glorie te stroop.
 In terme van die groter patos ten grondslag van die tradisionele denke was die praktiese sowel 
as die teoretiese natuurlik op die geheel van dinge gerig. Vanweë die verskille tussen die teoretiese 
en die praktiese was hulle egter nie op dieselfde wyse deelgenote van die geheel nie. Na analogie 
van die geheel wat ’n voorkeur bo die dele geniet het, was die teoretiese denke ook belangriker 
as die praktiese. ’n Sekere hiërargie was dus tussen hulle vaardig. In aansluiting by die inleidende 
opmerkings oor hierdie saak kan gesê word dat hulle hulself immers op verskillende grade van 
nabyheid aan die eksessief oorvloedige werklikheid – die geheel van dit wat is – bevind het. In 
vergelyking met die praktiese denke was die teoretiese denke digter in die aanwesigheid van die 
geheel. 
 Maar waarom? Volgens die tradisie was die maatstaf vir die aanwesigheid al dan nie aan die 
geheel geleë in die vraag of die dinge deur eksterne of interne oogmerke gekenmerk word. Omdat 
die geheel ’n eksessief-oorvloedige werklikheid is, het hy geen tekorte nie. Indien hy egter van 
’n eksterne doel afhanklik sou wees om homself te verwesenlik, sou hy ’n tekort in homself gehad 
het. As oorvloedige werklikheid is sy oogmerke daarom ook volledig intern tot homself. 
 Die nabyheid al dan nie van die teoretiese en die praktiese denke is aan hierdie maatstaf 
gemeet. Volgens die tradisie staan die teoretiese denke digter by die geheel, omdat sy doel in 
homself geleë is. Die denke word nie in die eerste plek gemotiveer deur eksterne oogmerke soos 
rykdom, aansien of mag nie, maar deur die denke self. Sy doel lê in homself opgesluit. Met die 
praktiese denke sien dit effens anders daaruit. Omdat dit deur sowel eksterne as interne oogmerke 
gekenmerk word, staan dit ook op ’n groter afstand ten opsigte van die geheel.
 Volgens die tradisie was die praktiese denke deur ’n sekere dubbelsinnigheid gekenmerk. 
Ten grondslag van die onderskeid in die praktiese denke tussen “handeling” (agere) en “produksie” 
(facere) lê die feit dat die een oogmerke intern en die ander oogmerke ekstern tot homself najaag. 
Terwyl die rasionaal van “handeling” in homself opgesluit lê (ek strewe die goeie ter wille van 
die goeie na), bestaan die rasionaal van “produksie” ekstern tot homself (ek bou nie ’n huis ter 
wille van die bou self nie, maar ter wille van iets ekstern daartoe, naamlik die huis). Aquinas 



501

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

verwoord dit so as hy skryf dat “produksie (facere) ’n handeling is wat in eksterne materie oorgaan, 
soos om te bou, te maak, ensovoorts; om daarenteen te doen (agere) dui op ’n handeling wat in 
die agent self afspeel, soos om te sien, ensovoorts” (Aquinas 1969:I-II, q. 57, a. 3). Terwyl die 
doel van “doen” in homself opgesluit lê, is produksie daarenteen slegs ’n instrument om iets te 
verwesenlik wat buite homself bestaan.
 Kortom, volgens die tradisie het die teoretiese in die digte aanwesigheid van die geheel 
gestaan, terwyl die praktiese deur ’n sterker dubbelsinnigheid ten opsigte daarvan gekenmerk is. 
In die gedaante van agere was die praktiese denke ook digby die geheel, maar in die gedaante 
van facere op ’n verdere afstand daarteenoor. In hierdie sin het die tradisie ’n gewisse voorkeur 
aan die teoretiese bo die praktiese gegee.
 Hierdie toestand sou in die modernisme aan ’n radikale verandering onderwerp word. Om 
’n verwikkelde verhaal in enkele sinne vooruit te loop: Omdat die modernisme daartoe geneig 
was om vanuit die perspektief van die tradisie beoordeel met die ekstatiese ontologie weggedoen 
en die dinge tot ’n laagste gemene deler gereduseer het, was hy ook daartoe geneig om die teoretiese 
tot die praktiese en die praktiese op sy beurt weer tot ’n kwessie van produksie te reduseer. Die 
hoogste het na die laagste, die “denke” het na “doen” en laasgenoemde na “produksie” neergetuimel. 
Voortaan word die dinge gemeet aan die vraag of hulle instrumenteel is in die verwerkliking van 
eksterne doelwitte. G’n wonder dat die modernisme dikwels as die epog van instrumentaliteit en 
produksie beskryf word nie.
 In die paragrawe hieronder word by die moderne en postmoderne “reduksie na onder” 
stilgestaan.

MODERNE EN POSTMODERNE WENDING

As die moderne en postmoderne wêreld deur ’n enkele saak gekenmerk word (wat gelukkig nie 
die geval is nie), is dit sy opstand teen en afskeid van die ekstatiese gemeenskap. Volgens ’n 
toonaangewende tendens in die modernisme is die geheel nie meer die moontlikheidsvoorwaarde 
vir die dele nie, maar eerder iets wat in die pad van die dele se “bevryding” staan. Daarom ook 
dat die modernisme in sy skerpste kante ’n poging verteenwoordig om die geheel – in naam van 
die dele se bevryding – aan ’n ingrypende reduksie te onderwerp.
 Hoe het die modernisme dit gedoen? Alhoewel dit geensins die ganse modernisme weergee 
nie (en daar inderdaad ander motiewe in die modernisme opgespoor kan word), was daar nogtans 
’n belangrike tendens in die modernisme ingevolge waarvan die dele vanuit hulle deelnemende 
gemeenskap aan die geheel geabstraheer en tot outonome werklikhede uitgeroep is. Voortaan is 
dit nie meer die dele wat vanuit die geheel verstaan is nie, maar eerder die geheel vanuit die dele. 
As die geheel vroeër die moontlikheidsvoorwaarde vir die dele was, word dit nou as ’n funksie 
van die dele verstaan.
 ’n Tipiese voorbeeld hiervan is die moderne “individu”. Ingevolge die modern-reduktiewe 
projek is die individu tydens die moderniteit vanuit sy ekstatiese deelnemerskap aan die groter 
geheel van dinge (familie, dorp, stad, ensovoorts) geïsoleer en tot outonome – selfgenoegsame 
– werklikheid uitgeroep. Voortaan is die individu nie meer by grasie van sy ekstatiese uitreiking 
na en deelname aan ’n veelheid van lotsbepalende gemeenskappe (en uiteindelik aan dié 
gemeenskap, naamlik die geheel) nie. As outonome agent word die individu eerder as die skeppende 
oorsprong van die geheel as sodanig ervaar. Binne hierdie konteks is daar nie van iets soos ’n 
geheel sprake wat die individu voorafgaan en mede-konstitueer nie. Die geheel is eerder iets wat 
deur laasgenoemde geprojekteer en bygevolg gemaak, geproduseer of gekonstrueer word.



502

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

 Ten grondslag van die reduksie van die geheel na sy dele lê ’n ontologiese verplatting van 
die werklikheid. Ingevolge die moderne reduksie word alles binne ’n ontologiese vryval na 
ondertoe gedwing en uiteindelik tot ’n laagste gemene deler terug herlei. Vanaf vroeë moderne 
fi gure soos Machiavelli, Bacon en Hobbes tot en met Marx, Nietzsche, Freud en Foucault is dit 
’n sentrale motief in die moderne en postmoderne denke: Voortaan word die ewige vanuit die 
verganklike verstaan, maar ook die hemelse vanuit die aardse, die hoëre vanuit die laere, die ideële 
vanuit die genetiese, die rasionele vanuit die drifte, die skone vanuit die afskuwelike, die strewe 
na die goeie vanuit die wil tot mag, die betekenisvolle vanuit die wisselende betekenare, die 
voltooide vanuit die potensiële, die volwassene vanuit die adolessente en die transendente doel 
vanuit sy vroeë en selfs primitiewe oorspronge.
 Laasgenoemde reduksie blyk onder meer uit die eensydige fokus van die modernisme op die 
oorsprong van byvoorbeeld die godsdiens (so asof die waarheid van die godsdiens in sy vroeë 
oorspronge en nie in sy gedifferensieerde hoogtepunte opgespoor moet word nie); maar ook met 
die oorspronge van die politiek (so asof die waarheid van die politiek in sy gewelddadige 
oorspronge – soos offer-rituele – en nie in die hoogtepunte van politieke ordening opgespoor moet 
word nie); met die oorspronge van die mens (so asof die waarheid van die mens by die primitiewe 
grotmens – by ’n me. Pless of Lucy – en nie by hul hoogste gestaltes – ’n Plato, ’n Shakespeare 
of ’n Mozart – opgespoor moet word nie); met die adolessente (so asof die waarheid van onsself 
in ons puberteit en nie in ons volwassenheid opgespoor moet word).
 Voortaan lê die waarheid van die dinge nie meer in hulle doel, naamlik hulle uiteindelike 
verwerkliking, voltooiing of volwassewording opgesluit nie, maar eerder in hulle staat van 
oorspronklike adolessensie (of pure potensialiteit). As in gedagte gehou word dat die tradisie – 
gegrond op ’n koninkryk van doeleindes – uitgegaan het van die standpunt dat die doel van die 
dinge verwesenlik is wanneer hulle “natuur” waargemaak is, kan ook gesê word dat die epog van 
potensialisering homself kenmerk in die feit dat hy met die sogenaamde natuur (wese, aard of 
essensie) van die dinge weggedoen het.13 Laasgenoemde vind onder meer uitdrukking in die 
Freudiaanse beeld van die polimorf perverse mens wat gekenmerk word deur ’n lewe gerig op sy 
eie libidineuse plesier; by Nietzsche en Heidegger se beeld van die spelende kind wat die tradisionele 
metafi siese denke soos ’n stuk speelgoed weggooi en die lewe as ’n speelpark ervaar; by Hannah 
Arendt se klem op die sogenaamde geboortelikheid van die dinge; by Franse denkers vanuit die 
60’er jare wat die metafoor van die adolessent – versinnebeeld deur die oneindige potensialiteit 
van die lyfl ike energie, die vryswewende betekenaar, die wildgroeiende rizoom en die swerwende 
nomade – tot ’n metafoor van radikale bevryding verhef; en – om ’n plaaslike voorbeeld te noem 
– by Breyten Breytenbach se pleidooi vir ’n middel-wêreld waarin alles in ’n grenslose tuimel van 
skepping en herskepping opgeneem word, dit wil sê in ’n wêreld van “‘waarheid’ in die maak/
onmaak proses van metamorfose, van rewolusie, van werk met die ondenkbares en van ’n lewe in 
die potensiële tyd...” (Breytenbach 2009:155). In al hierdie voorbeelde word die uiteindelike 
volwasse “natuur” van die dinge vervang met dit wat volgens die oordeel van die tradisie die natuur 
van die dinge weliswaar in tyd voorafgaan, maar wat tegelyk ontologies ondergeskik daaraan is. 
 Ter illustrasie van die voorkeur vir die pure potensialiteit van die dinge, kan na drie tersaaklike 
voorbeelde verwys word. Eerstens, die studente-opstande uit die 60’er jare, wat die sogenaamde 
patriargale ordes met ’n samelewing wou vervang wat gegrond sou wees op Freud se polimorf 
perverse toestand.14 Laasgenoemde kan beskryf word as ’n toestand waarin alles na hul sogenaamde 

13 Met betrekking tot die moderne dood van die tradisionele “koninkryk van doeleindes” en die opheffi ng 
van die begrip “natuur”, sien veral Pierre Manent (1998) en Robert Spaemann (2010). 

14 Sien in hierdie verband die kritiek op ’68 deur Raymond Aron (1997), asook die analise van Daniel J. 
Mahoney (2010).



503

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

onbeperkte potensialiteit in ’n staat van pure adolessensie terug herlei word. Dat so ’n begeerde 
toestand ironies genoeg in ’n diktatuur van onvolwassenheid sou omslaan, het onder meer uit die 
studente se steun vir die rewolusionêre massamoordenaar, Mao Zedong, geblyk. Vir ’n hele geslag 
van studente en -dosente aan die Sorbonne en op die kampusse van Kalifornië was Mao nie ’n 
skrikwekkende diktator nie, maar eerder ’n held. Waarom? Ten diepste lê die rede daarvoor 
opgesluit in die feit dat Mao in hulle oë die sogenaamde outoritêre, patriargale en koloniale tradisie 
deur middel van sy rewolusionêre jeugbrigades met ’n staat van onbegrensde potensialiteit wou 
vervang.
 ’n Tweede voorbeeld van die voorkeur vir die pure potensialisering van die dinge hou verband 
met die heerskappy van die neo-liberale wêreld in die dekades na die rewolusionêre 60’er jare. 
Groot getalle rewolusionêre studente het in die daaropvolgende dekades die neo-liberale 
denkwêreld omhels, onder meer omdat laasgenoemde beter daartoe in staat is om die ou 
rewolusionêre ambisies deur te voer. Waarom? Die antwoord is klaarblyklik geleë in die feit dat 
die neo-liberale wêreld deur middel van die onbeperkte uitbreiding van begeertes waarskynlik 
beter daartoe in staat is om die werklikheid tot die potensiële terug te herlei as die rewolusionêre 
kaders van vroeër. Dat die globale uitbreiding van begeertes tot ’n kultuur van sosio-psigiese 
onvergenoegdheid aanleiding gee, is ’n ironie wat kennelik nie raakgesien word nie.
 ’n Derde en laaste voorbeeld is opgesluit in die gesag wat die kultuur van regte veral onder 
die intellektuele, politieke en sosiale elite’s van vandag beklee. Waarom? Die antwoord daarop 
hou verband met die verskil tussen “reg” en “goed”. Volgens die tradisie word die praktiese lewe 
gekenmerk deur die feit dat dit op ’n gemeenskaplike goed gerig is. In en deur die deugsame 
verwesenliking daarvan word die goeie lewe (bona vita) geaktualiseer. Tydens die modernisme 
word die fokus egter weggeskuif van dié doel en val dit nou op die keusevryheid van die individu. 
Voortaan draai die praktiese lewe rondom die vermoë – of potensialiteit – van die individu om sy 
lewe volgens sy eie private voorkeure in te rig. Alles moet daarom ook in werking gestel word 
om die uitoefening van hierdie potensialiteit – die keusevryheid van die individu – te waarborg. 
G’n wonder dat die regswese vandag – dit is in die era van pure potensialisering – met soveel 
gesag bejeën word nie. Laasgenoemde moet immers die nuwe absolute, naamlik die individu se 
formele vryheid om te kan kies, in stand hou.
 Teen die agtergrond van hierdie uiteensetting kan aangevoer word dat dit ’n te negatiewe oor 
die potensiële, die dinamiese en die veranderlike verteenwoordig. Buitendien, word die gevaar 
nie geloop om in ’n konserwatisme vas te val wat die statiese wêreld van die voltooide bo die 
veranderlike wêreld van die potensiële verkies nie? 
 Volgens die tradisie is die teendeel eerder waar. Anders as wat uit bogenoemde argumentasie 
afgelei kan word, wil die tradisie die potensiële as potensiële in beskerming neem. Die werklike 
kritieke vraag is daarom ook nie of die tradisie met die potensialiteit van die dinge wil wegdoen 
nie, maar of die reduksie van die dinge tot hulle pure potensialiteit nie ironies genoeg juis met 
die opheffi ng van hulle potensialiteit gepaardgaan nie? Vernietig die verabsolutering van die 
potensiële nie juis die potensiële self nie? Vanuit die oogpunt van die tradisie beoordeel is 
laasgenoemde inderdaad die geval. Volgens laasgenoemde beskik die dinge slegs oor ’n eie 
potensialiteit in die mate waarin hulle buite hulself na ’n begeerde staat van volwassenheid uitreik. 
Kortom, hulle eie potensialiteit is ’n funksie van die mate waarin hulle in die ekstatiese 
spanningsveld tussen hulle blote potensialiteit en hulle volle verwerkliking ingetrek word. Indien 
daar met hierdie ekstatiese spanningsveld – die tussen-wêreld van die tradisie – weggedoen word 
(deur byvoorbeeld eensydig klem te lê op die potensiële), word die potensialiteit van die dinge 
ironies genoeg aangetas. Allan Bloom skryf daarom ook tereg dat die moderne opskorting van 
die dele se ekstatiese uitreiking na die geheel gepaardgaan met die feit dat die dele op hulle self 



504

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

platval en so van hulle erotiese beweeglikheid beroof word (Bloom 1993:13-35). Niks verduidelik 
dit so as die globale verskynsel van die mall nie, wat in weerwil van die beeld van ewige 
veranderlikheid en dinamiese jeugdigheid deur ’n geestelike doodsheid onderlê word.
 Kortom, die transendente doelwitte waarop die begeerte haarself tradisioneel gerig het, 
verhinder nie die potensialiteit van die dinge nie, maar maak dit eerder moontlik. Die teendeel is 
ook waar. Die moderne verwydering van transendente doelwitte maak die potensialiteit van die 
dinge onmoontlik.
 Dit bring ons einde ten laaste nogmaals by die vraag na die teoretiese en die praktiese. Teen 
die agtergrond van bogenoemde uiteensetting van die wyse waarop die dele tydens die epog van 
die modernisme van hul ekstatiese verhouding met die geheel geïsoleer en laasgenoemde aan ’n 
ontologiese vryval na benede onderwerp is, is dit ’n vraag: Watter gevolge het dit vir die teoretiese 
en die praktiese?
 Ter wille van tyd en ruimte word slegs op twee sodanige gevolge gefokus. Die eerste hou 
verband met die feit dat teorie en praktyk in die moderne wêreld in ’n uitsluitende verhouding 
teenoor mekaar opgestel word, die tweede met die feit dat beide in hulle teenoorstelling aan ’n 
proses van substansiële verskraling onderwerp word.
 Eerstens, die isolering van die teoretiese en die praktiese vanuit die ekstatiese verhouding 
gaan in die moderne en laatmoderne wêreld gepaard met ’n proses ingevolge waarvan hulle op 
’n uitsluitende grondslag teenoor mekaar te staan kom. Voortaan sluit feite en waardes, die rasionele 
en die etiese, dit wat is en dit wat behoort te wees, mekaar volledig uit. Om ’n feitelike uitspraak 
te maak, beteken voortaan om op ’n ander niveau as ’n etiese uitspraak te beweeg.  As die rasionele 
en die wil tydens die tradisie in hulle onverbreekbare samehang gesien is, tree hulle nou weg van 
mekaar.15

 Tipies van die moderne en laat-moderne onvermoë om die teoretiese en die praktiese in hul 
samehang te bedink, is die wisselende beklemtoninge wat dit tydens die epog telkens op die een 
of die ander plaas. Terwyl dit dikwels poog om die praktiese aan die voorskrifte van die teoretiese 
te onderwerp, keer dit ook dikwels die beeld om en beklemtoon dit weer die praktiese ten koste 
van die teoretiese. Anders as wat dikwels voorgegee word, is hierdie twee uiteenlopende 
beklemtoninge nie alternatiewe vir mekaar nie, maar manifestasies van een en dieselfde gebeure, 
naamlik die verlies aan hulle eertydse ekstatiese gemeenskap.
 ’n Voorbeeld hiervan is die wyse waarop Aristoteles tydens die moderne en laat-moderne 
gelees is. Tydens die moderne era is die neiging in die Aristoteliese literatuur om Aristoteles vanuit 
’n beklemtoning van die teoretiese kante van sy denke te lees. Alasdair MacIntyre wys daarom 
ook op die feit dat Aristoteles tydens die 16de eeu geïnterpreteer is asof hy ’n ongekwalifi seerde 
voorkeur aan die teoretiese bo die praktiese gegee het. Volgens hierdie moderne Aristoteliane was 
die suksesvolle aard van die praktiese politiek daarom ook die gevolg van ’n “sistematiese 
toepassing van teorie” (MacIntyre 2006:7). Kortom, volgens die moderne Aristoteliane moes die 
praktyk homself aan die leiding van die teoretiese onderwerp.
 In die laat-modernisme is die neiging eerder om Aristoteles vanuit die praktiese te benader. 
Nou word Aristoteles geïnterpreteer asof hy ’n ongekwalifi seerde voorkeur aan die praktiese bo 
die teoretiese gegee het. Voortaan moes die teorie voor die eise van die praktiese terugtree. Hierdie 
voorkeur is egter nie ’n alternatief vir die neiging in die modernisme om Aristoteles vanuit die 
teorie te benader nie, maar eerder die negatiewe spieëlbeeld daarvan.

15 Sien in die besonder die hoofstuk “Natural Right and the Distinction Between Facts and Values” in 
Strauss (1953).



505

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

 Tweedens, hierbo is aangevoer dat die modernisme daartoe geneig was om die dinge tot ’n 
laagste gemene deler te reduseer. Dit het met ’n omvattende verskraling van sowel die teorie as 
die praktyk gepaardgegaan.
 In plaas daarvan dat die teoretiese vanuit die samespel tussen die intuïtiewe intellectus en 
die diskursiewe ratio verstaan is, is laasgenoemde vanuit sy samehang met eersgenoemde 
geabstraheer. Die gevolg is dat die moderne teoretiese denke in die gedaante van ratio deurgaans 
deur ’n neiging tot essensialisme gekenmerk word. In aansluiting by die tradisie kan gesê word 
dat die vraag na die “essensie” (of natuur) van die dinge tydens die modernisme vanuit hul 
samehang met die “is” van die dinge losgemaak en laasgenoemde vir alle praktiese doeleindes 
aan die vergetelheid oorgegee is. (In plaas daarvan dat die laat-moderne kritiek op die moderne 
essensialisme in aansluiting by die tradisie gepoog het om die tradisionele balans tussen intellectus 
en ratio opnuut te dink, verkies dit eerder om met die teorie as sodanig weg te doen. Daarmee 
verteenwoordig dit nie ’n alternatief op die moderne essensialisme nie, maar eerder die logiese 
teenkant daarvan.)
 Maar die neiging om tydens die moderne vryval na benede die dinge tot hulle laagste gemene 
deler te reduseer, het ook ’n verskralende uitwerking op die praktiese. As die modernisme met 
betrekking tot die teoretiese denke tot ’n essensialisme geneig was, is dit met betrekking tot die 
praktiese denke geneig om in ’n instrumentalisme vas te val. Die rede daarvoor hou ten nouste 
met genoemde reduksie verband. Net soos wat die intellectus tot die ratio gereduseer en dit so in 
’n essensialisme vasgeskryf is, net so is handeling of agere tot ’n kwessie van produksie of facere 
gereduseer. Die gevolg is dat die praktiese denke ’n instrumentalistiese aangeleentheid geword 
het. Voortaan word dit gemeet aan die vraag of dit instrumenteel tot die verwerkliking van eksterne 
doelwitte is.
 Kortom, die reduksie na onder lei nie soos wat die moderne wêreld beweer tot ’n bevryding 
van die dele uit die geheel nie, maar eerder tot ’n verskraling daarvan. 

SLOTOPMERKINGS

Dit bring ons ten slotte terug by die inleidende opmerkings oor die universiteitswese. In die gesprekke 
onder kollegas oor die universiteitswese vandag is dit opvallend hoe akademici hulself nogtans – en 
in weerwil van hulle negatiewe oordele oor die teoretiese lewe in die tradisionele sin van die woord 
– in onbewaakte oomblikke op die teoretiese beroep. “’n Universiteit maak tog nie so nie,” of 
“studente is tog nie veronderstel om so op te tree nie,” of “dosente se plig is tog so en so,” word 
dikwels in dié oomblikke gesê. Ten grondslag van hierdie uitsprake lê ongetematiseerde 
vooronderstellings oor wat die – teoretiese – wese van ’n universiteit behoort te wees.
 Die kritieke vraag is of die universiteite hierdie ongetematiseerde vooronderstellings oor die 
teoretiese aard van die universiteit weer tot tema gaan verhef en as rigtinggewend vir hulself gaan 
beskou. Of gaan die universiteit uit hoofde van ’n ongekwalifi seerde voorkeur vir die praktiese 
die tradisionele klem op die teoretiese verder verdring en ignoreer?
 As die tradisie reg is dat die praktiese verdof in die mate waarin dit sigself van die glans van 
die teoretiese isoleer, sal die kontinue marginalisering van die teoretiese lewe waarskynlik tot ’n 
verdere agteruitgang van die universiteitswese as sodanig aanleiding gee. Sonder ’n verbintenis 
tot die teoretiese lewe sal hy homself nog as ’n produktiewe deel van die kennisindustrie kan 
beskryf, maar kwalik as ’n “universiteit”. 



506

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 4: Desember 2011

BIBLIOGRAFIE

Aquinas, Thomas. 1966. Summa Theologiae. Volume 28: Law and Politics, vertaal deur Thomas Gilby. 
London: Blackfriars.

Aquinas, Thomas. 1969. Summa Theologiae. Volume 23: Virtue, vertaal deur W.D. Hughes. London: 
Blackfriars.

Aquinas, Thomas. 2003. Summa Contra Gentiles. Book One: God, vertaal deur Anton C. Pegis. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press.

Aquinas, Thomas. 1975. Summa Contra Gentiles. Book Four: Salvation, vertaal deur Charles J. O’Neil. 
Notre Dame: University of Notre Dame Press.

Aristoteles. 2004. The Nicomachean Ethics, vertaal deur J.A.K. Thomson. London: Penguin Books.
Aron, Raymond. 1997. Thinking Politically: A Liberal in the Age of Ideology. New Brunswick, NJ: 

Transaction.
Bloom, Allan. 1987. The closing of the American mind. How higher education has failed democracy and 

impoverished the souls of today’s students. London: Penguin Books.
Bloom, Allan. 1993. “The Fall of Eros,” Love and Friendship. New York: Simon & Schuster.
Breytenbach, Breyten. 2009. Notes From the Middle World. Chicago: Haymarket.
Dupré, Louis. 1993. Passage to Modernity. An Essay in the Hermeneutics of Nature and Culture. New Haven: 

Yale University Press.
Lavelle, Louis. 1952. Die Gegenwart und das Ganze. Düsseldorf: Verlag L. Schwann.
Levering, Matthew. 2008. Biblical Natural Law. A Theocentric and Teleological Approach. Oxford: Oxford 

University Press.
Mahoney, Daniel J. 2010. The Conservative Foundations of the Liberal Order. Wilmington, Delaware: ISI 

Books. 
Manent, Pierre. 1998. The City of Man, vertaal deur Marc A. LePain. Princeton: Princeton University Press.
MacIntyre, Alasdair. 1981. After Virtue. Notre Dame: University of Notre Dame Press.
MacIntyre, Alasdair. 1990. Three Rival Versions of Moral Enquiry. Encyclopaedia, Genealogy, and Tradition. 

Notre Dame: University of Notre Dame Press.
MacIntyre, Alasdair. 2006. Ethics and Politics. Selected Essays, Volume 2. Cambridge University Press.
MacIntyre, Alasdair. 2009. God, Philosophy, Universities. A Selective History of the Catholic Philosophical 

Tradition. Lanham: Rowman & Littlefi eld Publishers.
McAleer, G.J. 2005. Ecstatic Morality and Sexual Politics. New York: Fordham University Press.
O’Rourke, Fran. 2005. Pseudo-Dionysius and the Metaphysics of Aquinas. Notre Dame: University of Notre 

Dame Press.
Pieper, Josef. 1998. Leisure. The Basis of Culture. South Bend, Indiana: St. Augustine’s Press.
Pieper, Josef. 2006. For the Love of Wisdom. Essays on the Nature of Philosophy. San Francisco: Ignatius 

Press. 
Polin, Claude. 2010. ‘Western Political Models and Their Metaphysics, Part I: The Two Political Philosophies 

of the West,’ ISI Web Journal (http://www.fi rstprinciplesjournal.com).
Readings, Bill. 1996. The University in Ruins. Cambridge, MA.: Harvard University Press.
Schindler, D.C. 2008. Plato’s Critique of Impure Reason. On Goodness and Truth in the Republic. Washington, 

D.C.: The Catholic University of America Press.
Sloterdijk, Peter. 1989. Eurotaismus. Zur Kritik der politischen Kinetik. Frankfurt am Main: Suhrkamp 

Verlag.
Spaemann, Robert. 2010. Essays in Anthropology. Variations on a Theme, vertaal deur Guido de Graaff en 

James Mumford. Eugene, Oregon: Cascade Books. 
Strauss, Leo. 1953. Natural Right and History. Chicago: The University of Chicago Press.
Strauss, Leo. 1989. ‘What is Political Philosophy’, An Introduction to Political Philosophy. Ten Essays. 

Detroit: Wayne State University Press.
Verhoeven, Cornelius. 1967. Inleiding tot de Verwondering. Baarn: Amboboeken.


