
269

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

Die Gereformeerd-Skolastieke visie op die verhouding tussen God 
en mens by F. Gomarus (1563-1641) en J. Arminius (1560-
1609): ’n Histories-fi losofi ese ondersoek
The Reformed-Scholastic view of the Relationship between God and the human being in 
F. Gomarus (1563-1641) and J. Arminius (1560-1609): A historical-philosophical investigation

B.J. VAN DER WALT

Skool vir Filosofi e, Noordwes-Universiteit, Potchefstroom
Epos: hannah@intekom.co.za 

BENNIE VAN DER WALT studeer aan die (destydse) 
Potchefstroomse Universiteit vir CHO en die Vrije 
Universiteit van Amsterdam en behaal die grade 
ThB en DPhil (Filosofi e). Vanaf 1970 tot 1974 was 
hy senior lektor in Filosofi e aan die Universiteit 
van Fort Hare, vanaf 1975 tot 1999 direkteur van 
die Instituut vir die Bevordering van die Calvi-
nisme, later herdoop tot die Instituut vir Refor-
matoriese Studie, en (vanaf 1980) ook professor in 
Filosofie. Sedert sy emeritaat (1999) is hy 
navorsingsgenoot – tans by die Skool vir Filosofi e 
op die Potchefstroomkampus van die Noordwes-
Universiteit. Deesdae skryf hy heelwat artikels vir 
geakkrediteerde tydskrifte in Afrikaans en 
publiseer ook monografieë in Engels. Van sy 
geskrifte is ook vertaal in onder andere Hongaars, 
Nederlands, Koreaans, Spaans, Portugees, Xhosa 
en Tswana. Hy het twee eregrade van instellings 
in Korea en Hongarye asook die Stalsprys (vir 
Filosofi e) van die Suid-Afrikaanse Akademie vir 
Wetenskap en Kuns ontvang.

BENNIE VAN DER WALT studied at the Potchef-
stroom University for Christian Higher Education 
and at the Free University of Amsterdam and 
obtained the degrees of ThB (Theology) and DPhil 
(Philosophy). From 1970 to 1974 he was senior 
lecturer in Philosophy at the University of Fort 
Hare; from 1975 to 1999 he was director of the 
Institute for Reformational Studies and also (from 
1980) professor in Philosophy at the Potchefstroom 
University for Christian Higher Education. After 
his retirement (1999) he was appointed as research 
fellow of the School of Philosophy at the North-
West University (Potchefstroom Campus). He has 
written many books and articles in refereed 
journals. Some of his writings were translated into 
the English, Dutch, Hungarian, Korean, Spanish, 
Portuguese, Xhosa and Tswana languages. He 
received two honorary degrees from institutions in 
Korea and Hungary and also the Stals Price (for 
Philosophy) from the South African Academy for 
Science and Arts.

Bennie van der Walt

ABSTRACT
The Reformed-Scholastic view of the relationship between God and the human being in F. 
Gomarus (1563-1641) and J. Arminius (1560-1609): A historical-philosophical investigation
The question about the relationship between God and the human being is as old as the history 
of humanity. This may also be regarded as a central issue at the Synod of Dordt (1618-1619), 



270

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

as well as the decisions of the Synod formulated in the Canons of Dordt (1619). These Canons 
are today still accepted as one of the offi cial confessions of Reformed Churches in different parts 
of the world. However, it gradually transpired that the Canons did not reach an altogether 
satisfactory solution. Reformed theologians from the previous and present century became aware 
of the fact that not everything in the Canons matched up.
 Some of them only wrote about unevenness or irregularities and attempted to solve the 
problem by means of a distinction between the form (wording), which could be incorrect, while 
the basic contents of the Canons may not be queried. Other theologians, however, did look a 
little closer and called attention to the use of an Aristotelian doctrine of causality, infl uencing 
basic arguments in the Canons. Such biblically-foreign ideas also distorted the Canons’ view of 
the relationship between divine sovereignty and human responsibility.
 This contribution (continuing previous contributions elsewhere) takes as point of departure 
that merely rejecting Aristotelian causality is insuffi cient. A much broader and deeper look should 
be taken at the whole philosophy or view of reality behind the Canons. Apart from a philosophical 
analysis of the Canons themselves (to be published soon), it may also be helpful to analyse the 
theology and its philosophical presuppositions of two of the infl uential viewpoints at the Synod, 
viz. that of the Reformed theologian F. Gomarus (1563-1641) and his Arminian opponent, J. 
Arminius (1560-1609). The investigation develops through the following stages.
 As background a general philosophical characterization of Reformed Scholastic thinking 
is provided. From a normative (directional) perspective it is described as synthesis philosophy. 
It combined biblical revelation with extra-biblical ideas from Greek and Hellenistic philosophy. 
This synthesis was facilitated through two methods. Firstly through eisegesis-exegesis, according 
to which pre-Christian ideas were read into parts of Scripture (eisegesis) and afterwards – with 
the sanction of the Scriptures – explained from the Bible (exegesis). Secondly, synthesis was 
achieved by way of a nature-grace dualism, which in turn resulted in a distinction between reason 
and faith, philosophy and theology.
 Apart from its synthetic direction, Reformed Scholasticism’s type of philosophy is also 
explained: its specifi c idea of law, purely cosmological thinking, ontological dualism, vertical 
partial universalism, anthropological dichotomy and semi-mysticism. This characterisation 
(according to the problem-historical method of philosophical historiography) simultaneously 
implies a foundational critique of Reformed Scholasticism.
 Against this background the second main section of the essay investigates and compares 
the theological and underlying philosophical viewpoints of Gomarus and Arminius.The surprising 
result of the investigation can be summarised as follows. From a philosophical perspective it 
becomes evident how little these two representatives of the clashing Reformed and Arminian 
viewpoints actually differed from each other. They both adhered to a purely cosmological, dualistic 
and vertical partial universalistic philosophy. However, they were proponents of different 
anthropologies: Gomarus was an intellectualist and Arminius an empiricist. Arminius’ viewpoint 
was furthermore different from that of Pelagianism (a heresy ascribed to by the Remonstrant 
followers of Arminius), because he was not a consistent empiricist (like Pelagius), but advocated 
non-consistent empiricism. An added difference was that both Gomarus and Arminius accepted 
certain ideas of Aristotle, and can therefore be described as Aristotelians, but that Arminius was 
more Plato-oriented and therefore regarded the human will as of more importance than was the 
case with intellectualists like Gomarus. These philosophical anthropological differences resulted 
in different theological views on the relationship between God and mankind.
 The fi nal result of the “mine sweeping” to detect unbiblical “land-mines” underneath the 
theological soil of Dordt is the following: The confl ict between the Reformed and Arminian positions 



271

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

was not primarily a clash between what the Bible taught (the Reformed side) and unbiblical heresy 
(the Arminians), but a clash between two different forms of especially Aristotelian infl uenced 
philosophies which were superimposed onto the Scriptures. If the Synod of Dordt was aware of 
this, the sad history of ecclesiastical divisions – up to the present day – could have been avoided.
 At the same time these results call for further refl ection. Firstly, exactly how Aristotle’s ideas 
of God and causality (which infl uenced Dordt) could be defi ned. Secondly, how should the 
relationship between God and mankind be viewed according to a philosophy based on Scripture 
instead of on Aristotle’s ideas? Answers to these questions will be dealt with in a follow-up article 
in this journal.
 
KEY CONCEPTS: Synod of Dordt (1618-1619), Canons of the Synod of Dordt (1619), 

Reformed Scholasticism, F. Gomarus (1563-1641), J. Arminius (1560-
1609), relationship God-humans, Aristotelian philosophy, synthesis 
philosophy, eisegesis-exegesis, purely cosmological thinking, ontological 
dualism, vertical partial universalism, anthropological dualism, semi-
mysticism, empiricism, Pelagianism, Platonic philosophy, intellectualism

TREFWOORDE: Sinode van Dordt (1618-1619), Dordtse Leerreëls (1619), Gereformeerde 
Skolastiek, F. Gomarus (1563-1641), J. Arminius (1560-1609), verhouding 
God-mens, Aristoteliese fi losofi e, sintesefi losofi e, eisegese-eksegese, 
suiwer kosmologiese denke, ontologiese dualisme, vertikale gedeeltelike 
universa lisme, antropologiese dualisme, semi-mistiek, empirisme, 
Pelagianisme, Platoniese fi losofi e, intellektualisme

OPSOMMING
Hierdie artikel ondersoek die fi losofi ese voorveronderstellings wat die grondslag vorm van die 
Dordtse Leerreëls, wat in 1619 deur die Sinode van Dordt (1618-1619) aanvaar is as antwoord 
op die leer van Arminius en sy Remonstrante navolgers. (Dit bou voort op ander navorsing van 
die skrywer in ander tydskrifte, waar die Dordtse Leerreëls reeds in besonderhede geanaliseer 
is.) Die artikel fokus op die probleem van goddelike soewereiniteit en menslike verantwoorde-
likheid as ’n kernprobleem by hierdie Sinode (waar dit veral oor goddelike uitverkiesing en 
verwerping gegaan het). Ter inleiding bied dit ’n karakteristiek van die Gereformeerde-skolastieke 
sintesedenke van destyds as fi losofi ese stroming en ook die tipe fi losofi e wat dit behels het. Wat 
laasgenoemde betref, het dit ’n hele kompleks van idees ingesluit: ’n besondere wetsidee, suiwer 
kosmologiese denke, vertikale gedeeltelike universalisme, ’n dualistiese ontologie en ’n 
digotomistiese antropologie. Hierna volg ’n analise van die denke van twee belangrike fi gure by 
Dordt, naamlik F. Gomarus en J. Arminius. Hoewel hulle as verteenwoordigers van die twee 
opponerende standpunte by Dordt beskou word, blyk dit dat hulle tot ’n groot mate dieselfde 
skolastiese fi losofi e gehuldig het. Die enigste verskil kom eers op antropologiese vlak na vore: 
Gomarus was ’n semi-mistieke denker en Arminius ’n Platoniese empiris. Hierdie fi losofi ese 
verskil het egter groot teologiese implikasies gehad. Net so verrassend is die feit dat hierdie twee 
Christendenkers se fi losofi e presies dieselfde was as die fi losofi ese konsepsies wat die voor-
Christelike denker, Aristoteles, gedurende twee van die laaste fases van sy ontwikkelingsgang 
gehuldig het. Hierdie “fi losofi ese mynveër” van die onbybelse “landmyne” onder die teologiese 
oppervlakte van Dordt lewer dus die volgende gevolgtrekking: Die botsing by Dordt was nie 
primêr tussen die Bybelse visie (van die Gereformeerdes) en ’n onbybelse dwaalleer (van die 
Remonstrante) nie. Dit was ten diepste ’n stryd tussen twee verskillende Aristoteliese fi losofi eë, 
wat in die Skrif ingelees en só as Bybels gesanksioneer is.



272

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

1. INLEIDING: AGTERGROND, BENADERING EN OPSET

Vooraf enkele opmerkings oor die agtergrond, aanpak en opset van hierdie ondersoek.

1.1 Agtergrond

Die vraag na die verhouding tussen God en mens (of gode en mense in die buite-Bybelse denke) 
is so oud soos die mensheid. In vorige navorsing (wat binnekort gepubliseer word) is nagegaan 
hoe die Dordtse Leerreëls (DL) van 1619 oor hierdie moeilike probleem besin het. Daaruit het 
geblyk dat dit nie tot ’n heeltemal bevredigende oplossing gekom het nie. Ook moderne 
Gereformeerde teoloë het bewus geword daarvan dat alles nie “klop” in die DL nie. Strauss 
(2006) praat byvoorbeeld van “oneffenhede” en probeer die probleem dan oplos met ’n myns 
insiens problematiese onderskeid tussen die vorm (of bewoording) van die DL, wat foutief kan 
wees, terwyl die basiese inhoud nie bevraagteken mag word nie. Vroeëre teoloë1 het wel ’n bietjie 
dieper gekyk en die aandag op die gebruik van die Aristoteliese oorsakeleer in die DL gevestig. 
Die huidige ondersoek is bedoel as ’n voortsetting op hierdie teologiese suggesties, maar dan 
vanuit ’n Christelik-fi losofi ese perspektief. In ooreenstemming met Calvyn se leuse van semper 
reformanda is die bedoeling nie die eenvoudige verwerping van die DL nie, maar reformasie.

1.2 ’n Breër, fi losofi ese benadering

Hierdie bydrae neem as uitgangspunt dat die verwerping van slegs Aristoteliese oorsaaklikheid 
nie voldoende is nie. Daar moet breër en dieper gekyk word na die hele werklikheidsvisie van 
die DL.2 Dit beteken dat die DL se idee van God, van God se wet en van die skepping (veral die 
mens) krities bekyk moet word. Daaruit sal veral duidelik blyk dat die sintese-fi losofi e, wat die 
agtergrond van die DL vorm, onaanvaarbaar is. Indien dit deur ’n meer Skrifgetroue, Christelike 
fi losofi e vervang kan word, sal die werklike verhouding tussen God en mens ook duideliker 
gestalte kry.

1.3 Die opset

Die ondersoek verloop soos volg. Eers word die Gereformeerd-skolastieke fi losofi e (as stroming 
en tipe) van destyds geskilder.3 Daarna word meer in detail op die fi losofi ese standpunte van die 
twee hooffi gure by Dordt (Gomarus en Arminius) gefokus: Waarin het beide hierdie denkers 
ooreengekom en verskil? In watter mate het hulle standpunte met dié van die DL ooreengestem 
of verskil? En wat kan ten slotte daaruit geleer word?

2. ’N ALGEMENE FILOSOFIESE TIPERING VAN DIE GEREFORMEERDE 
SKOLASTIEKE DENKE

Soos reeds hierbo gestel, het die Aristoteliese oorsakeleer ’n belangrike rol by die Sinode van 
Dordt gespeel om te bepaal hoe die verhouding tussen God en mens beskou moet word. Vir ’n 
volledige beeld van die denkwyse by Dordt is dit egter nodig om wyer as slegs na die oorsakeleer 

1 Vgl. verskillende bydraes in De Jong (1968).
2 Spykman (1981:173) stel reeds so ’n breër lewensbeskoulik-fi losofi ese benadering tot hierdie pro-

bleem voor.
3 Vir verskillende omskrywinge van die begrip “skolastiek” vgl. Venter (1985:3-4).



273

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

te kyk. Die hele skolastieke denkpatroon moet in ag geneem word. Dit vorm ’n tros of kompleks 
(“cluster”) van verbandhoudende gedagtes. ’n Mens sou hierdie denkwyse met ’n magneet, wat 
sekere gedagtes tot ’n samehangende geheel aantrek, kan vergelyk. Daar word vervolgens eers 
gelet op die normatiewe kant of die rigting van die skolastieke denke en daarna op die strukturele 
faset daarvan.4 

2.1 Die stroming of normatiewe rigting

Die Westerse denke kan volgens Vollenhoven (2005a:29) in drie groot periodes ingedeel word: 
(1) die voor-sintesedenke van die Grieke en die Romeine (tot ± 50 n.C). Omdat die Woord van 
God vir hierdie denkers onbekend was, was hulle almal voor-Christelike fi losowe. (2) Die 
sintesedenke van die Kerkvaders en die Middeleeue (50-1550 n.C). Hulle het ’n versoening 
tussen die Bybelse openbaring en die voor-Christelike fi losofi e probeer bewerkstellig. (3) Die 
anti-sintesedenke (na 1550) vanaf die Renaissance en Reformasie. Renaissance-denkers wou 
met die Bybelse element in die sintesedenke breek en na die Antieke fi losofi eë terugkeer, terwyl 
die 16e-eeuse Reformatore (sommige in meerdere mate as ander) die pagane element in die 
sintesedenke verwerp het om die volle gesag van die Skrif te erken.

2.1.1 Sintesedenke

Omdat die sintesedenke lank na die Kerkvaders en Middeleeue – tot selfs vandag – voortgeduur 
het, is dit belangrik om iets van die karakter daarvan te verstaan.
 Toe die Christendom oor die destyds bekende wêreld versprei het, was die Romeinse wêreld 
besig om te disintegreer. Die “barbare” het die Christelike samelewing en ou kulture vernietig. 
Die kloosters het egter daarin geslaag om van die belangrike geskrifte te bewaar. Hierdie boeke 
– Christelik en Grieks-Romeins – het die bronne van gesag geword. Hulle is eklekties versamel 
in bloemlesings en bestudeer. Wanneer verskil van standpunte voorgekom het, is gepoog om 
hulle te harmoniseer. Eers later verskyn daar kommentare (sententiae) waarin iets van ’n eie 
standpunt gestel word. Die skolastieke denke was dus sterk tradisionalisties ingesteld (vgl. 
Vollenhoven, 2005b:371).
 Nie alleen was die geskrifte van die vroeë Christene die basis van onderrig nie, maar dit 
word ook as gesagsvol of sakrosant beskou. Die werke van heidense Griekse skrywers is egter 
net so beskou. Meer nog: die insigte van die Christelike en heidense denkers word langs die 
Bybel geplaas. Die Heilige Skrif word ook as ’n teksboek beskou, slegs as ’n addisionele bron 
van kennis – in plaas van die gesagvolle Woord van die ware God vir die hele lewe. Daar is van 
die veronderstelling uitgegaan dat die Skrif en die pagane denke (wat ook reeds ’n groot invloed 
op die kerkvaders gehad het) versoenbaar was, mekaar wedersyds kon aanvul. Dit is volgens 
Kok (1998:94) egter net so min moontlik om twee sulke uiteenlopende lewensvisies te versoen 
as om van yster en klei ’n eenheid te maak.
 Venter (1988:82, 83) tref in hierdie verband ’n belangrike onderskeid tussen sinkretisme 
(bv. by die Gnostici), sintese (bv. by Clemens) en antitetiese denke (bv. by Tertullianus). Ook 
laasgenoemde posisie, wat ’n duidelike skeidslyn probeer trek het tussen Christene en fi losowe, 
kon egter nie daarin slaag nie.
 Hoewel Christendenkers dus nie verkeerd sou doen as hulle van ander probeer leer nie, mag 
dit nie op so ’n wyse gebeur dat ander se gedagtes net ’n bietjie “geskaaf” word om by ’n mens 

4 Vollenhoven (2005a:13-19) onderskei tussen die geestelike stroming en die tipe fi losofi e.



274

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

se Christelike geloof aan te pas nie. Dit beteken dat die Bybel self op die ou end aan ’n vreemde 
gedagtestruktuur verbind word. Wat van ander oorgeneem word, moet getransformeer word 
volgens ’n Bybelsgetroue visie.
 Wanneer die sintesedenke gekritiseer word, word daarmee dus nie die anti-tetiese houding 
van sekere Christendenkers bedoel nie, wat eenvoudig – vanuit hulle eie oortuigings – alles van 
die Griekse en Skolastieke fi losofi e (of die moderne sekulêre denke) verwerp. ’n Christelike 
denker moet eerder anti-sinteties as anti-teties dink, want God spreek in sy skeppingsopenbaring 
selfs tot heidense denkers. En, ten spyte van hulle sintesedenke, was die skolastieke denkers ook 
Christene wat die Bybel gelees het en in gebed voor God gebuig het. Goed en kwaad, reg en 
verkeerd, waar en vals, moet dus in elke beskouing – ook ’n mens se eie – onderskei word.
 Duidelikheidshalwe moet egter bygevoeg word dat vir werklike Christelike denke ’n mens 
jou nie biblisisties alleen op die Skrif kan beroep nie. God openbaar homself en sy verordeninge 
ook in die ganse skepping.
 Sintesedenke was nie beperk tot die Kerkvaders en Middeleeue nie. Reeds spoedig na die 
sestiende-eeuse Reformasie val die gereformeerde denkers van die sewentiende eeu weer terug 
op sintesedenke. Ook vandag nog is sintesedenke (’n vermenging van Bybelse en die huidige 
sekulêre denke) nie ongewoon nie.5 Enkele uitstaande kenmerke van Skolastieke sintesedenke 
is die volgende. 

2.1.2 Natuur en genade

Alle skolastieke denke word gekenmerk deur die aanvaarding van ’n natuur-genade skema (vgl. 
Popma 1958:241), wat alreeds so vroeg as by die Sinode van Oranje (529) aanvaar is. Op die 
terrein van die natuur is die Grieks-Romeinse denke as gesagsvol aanvaar en op die bonatuurlike 
genadeterrein God se Woord, die Heilige Skrif. Waar nodig moes die Bybel dus slegs die heidense 
denke aanvul en korrigeer in plaas van om dit grondig te reformeer. Omdat daar nie besef is dat 
die Grieks-Romeinse fi losofi e en die Skrif religieus onversoenbaar is nie, sou die natuurlike (die 
voortrap) nie deur die bonatuurlike genade opgehef word nie, maar slegs vervolmaak word.

2.1.3 In- en uitleg

Hierdie versoening tussen die Skrif en die voorchristelike fi losofi e is moontlik gemaak deur die 
manier waarop die Bybel gelees is. Voor-Christelike gedagtes (bv. Aristoteles se oorsakeleer by 
die Sinode van Dordt) is in Skrifgedeeltes ingelees (eisegese) en daarna – met die sanksie van 
die Skrif – daar uitgelees (eksegese). ’n Mens moet dus versigtig wees om nie deur ’n slagspreuk 
soos sola Scriptura (alléén die Skrif) mislei te word nie – dit kan op biblisistiese sintesedenke 
(inlegkunde) in plaas van op werklike Skrifmatige (uitlegkunde) denke dui. Tekste soos Matteus 
25:34 en Efesiërs 1:4 hoef byvoorbeeld nie te lei tot die aanvaarding van ’n ewige goddelike 
dekreet tot verkiesing en verwerping nie. Dit kan ook dui op die diepere, goddelike geheim van 
die geskiedenis.

2.1.4 Wete en geloof

Die voorafgaande lei by alle skolastieke denkers tot die probleem van die verhouding van 
wete(nskap) en die Christelike geloof. Die eerste is die manier waarop ’n mens die natuurlike 

5 Vgl. bv. Kok (1998) op verskillende plekke.



275

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

terrein redelik sou ken, die tweede die gelowige kenwyse vir die terrein van die bonatuurlike 
genade. Die ontologiese dualisme tussen ’n profane en sakrale terrein lei dus ook tot ’n 
kenteoretiese gespletenheid.

2.1.5 Filosofi e en teologie

Die onderskeid tussen wete en geloof lei op sy beurt by skolastieke denkers tot dié tussen fi losofi e 
en teologie. Filosofi e sou oor kennis van die natuurlike en teologie kennis van die bonatuurlike 
handel. Omdat die bonatuurlike, Christelike genadeterrein die belangrikste behoort te wees, 
beskou die skolastici die teologie as die koningin van die wetenskappe. Die fi losofi e is egter as 
diensmaagd nodig om aan die teologie ’n wetenskaplike karakter te gee. Die ironie is egter dat 
die heidense fi losofi e nie die dienskneg gebly het nie – dit het die heerser geword. Daarom 
beklemtoon Vollenhoven (1933:317; 2005b:76,405) dat ’n Reformatoriese fi losofi e alle vorme 
van sintesedenke moet verwerp. Uiteindelik geld nie God se openbaring nie, maar kry ’n onbybelse 
fi losofi e die oorhand. ’n Christendenker wat Aristoteles probeer annekseer, word op die ou end 
deur Aristoteles geannekseer!

2.1.6 Dubbele normatiwiteit

Uit die voorafgaande blyk dat die Gereformeerde Skolastieke denke ten tye van die Sinode van 
Dordt as fi losofi ese stroming ’n dubbele normatiwiteit aanvaar het. As gevolg van die poging om 
sowel die Griekse denke as die Bybelse openbaring as gesagsvol te aanvaar, kon hierdie denkers 
egter nie ’n integraal Bybelsgehoorsame teologie of fi losofi e ontwikkel nie. Hulle denke getuig 
van verdeelde lojaliteit, wat vervolgens ook in die strukturele kant van hulle denke sigbaar is. 

2.2 Die tipe fi losofi e oor die struktuur van die werklikheid

Oor hoe die werklikheid struktureel beskou word, is daar ook merkwaardige ooreenstemming 
by die Gereformeerde skolastieke denkers. Hulle was nie net almal sintesedenkers nie, maar het 
ook dieselfde tipe fi losofi ese konsepsies gehuldig wat uit die volgende gedagtekompleks bestaan 
het (vgl. Vollenhoven 2000:255). 

2.2.1 Louter-kosmologiese denke

Anders as by die kosmogono-kosmologiese denke (wat ook klem op die ontwikkeling in die 
kosmos lê), was die skolastieke denkers louter-kosmologiese denkers. Hulle het die genese of 
ontwikkeling van die skepping geringgeskat en was net in die bestaande (synde) geïnteresseerd. 
God se kultuuropdrag dat die mens op ’n verantwoordelike wyse die skepping moet bewerk, dit 
wil sê ontsluit, ontplooi en ontvou, was nie vir hulle belangrik nie. Hierdie statiese en 
deterministiese visie op die werklikheid sluit aan by verskillende ander trekke wat sáám die 
skolastieke “cluster” of fi losofi ese ideëkompleks uitmaak.
 Hierdie soort fi losofi e is dus syns-fi losofi e of ontiese denke. Popma (1962:111) noem dit ’n 
synsteoretiese denkhouding en praat selfs van ontologisme, omdat dit die grense van elke 
moontlike ontologie oorskry. Verkeerdelik is selfs aanvaar dat ’n mens ook oor God kan teoretiseer 
(teologiseer of fi losofeer) – in plaas daarvan om eenvoudig te glo wat Hyself aangaande homself 
in sy Woord openbaar het. In die skolastieke ontologiese gerigtheid word die syn of wese van 
God egter ondersoek, hoe Hy inmekaar sou sit of gekonstrueer sou wees. God moet “duidelik 
gemaak” word, deur die mens redelik geanaliseer en deurgrond word!



276

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

 Popma noem hierdie soort spekulasies oor God teo-ontologisme. Vir hom grens die eindelose 
ontledings – van God wat nie ontleedbaar is nie – selfs aan die godslasterlike. Indien God vir ’n 
mens so duidelik soos ’n driehoek geword het, het jy nog nie die ware God, wat volgens die Skrif 
in ’n ontoeganklike lig woon, ontmoet nie (vgl. Popma 1962:148). Volgens hierdie denker (bv. 
Popma 1959:63;1961:20,241) is die skolastieke teo-ontologisme eenvoudig ’n voortsetting van 
die pagane Griekse idee dat teologie ’n redelike verantwoording van die godwees (syn) van die 
gode sou behels. En Vollenhoven merk op:  
 God is sovereign. Hence he is not to be investigated by us, but (on the contrary) he investigates 

us... That is why philosophy [and theology – BJvdW] cannot concern itself with Him. We 
stand in connection with Him through religion, and only through it; in the prime sense of 
God being its author and we its receivers, who are urged to reciprocate in love. (Aangehaal 
deur Tol 2010:482)

2.2.2 Besondere wetsidee

Die besondere wetsidee van Gereformeerd-skolastieke denkers maak verder hulle teologiese 
standpunte duideliker. Hulle ken nie aan God se wette of verordeninge ’n selfstandige status toe 
nie en het dus nie die wet en wetsonderhorige skepping duidelik genoeg van mekaar onderskei 
nie. Weens ’n lang en komplekse voorafgaande historiese ontwikkeling (vgl. Venter 1988:30) is 
verskillende denkers se wetsidees volgens Van der Walt (1990:273-4) tot die volgende 
saamgevoeg: (1) Die essensie/wese/idee/wet/logos van alle dinge bestaan van ewigheid af in 
God se verstand of raad. (2) God skep hierdie (oorspronklik Platoniese) idees as ding-wette in 
die geskape dinge. (Op dié wyse word God self immanent in die skepping.) (3) Dieselfde essensies 
is tegelykertyd in die menslike verstand (die hoogste deel van sy goddelik-verwante siel) ingeskep. 
(Daarom gaan die meeste skolastici uit van die harmonie tussen die objektiewe rasionaliteit van 
die dinge buite die mens en sy eie, subjektiewe rasionaliteit.) Saamgevat bestaan die wet in God, 
in die dinge en in die menslike verstand.
 Dat so ’n visie op die wet ante rem (in God), in rebus (in die skepsele) en post rem (in die 
menslike verstand) nie sonder ernstige probleme is nie, blyk uit die volgende opmerking van 
Venter (1988:30): 

 Die gevaar hiervan sou vir die Christendom wees dat God self, omdat die Ideë deel van sy 
wese is en Hy nie teen Homself kan ingaan nie, onderworpe aan die Ideë is – daarmee het 
Plato se wetsabsolutisme ook die hart van die Christendom geraak. 

Nie net God is aan sy eie wet of raadsplan gebonde nie. In hierdie ewige, goddelike raad of 
wêreldplan vind volgens die skolastieke denkers ook uitverkiesing en verwerping plaas. Omdat 
die goddelike idees van sy raadsplan van ewigheid af alles na hulle aard en ontwikkeling stuur, 
kan die individuele mens net hierdie voorafbeplande rol uitspeel.6 
 As gevolg van die noue verband tussen die goddelike en menslike logos (rede) is die roeping 
van die teoloog ook om God se gedagtes na te dink om ’n goddelike kyk op die werklikheid te 
bekom – ’n totale oorskatting van die menslike verstand!
 Tereg merk Tol (2010:452) op dat so ’n standpunt oor God se raadsplan onbybels is. 

 The being of the cosmos is not a deterministic, predestining principle that includes all that 
will happen to the cosmos as a whole and to things in particular.

6 Vir ’n teologiese verduideliking van hierdie idee van ’n goddelike dekreet kan Muller (2008) 
geraadpleeg word.



277

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

God het die skepping só gemaak dat dit oop is vir nuwe ontwikkeling – wat nie beteken dat hyself 
nie voortdurend daarby betrokke is nie. Hierby sou gevoeg kon word dat God self ook nie ’n 
statiese, onveranderlike God (deus immutabilis) is nie.

2.2.3 Vertikale gedeeltelike universalisme

Gedurende die Middeleeue en daarna is ook besin oor die verskil en verhouding tussen 
individualiteit (bv. dat hierdie ’n spesifi eke boom is) en die universaliteit (bv. waarin hierdie boom 
met ander bome ooreenkom). Skolastieke denkers was gewoonlik nie individualiste (die individuele 
die belangrikste en die universele van sekondêre belang), of universaliste nie (die universele die 
belangrikste en die individuele slegs uitlopers daarvan), maar gedeeltelike universaliste.
 Binne hierdie laaste denkrigting is daar twee moontlikhede. Die een is horisontale 
gedeeltelike universalisme, waarvolgens die universele (die grote) en die individuele (as die 
kleine) langs mekaar voorkom. Die ander teorie – skolastieke denkers se keuse – is dié waarin 
die universele en individuele onder mekaar staan, dit wil sê in ’n vertikale verhouding. Hieronder 
is daar weer twee moontlikhede, naamlik intellektualisme of empirisme: die universele is die 
hoëre en die individuele die laere, of die omgekeerde word beweer. 
 Hierdie besinning oor die verhouding tussen die universele en individuele kant van dinge 
is in die Middeleeuse skolastiek verwar met die wette vir die dinge en moet dus in verband 
beskou word met wat reeds onder 2.2.2 gestel is. (Die rede daarvoor is dat, vir die ordelike 
verloop van sake, God se wette universeel vir ’n spesifi eke gebied geld.) Op die ingewikkelde 
kenteoretiese probleme wat as gevolg van hierdie verwarring ontstaan het, kan – hoewel belangrik 
– nie hier verder ingegaan word nie.7 Belangrik is wel om te noem dat, indien iemand ’n 
individualistiese ontologie huldig, hy gewoonlik ’n nominalistiese kenteorie sal huldig; dat ’n 
universalistiese ontologie meestal ’n realistiese kenteorie impliseer; ’n gedeeltelike universalisme 
lei normaalweg tot ’n matige realistiese kennisleer – iets tipies by die Gereformeerde Skolastiek.

2.2.4 Ontiese dualisme

’n Vierde belangrike komponent van skolastieke denke (ook van die Gereformeerde Ortodoksie) 
is dat dit die werklikheid nie (soos volgens die monisme) as ’n eenheid beskou (waaruit die 
veelheid sou voortspruit) nie, maar as ’n oorspronklike twee-eenheid van ’n hoëre en ’n laere 
synsgebied, ook die transendente en nie-transendente genoem. 
 Aangesien skolastieke denkers Christene was, is die transendente met God vereenselwig en 
die nie-transendente met sy skepping. Omdat die Bybelse radikale verskil tussen God en sy 
skepping nie erken is nie, bestaan daar in die twee-eenheid sowel verskille as ooreenkomste, of 
analogie tussen God, die hoogste graad van syn en die skepping – veral die mens as die kroon 
van die skepping – op ’n veel laer trap in die synshiërargie. Soos in die geval van Aristoteles 
(vgl. Popma 1962:181) word die transendente gekenmerk deur synsvolheid of volmaaktheid, 
terwyl die nie-transendente aan ’n synstekort ly. Dié twee vlakke word dikwels ook met 
respektiewelik die goeie en die kwade geïdentifi seer, sodat sonde in plaas van ’n ongehoorsame 
religieuse rigting verkeerdelik as ’n gebrek aan syn beskou word.

2.2.5 Antropologiese digotomie

’n Dualistiese ontologie lei gewoonlik ook tot ’n tweedeling (digotomie) in die mensbeskouing 
van skolastieke denkers – die vyfde komponent van die skolastieke kompleks van gedagtes. Ook 

7 Meer daaroor is te vinde in Van der Walt (1990:262-274) en Venter (1985:47-64.)



278

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

die mens self is ’n tweedelige wese, bestaande uit ’n hoëre, belangriker deel en ’n laere, minder 
belangrike.
 Tot op hierdie punt huldig die meeste skolastieke denkers (ook die Gereformeerde Ortodoksie) 
dieselfde fi losofi ese standpunt. Wat hulle mensbeskouings betref, kan daar egter groot verskille 
van standpunt wees.8 Aangesien die meeste Gereformeerd-Ortodokse denkers óf ’n Aristoteliese 
óf ’n Platoniese semi-mistieke mensbeskouing voorstaan (vgl. Vollenhoven 2000:255) – en dié 
standpunt selfs vandag nog populêr is – word hier langer daarby stilgestaan. 

2.2.6 Semi-mistiek

Volledige mistiek beteken dat die hele mens kan “opstyg” tot eenwording met die universele, 
goddelike of transendente en só sy eie identiteit verloor. Semi-mistiek behels dat alleen die 
hoogste deel van die mens (bv. sy siel), wat oorspronklik van God af kom, met God kan verenig. 
Eisler (1910b:833-834), wat ’n hele aantal mistieke denkers bespreek, sê dan ook dat die mistiek 
baie na aan die panteïsme kom. Christendenkers het meestal nie verder gegaan as om ’n semi-
mistieke visie te huldig nie, omdat volledige mistiek hulle in botsing sou bring met die tradisionele 
Christelike aanvaarding van ’n voortbestaan na die dood en waarskynlik ook op panteïsme (alles 
– ook die mens – word as goddelik beskou) sou uitloop.
 Soos nog later sal blyk, is die verhouding tussen God en mens nie ’n mistieke, synsverhouding 
nie, maar ’n religieuse. Popma lewer dan ook in sy sewedelige Levensbeschouwing (1958–1965) 
grondige kritiek op verskillende vorme van mistiek. Volgens hom bestaan daar nie so iets soos 
ware en valse (of sieklike) mistiek nie. Alle mistiek is onbybels. (Indien bv. Gal. 2:20 ter 
ondersteuning van so ’n visie gebruik sou word, word die teks misbruik.) Van der Linde (1960:118 
e.v.) wys op die sterk Neo-Platonies-Augustiniaanse agtergrond van die Christelike mistiek deur 
die eeue en noem dit ’n “louter zoet gif”. Is dit nie ’n te harde oordeel nie? Om ’n antwoord op 
hierdie vraag te bied moet die (semi-) mistieke denke van nader bekyk word.9 

2.2.7 Enkele trekke van die mistieke denke

Adels (1987:202-204) bied onder die opskrif “mystic union” ’n hele aantal sitate uit mistieke 
denkers. Die opgaan in en eenwording met die goddelike word daarin met verskillende beelde 
beskrywe: Die mens verdwyn soos ’n druppel in die oseaan; dit is soos die sonlig in die lig en 
die lig in die sonlig; ’n gloeiende yster in die vuur; die sywurm wat ’n papie in ’n kokon word; 
’n vis in die see en die see in die vis. Uit die verskillende aanhalings is dit duidelik dat die 
mistikus moet leeg word, sterf, self ondergaan om in die afgrond van die goddelike “begrawe” 
te word. Verenig met God, word die mens self (byna) goddelik.

Algemene trekke

Die volgende kritiese opmerkings word hier gemaak sonder om hulle in besonderhede te kan 
bespreek:

 • Mistieke eenwording met die godheid is oorspronklik ’n heidense gedagte, wat alreeds 
by byvoorbeeld Aristoteles voorkom.10 

 • Mistiek is gewortel in hiërargiese en dualistiese synsleer, wat dit moontlik maak om 
vanaf die aardse of nie-transendente na die transendente op te klim. Hoe dieper jy in jou 

8 Vollenhoven (2000:254, 255) onderskei byvoorbeeld elf verskillende tipes mensvisies in hierdie 
groep. 

9 Vir die verskillende mistieke denkers, vgl. Vollenhoven (2005b:380) en Venter (1988:132, 149 e.v.).
10 Vgl. Vollenhoven (2000:198) se tipering van Aristoteles se tweede laaste fase.



279

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

eie siel versink, hoe nader sou ’n mens aan God kom. Die radikale verskil tussen God 
en mens word dus nie erken nie.

 • Mistiek is dus prinsipieel onmoontlik, omdat dit die vergoddeliking van die mens nastreef, 
terwyl God en mens radikaal van mekaar verskil.

 • Dit is ten diepste ateïsties of Godloënend, aangesien dit oor die eie vergoddeliking gaan 
en die bestaan van ’n ware God – Iemand heeltemal anders as sy skepping – ontken. 
(Aristoteles en Jaspers is twee voorbeelde van so ’n ateïstiese mistiek.)

 • Mistiek verag die wêreld en die mens, omdat dit ekstaties in die oseaan van goddelikheid 
wil verdwyn en uiteindelik selfvernietigend is. Eckehardt (1260–1328) se universalistiese 
mistiek word byvoorbeeld soos volg deur Kok (1998:111) beskryf:

  Deny yourself and empty yourself of everything creational, for God’s sake, so 
that your knowledge becomes purest ignorance, a dark unconsciousness into 
which God will come and fi ll that vacuum. You will blend with God into the 
Godhead when you forsake the present life of opposites, for becoming dead to 
the whole world in your soul, you become single-mindedly alive in Being, in the 
eternal Being where you were before your creation.11 

 • Innerlike mistieke stemme en belewinge word deur Christelike mistici dikwels 
belangriker beskou as God se Woord.

 • Die mistiek self is vol inherente spanninge en teenstrydighede. Byvoorbeeld: Om ’n 
mens se individualiteit in die universele te verloor moet dit juis maksimaal oorskat word.

 • Mistiek kom in verskillende grade en vorme voor, byvoorbeeld gevoelsmistiek of 
intellek tualistiese mistiek. Intellektualisme sluit dus nie mistiek uit nie. ’n Duidelike 
onderskeid tussen hierdie twee soorte mistiek is belangrik. Venter (1988:132,153) 
onderskei byvoorbeeld twee hoofstrominge binne die mistici van die twaalfde eeu. Die 
Cisterciensers se hoofdoel was om die mens se wil en gevoel in ooreenstemming met 
die wil van God te bring. Die Viktoryne, daarenteen, het as doelstelling gehad die 
wetenskaplike kennis van God langs ’n mistieke weg.

Intellektualistiese en gevoelsmistiek

Leff (1967:259 e.v.) bied behalwe ’n goeie skets van die historiese agtergrond en die geweldige 
populariteit van mistiek gedurende die laat-Middeleeue, verdere lig op hierdie twee vorme van 
mistiek. Hy sê eers die volgende oor hulle gemeenskaplike doelwit: 
 
 ...they shared in the common striving – or claim to it – to reach God through an inner movement 

of the soul... This desire went together with the need to withdraw from contact with the outer 
world... to detach from the accepted norms of life... To seek direct contact with God in the 
soul was to tend away from the mediation of the church. 

Leff maak daarna duidelik hoe belangrik die onderskeid tussen verskillende soorte mistiek 
(ortodoks en heterodoks of ketters genoem) destyds was. Die kerk het die “gesonde” mistiek 
aanvaar, maar voorstanders van die “siek” mistiek as ketters veroordeel. Wat was die rede waarom 
byvoorbeeld Eckehardt (vgl. hierbo) se mistiek aanvaarbaar was, maar nie dié van baie van sy 
volgelinge nie?

11 Vir ’n vollediger beskrywing, vgl. Leff (1967:260-294) en Venter (1988:154 e.v.).



280

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

 Die rede was tweërlei: Eerstens het Eckehardt ’n intellektualisties-Platoniese konsepsie 
gehuldig.12 Die intellek kon dus die wil beheers. Van sy navolgers (die gevoelsmatige mistici) 
het egter voluntaristies gedink (die menslike wil is die belangrikste en bepaal selfs die denke). 
Dit verklaar waarom van hierdie Christelike mistieke “sektes” Bybelse norme en kerklike tradisies 
oorboord gegooi het en immoreel kon lewe. Agter hierdie twee soorte mistiek skuil natuurlik 
bepaalde mensbeskouings. By die intellektualisme was die rede, die belangrikste goddelike 
“deel” van die mens. Die “laere”, gevoelsmatige “deel” is as minderwaardig beskou. Die 
emosionele mistici het egter vanuit ’n ander mensvisie die teenoorgestelde beweer.
 Die tweede rede waarom Eckehardt nie ook deur die kerk veroordeel is nie, is omdat sy 
mistiek (ten minste volgens Leff) baie na aan die panteïsme gekom het, maar dat hy nooit sy 
panteïstiese idees (soos sommige van sy navolgers) openlik verkondig het nie. Die grens tussen 
mistiek (en semi-mistiek) en pan(en)isme is dus inderdaad uiters dun.

Die bron van baie dwalinge 

Mistiek lei in die lig van die voorafgaande tot allerlei onbybelse dwalinge. Leff (1967:289-290) 
noem byvoorbeeld dat selfs die sogenaamde ortodokse mistikus, Eckehardt, se idees daartoe 
gelei het dat hy geleer het dat dit nie meer nodig is om God lief te hê, jou oor jou naaste te 
ontferm, hartseer te wees of selfs te bid nie. Na die onttrekking van die wêreld en eenwording 
met God is hierdie dinge van geen belang meer nie!
 Popma (1962:32) verbind ook die idee van ’n onmiddellike wedergeboorte sonder enige 
Woordverkondiging (by o.a. Maccovius, Voetius en Kuyper) aan hulle semi-mistieke teologie.
 Die heel belangrikste vir hierdie ondersoek is egter dat (semi-)mistiek nie ’n korrekte, 
Bybelse visie op die verhouding tussen God en mens voorstaan nie. Dit streef na ontiese 
eenwording met God – iets onmoontlik – in plaas van ’n religieuse verhouding van gehoorsaam-
heid aan sy liefdesgebod. (Dit is ’n fundamentele gebod wat egter verskillende gestaltes in 
verskillende verhoudinge aanneem. My liefde vir my hond verskil van dié vir my kinders, is ook 
anders as dié tot my vrou en verskil ook van die wyse waarop dit in buurskap, vriendskap, 
geloofsgenootskap ens. na vore tree.)

Hedendaagse relevansie

Ten slotte moet nog genoem word dat (semi-)mistieke denke nie tot die Griekse denke, die 
Middeleeue (vgl. hierbo), Calvyn (vgl. Van der Walt 2010:230) en die Gereformeerde Skolastiek 
van die 17e eeu beperk was nie. Die lyn loop deur na die sogenaamde bevindelikheidsteologie 
van die Nadere Reformasie tot ongeveer 1750.13 Dit kom weer by Kuyper na vore.14 Ook by 
kontemporêre, insluitend Suid-Afrikaanse Gereformeerde denkers, word dit nog steeds 
aangetref.15 
 Fick self sien duidelik nie die onbybelse grondslae van die mistiek raak nie. Solank ’n mens 
net van “mistiek” en nie van “mistisisme” praat nie, en solank dit net nie ’n emosionele mistiek 
is nie, is dit vir hom in orde. (Hy kies vir ’n intellektualistiese semi-mistiek.) Bowendien word 

12 Dit word bevestig deur Vollenhoven (2000:237).
13 Vergelyk Visser (1954) vir Vollenhoven oor mistiek spesifi ek by hierdie Gereformeerde denkers.
14 Vgl. Kuyper (1908) en (1997) asook Vander Stelt (1973) – volgens Vollenhoven (2000:256) kan die 

monargianisme ook mistieke trekke hê.
15 Vgl. Floor (1953) en Fick (2010:282).



281

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

’n meer mistieke gereformeerdheid deur hom voorgestel as ’n antwoord op postmoderne 
spiritualiteit. (Soos in die verlede al dikwels gebeur het, word dus probeer om ’n meer resente 
fi losofi ese stroming teologies te beveg met ’n vroeër stroming) ’n Neiging tot mistiek is volgens 
Van der Linde (1960:118 e.v.) egter blykbaar ’n tipiese protes dwarsdeur die eeue wanneer die 
kerklike lewe verkoel en vervlak.
 Die fi nale konklusie kan alleen wees dat alle vorme van mistiek (intellektualisties of 
voluntaristies, gematig (semi) of ekstreem) geen Bybelse vroomheid (vandag “spiritualiteit” 
genoem) is nie. Dit staan diametraal teenoor wat die Bybel werklik oor die verhouding tussen 
God en mens leer.

2.3 Gevolgtrekking

Hiermee het die algemene trekke of “cluster” van idees van die Gereformeerde Ortodoksie of 
Skolastiek voldoende duidelik geword om die krisis by die Sinode van Dordt – en nog lank 
daarna – te kan verstaan. Die belangrikste wat in gedagte gehou behoort te word, is dat dit nie 
in die eerste plek die Skrif was wat met “ketterye” gebots het nie. Dit was eerder ’n botsing 
tussen verskillende tipes sintesedenke. Die Calviniste en Remonstrante het gebots omdat beide 
kante deur onbybelse fi losofi ese denke geïnfekteer was. Daarom kon hulle ook nie die probleem 
van die verhouding tussen God en mens korrek sien nie, maar slegs ’n kompromie tussen 
verskillende sintetiese visies probeer bewerk.

3. DIE BOTSING VAN TWEE STANDPUNTE BY DIE SINODE VAN DORDT

Uit sekondêre literatuur blyk dit dat daar by Dordt ’n groot verskeidenheid van menings was oor 
die verhouding tussen God en mens en veral natuurlik oor uitverkiesing en verwerping (vgl. 
Sinnema 1985). Hoewel F. Gomarus (1563–1641) een van die gereformeerde standpunte 
verteenwoordig het, is ook sy standpunt uiteindelik nie by die Sinode aanvaar nie. J. Arminius 
(1559–1609) was reeds oorlede, maar sy navolgers, die Remonstrante, het sy visie bly verwoord. 
Omdat nie op al die verskillende standpunte by die SD ingegaan kan word nie, word hierdie 
twee teenstanders (albei dosente aan die Universiteit van Leiden) se beskouinge hier weergegee 
om te probeer vasstel wat die diepste fi losofi ese grondslae daarvan was.

3.1 F. Gomarus (1563-1641)

Vooraf word eers iets oor sy teologiese standpunt gestel.16 

3.1.1 Sy teologiese visie

Gomarus was duidelik ’n volgeling van Beza (1519–1605) se supralapsarisme. Deur tussen twee 
soorte oorsake te onderskei, kon hy beweer dat sowel God as mens (verskillende) oorsake vir 
verwerping is. God het egter nie die mens tot sonde gepredestineer nie, hy is nie die oorsaak van 
menslike sonde nie. Sinnema (1985:144) beweer egter dat Gomarus se streng deterministiese 
predestinasieleer min aanhangers onder sy eie landgenote, sowel as by die SD gehad het. (Die 
predestinasie is byna gereduseer tot ’n marionettespel waarin God – onderworpe aan sy eie wet 
– die toutjies trek en die mens bloot meganies kan beweeg.)

16 Vir sy lewensgeskiedenis, vgl. Van Itterzon (1930).



282

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

3.1.2 Die fi losofi ese grondslag

Ook volgens Vollenhoven se metode het Gomarus by Beza aangesluit en dieselfde fi losofi ese 
konsepsie as Beza gehuldig.17 

Louter-kosmologiese denke

Soos reeds hierbo aangetoon, wil hierdie groep denkers alleen oor die bestaande kosmos (hoe 
presies dit inmekaar sit) nadink. Dit gaan vir hulle oor die struktuur of synde van die skepping, 
hulle dink ontologies (ontos = syn). En omdat hulle Christene was, sluit hulle God ook daarby 
in, sodat hulle ook teo-ontologies dink, God se syn probeer deurgrond.
 Kok (1998:102) beskryf hierdie tipe denke soos volg:  
 ... it regards genesis as merely an aspect of structure. It may be asked, did the scholastics not 

believe in creation. Yes, they did believe the creation act of God as revealed in the Scripture, 
but restricted the creation theme to an idea about the structure of reality and nothing more. 
That God should start and then stop doing anything would also suggest a change in him who 
knows no change. The world as it appears now could and will never look like anything else. 

By so ’n louter-kosmologiese standpunt vind dus verskillende gedagtegange aansluiting (vgl. 
Vollenhoven 2005b:239): (1) God as die ewige, onbeweeglike, onveranderlike, (2) ’n vaste 
raadsbesluit, (3) ’n statiese wêreldbeeld en spekulatiewe substansiebegrip en (4) ’n deterministiese 
visie op die geskiedenis. Alles is vooraf volgens ’n goddelike plan vasgelê, sodat menslike 
vryheid sterk ingekort word of selfs opgehef word.

’n Dualistiese ontologie

Hiervolgens word (vgl. hierbo) God en die wêreld nie as eenheid gesien nie (die monisme), maar 
as twee ewige korrelate van mekaar – die transendente (God) en die nie-transendente (die mens 
en die res van die kosmos).
 Die waarde van Spykman is dat hy aangetoon het wat die implikasies van so ŉ dualistiese 
(of twee-faktor) ontologie (i.p.v. ’n drie-faktor werklikheidsbeskouing van God, wet en skepping) 
vir die leer oor die uitverkiesing en verwerping was. By ’n dualistiese ontologie (wat net God 
en kosmos erken) 
 We either eclipse divine sovereignty, Armenian style, or we eclipse human responsibility, 

labelling it hyper-Calvinism. To avoid these extremes, we try to maintain an uneasy, strained, 
often unstable balance between them. With only two factors almost anything can happen... 
God and man easily become either competitors or cooperators... As a consequence, we either 
overload the divine circuit or overload the human circuit. (Spykman 1981:178)

Gedeeltelike universalisme 

Volgens hierdie visie (vgl. weer hierbo) bestaan die individuele en universele nie langs mekaar 
(horisontale gedeeltelike universalisme) nie, maar bo mekaar in ’n verhouding van die hoëre tot 
die laere (die vertikale visie).

17 Volgens Vollenhoven (2000:103, voetnoot 11; 182 en 255) is hierdie tipering nie van Vollenhoven 
self nie, maar van die latere redaksie van sy Schematische Kaarten.



283

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

Intellektualisties en empiristies

By laasgenoemde teorie (gedeeltelike universalisme in sy vertikale vorm) is daar verskil tussen 
die intellektualiste, waarvan Gomarus ’n voorbeeld was, en die empiriste, waarvan Arminius ’n 
aanhanger was (vgl. 2.2.4 hierbo). Volgens eersgenoemde standpunt word die universele as die 
hoëre en die individuele as die laere beskou, terwyl laasgenoemde (die empiriste) presies die 
omgekeerde geleer het: die hoëre is die individuele en die laere die universele. Omdat die 
universele gewoonlik as belangriker as die individuele beskou word, kry die laere (waaronder 
die mens) by die empirisme dus ’n belangriker rol as by die intellektualiste. Dit verklaar gedeeltelik 
waarom Arminius meer klem op menslike verantwoordelikheid kon lê as Gomarus. Kendall 
(1979:149) sien iets hiervan raak as hy sê dat Arminius die dekrete van God uit die ewigheid na 
die hier en nou (empiriese werklikheid) verplaas het.18 

Semi-mistiek

Hierdie teorie by Gomarus (en ’n hele aantal ander denkers van die Gereformeerde Ortodoksie, 
vgl. Vollenhoven 2000:255) hang saam met sy digotomistiese mensbeskouing. Die mens sou uit 
twee dele bestaan (bv. liggaam en siel) waarvan die hoëre deel (bv. die siel/gees) as transendent 
of van God afkomstig beskou word. Dit word as semi-mistiek aangedui, omdat net ’n gedeelte 
van die mens aan God verwant is en na die dood weer fi naal na hom sal terugkeer.
 Die aandag word weer daarop gevestig dat, volgens die semi-mistiek, die mens ook reeds 
in hierdie lewe uit die laere, swakkere synsgebied na die hoëre, ware goddelike syn moet opstyg. 
Die verhouding tussen God en mens is dus – verkeerdelik beskou – nie ’n religieuse verhouding 
nie, maar ’n ontiese verhouding. Gevolglik word goed en kwaad ook nie gesien as twee 
verskillende religieuse rigtings nie (gehoorsaamheid of ongehoorsaamheid aan God se gebod), 
maar as ’n vertikale stryd tussen die mens se hoëre siel en sy laere drifte.
 Vollenhoven (2005b:378) onderskei verder tussen drie tipes semi-mistiek: ’n Aristoteliese, 
Platoniese en pneumatologiese. Volgens hom ressorteer Gomarus (soos Beza, die Synopsis en 
Voetius) onder die eerste (Aristoteliese) groep, terwyl fi gure soos Althusius, Keckermann en 
Coccejus Platoniese semi-mistieke denkers was.

3.2 Arminius (1560-1609)

Omdat Arminius en sy navolgers deur die Sinode van Dordt van Pelagianisme beskuldig is, is dit 
nodig om noukeurig sowel sy teologiese as fi losofi ese standpunte na te gaan. So ’n detailondersoek 
het vir die breër publiek eers lank na die Dordtse Sinode moontlik geword toe sy werke gedurende 
die negentiende eeu in Engels uitgegee is. Intussen het ook heelwat oor sy teologie verskyn.19 

3.2.1 Sy teologiese visie

Hy verwerp verskillende fasette van Gomarus se supralapsarisme (vgl. Sinnema 1985:145-150) 
sonder om vir infralapsarisme te kies. Hy beveg dus die gedagte dat die mens self nog voor sy 
bestaan al deur God tot uitverkiesing of verwerping gepredestineer kon wees. God verkies op 

18 Vir meer besonderhede oor hierdie dekretale teologie wat so ’n belangrike rol by die Gereformeerde 
Ortodoksie gespeel het, vgl. weer Muller (2008).

19 Vgl. bv. Bangs (1971) en Muller (1991).



284

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

grond van wie Hy as berouvolle sondaars ken, en verwerp dié wat volgens hom in hul sonde 
volhard. Dit beteken egter nie dat menslike meriete ’n voorwaarde vir uitverkiesing sou wees 
nie. Geloof bly volgens Arminius ’n genadegawe van God. Verwerping verklaar hy uit sowel 
die mens se sonde as God se wil, dit wil sê twee verskillende oorsake.

Belangrike verskille

Arminius verwerp ook die aanklag dat hy ’n Pelagiaan sou wees. Hy erken dat Pelagius God se 
genade nie tot sy reg laat kom het nie. Terselfdertyd waarsku hy egter teen ’n ander uiterste by 
Gomarus c.s., naamlik dat die mens se vrye wil ook nie ontken mag word nie. 
 Volgens Kendall (1979:143) was ’n kernverskil tussen Gomarus en Arminius dat 
laasgenoemde geleer het dat God se genade deur die mens weerstaan kan word. Sy genade is 
dus nie ’n onweer staanbare krag nie, want God vernietig nie die menslike wil nie. Wat die 
volharding in die geloof betref, leer Arminius dat ’n mens die genade (van geloof) kan verloor, 
terwyl die Calviniste die feit van afvalligheid met hulle teorie van ’n tydelike geloof probeer 
verklaar het. Albei groepe erken egter dat ’n uitverkore mens soms weer in sonde kan val.

Voorsiene geloof

Arminius leer dat God sekere mense uitverkies het wat Hy voorsien het sou glo. Hy verbind God 
se verkiesing – hoewel dit op die deur God voorsiene geloof gegrond is – egter aan die mens se 
wil om te glo. Sy teenstanders maak egter van die wil om te glo ’n aposterioriese bewys dat 
iemand uitverkies is. Arminius se standpunt word duideliker wanneer dit met die uiteindelike 
standpunt van die Dordtse Leerreëls vergelyk word. 

Vergelyking met die Dordtse Leerreëls

Arminius se leer kan in vier punte saamgevat word (vgl. Kendall 1979:142): (1) God het Jesus 
Christus as Middelaar en Verlosser aangestel. (2) God het besluit om diegene wat hulle bekeer 
en glo in genade aan te neem en die ongelowiges in hul sonde te laat. (3) God het gesorg dat 
daar genoeg middele sou wees vir bekering en geloof. (4) God het besluit (gedekreteer) om 
diegene te red wat hy van ewigheid af geweet het sou glo en volhard, en ook om diegene wat 
Hy geweet het nie sou glo en volhard nie te verwerp.
 Hierteenoor leer die DL in sy vyf artikels die volgende: (1) Dat God se ewige dekreet van 
predestinasie die oorsaak van verkiesing en verwerping is, en dat sy dekreet nie op voorsiene 
geloof gegrond is nie. (2) Dat Christus net vir die uitverkorenes gesterf het. (3) en (4) Dat die 
mens van nature nie in staat is om God sonder die Heilige Gees se leiding te soek nie, en dat 
God se genade onweerstaanbaar is. (5) Dat uitverkorenes tot die einde in geloof sal volhard.

Christus het vir alle mense gesterf

Kendall (1979:149) sê van Arminius: “He has succeeded in relaxing the tension whether or not 
one’s lot is unchangeably fi xed. His theology clearly brings the possibility of salvation within 
reach of anyone.” Kendal vestig dan ook die aandag op die ooreenkoms tussen Arminius en 
Calvyn, wat beide geleer het dat Christus vir alle mense gesterf het en dat sy soendood alleen 
van waarde is wanneer daarin geglo word. (’n Mens sou n.a.v. Kol. 1:15-20 kon sê dat Christus 
as Instandhoudingsmiddelaar vir alle mense gesterf het maar as Verlossingsmiddelaar net vir die 
nuwe Israel.)



285

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

3.2.2 Die fi losofi ese agtergrond

Reeds uit die voorafgaande het dit geblyk dat daar – ten spyte van die verskille – heelwat punte 
van ooreenstemming tussen Gomarus (en die DL) en Arminius was. So ’n ooreenstemming van 
standpunte blyk ook uit hulle dieperliggende fi losofi ese uitgangspunte. Arminius het ook (vgl. 
Vollenhoven 2000:254) (1) suiwer kosmologies, (2) dualisties en (3) gedeeltelik universalisties 
gedink. Hier hou die ooreenkoms egter op. Soos reeds hierbo vermeld, volg Arminius (teenoor 
Gomarus c.s. se intellektualisme) die empiristiese pad: die hoëre is die individuele en die laere 
die universele. Omdat die universele belangriker as die individuele beskou is, is by Ariminius 
groter klem op die laere (menslike) kant in die verhouding tot God gelê. 

Konsekwente en nie-konsekwente empirisme

Vollenhoven (2000:300) onderskei verder tussen twee soorte empirisme: konsekwente en nie-
konsekwente. Die verskil lê in hoe die laere en hoëre deel van ’n digotomistiese mensbeeld 
beskou word. By eersgenoemde sluit die laere net die somatiese (liggaamlike) in, by laasgenoemde 
hoort die dierlike, psigiese en somatiese fasette tot die laere deel van die mens. Arminius was 
(ten minste in sy vroeëre denke) so ’n nie-konsekwente empiris.
 Hieruit blyk byvoorbeeld dat dit nie so vergesog was van die Sinode van Dordt om Arminius 
van Pelagianisme te beskuldig nie. Al verskil tussen die wysgerige konsepsie van Pelagius (vgl. 
Vollenhoven 2000:235) en Arminius was dat Pelagius ’n konsekwente empiris was en Arminius 
nie.

Gevolge vir die teologie

Vollenhoven (2000:297) toon ook aan dat die empirisme (beide tipes) verskillende gevolge vir 
die teologie het (byvoorbeeld vir die leer van die erfsonde). ’n Belangrike verskil met die 
intellektualisme, wat deterministies en staties gedink het (God bepaal alles) en tot gelatenheid 
by die mens gelei het, is die groter klem by empiriste op menslike verantwoordelikheid. Hulle 
het nie deterministies nie, maar indeterministies gedink en word ook as voluntariste getipeer 
weens hulle groter klem op die menslike (vrye) wil.

Platoniese teenoor Aristoteliaanse interpretasie

Terwyl Gomarus en sy navolgers sydelings by sekere fasette van Aristoteles se denke aansluit, 
vind ’n mens (onder die Aristotelis-aanhangers) ook denkers soos Arminius, wat meer aan Plato 
georiënteerd was. Hierdie groep (die voluntariste) lê ook meer klem op die menslike wil as op 
sy verstand (soos by die intellektualiste).
 Die stryd tussen intellektualisme en voluntarisme (vgl. Vollenhoven 2000:316, 408-409) 
het by die Sinode van Dordt al ’n eeuelange geskiedenis gehad,20 waarop hier nie verder ingegaan 
kan word nie. Die strydpunt was die vraag: Bepaal die intellek die wil of die wil die intellek? In 
’n neutedop het die intellektualiste die primaat aan die rede toegeken (wat ook oor die wil sou 
heers), terwyl die voluntariste presies die omgekeerde geleer het. Voluntariste was dus gekant 
teen quietisme, gelatenheid, passiwiteit en lydelikheid by die mens – die gevolg van ’n alwerksame 
en alleenwerksame God. (So ’n deterministiese visie kon byvoorbeeld nie ’n verklaring vir iets 
soos skuldbesef by die mens bied nie.)

20 Vgl. Vergote (1955), Borsche (1976:439-443) en Eisler (1910a:1682-1688).



286

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

 Spykman (1992:330 e.v.) bespreek hierdie kwessie, veral dié van die sogenaamde vrye of 
gebonde wil van die mens en bied daarvoor ’n belangrike oplossing, naamlik die onderskeid 
tussen struktuur en rigting. Na die sondeval het die mens struktureel en funksioneel dieselfde, 
naamlik mens gebly. Maar die religieuse rigting van sy hele bestaan het radikaal verander – die 
wilslewe het die verkeerde rigting van ongehoorsaamheid aan God se verordeninge ingeslaan. 
Hy verduidelik: 

 We are inveterately inclined toward wrong choices, not “unwillingly” but “willingly”. While 
structurally and functionally our wills are “free”, yet directionally they are not “freed” from 
bondage to sin. We are burdened with an “enslaved freedom” – unless liberated and redirected 
by the life-renewing grace of God. (Spykman 1992:333) 

Ontwikkeling by Arminius

Volledigheidshalwe moet ten slotte nog genoem word dat Vollenhoven vermoed dat Arminius 
nie deurgaans dieselfde fi losofi ese standpunt gehuldig het nie. Vollenhoven (2000:256) noem ’n 
tweede fase in Arminius se fi losofi ese ontwikkelingsgang.21 Daarin bly hy louter-kosmologies, 
dualisties en gedeeltelik universalisties dink. Hy verander egter van nie-konsekwente empirisme 
na ’n intellektualistiese en monargianistiese konsepsie. Wanneer in sy lewe hierdie wending 
plaasgevind het, word egter nie gesê nie. Heel waarskynlik was dit ook nie van deurslaggewende 
betekenis vir die debat by die SD nie. (Die Dordtse teoloë sou nie primêr in sulke fynere fi losofi ese 
verskille geïnteresseerd gewees het nie.)

4. GEVOLGTREKKINGS EN MOONTLIKE VERDERE ONDERSOEK

Uit die voorafgaande sou ten slotte enkele belangrike gevolgtrekkings gemaak kon word, maar 
terselfdertyd ook verdere navorsingsmoontlikhede voortspruit.

4.1 Enkele gevolgtrekkings

In die algemeen het geblyk dat ’n Christelik-fi losofi ese historiografi e as goeie “mynveër” kan 
dien om onbybelse “landmyne”, wat onder die teologiese oppervlakte lê – ook by die Sinode 
van Dordt – op te spoor.
 Verder het duidelik geword dat sintesedenke – ook dié van Gereformeerd-Ortodokse denkers 
– nie in staat is om duidelike rigting aan te dui nie. Sintesedenke se dubbele lojaliteit teenoor 
sowel God se openbaring as onbybelse denke lei tot ’n normatiewe gespletenheid en dus ’n 
onduidelike koers.
 Daarbenewens is aangetoon dat die konfl ik tussen die Gereformeerdes en die Arminiaans-
Remonstrante nie primêr ’n botsing was tussen wat die Bybel leer (die Gereformeerdes) en ’n 
onbybelse dwaling (die Remonstrante) nie. Dit was ten diepste ’n stryd tussen verskillende soorte 
fi losofi eë wat in die Skrif ingelees is en op dié wyse as “Bybels” beskou is.
 Nóg Gomarus, nóg Arminius kon as gevolg van die voorafgaande die probleem van goddelike 
soewereiniteit en menslike verantwoordelikheid werklik oplos. Ook die Dordtse Leerreëls kon 
(vgl. Sinnema 1985 se konklusie) nie ’n bevredigende standpunt inneem oor die verhouding 
tussen God en mens nie.

21 Volgens Vollenhoven (2005b:449) het hierdie wending by Arminius plaasgevind onder invloed van 
die Aristoteliese denker, Zabarella (1532-1589).



287

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

4.2 Moontlike verdere navorsing

Indien laasgenoemde gevolgtrekking aanvaar word, is die voor die hand liggende vraag wat dan 
’n beter visie op hierdie oeroue probleem sou wees. In gedagte moet gehou word dat hierdie ’n 
fi losofi ese grensprobleem is, in beginsel logies onoplosbaar. Maar sulke vraagstukke is 
terselfdertyd ook onontwykbaar, ’n mens word in die alledaagse lewe telkens daarmee 
gekonfronteer.
 Die volgende stelling van Spykman (1992:274) lyk vir my na ’n goeie leidraad om verder 
op te volg. Hoewel hy erken dat (omdat God daarby betrokke is) dit ’n ondeurgrondelike probleem 
sal bly, sê hy van God se soewereiniteit en menslike verantwoordelikheid: 
 
 These are neither mutually exclusive nor mutually limiting realities... our complete dependence 

on God and at the same time our relative and responsible independence go hand in hand..

Om ’n verantwoorde fi losofi es-historiografi ese antwoord te kan gee verg egter ’n verdere stap 
terug in die geskiedenis na die oorspronklike vitium originis van die probleme by Dordt – die 
fi losofi e van Aristoteles. Aan die begin van hierdie ondersoek is slegs nog gesuggereer dat hierdie 
Griekse denker se fi losofi e (in die vorm van verskillende Aristoteles-interpretasies ten tye van 
Dordt) moontlik ’n baie belangrike rol in die fomulering van die Dordtse Leerreëls gespeel het. 
’n Belangrike vraag is dus wat presies Aristoteles se fi losofi e ingehou het.
 So ’n konfrontasie met die Stagiriet asook die formulering van ’n meer Bybelsgetroue visie 
op die verhouding tussen God en mens bied genoeg stof vir verdere besinning in ’n opvolgartikel.

BIBLIOGRAFIE

Adels, J.H. 1987. The wisdom of the saints; an anthology. New York/Oxford: Oxford Univ. Press. 
Bangs, C. 1971. Arminius; a study in the Dutch Reformation. Nashville, Tenessee: Abington Press.
Borsche, T. 1976. Intellektualismus. In Ritter, J. & Gründer, K. (reds.). Historisches Wörterbuch der 

Philosophie. Band 4. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, pp. 439-444.
De Jong, P.Y. (ed.). 1968. Crisis in the Reformed churches; essays in commemoration of the great Synod 

of Dort (1618-1619). Grand Rapids, Michigan: The Reformed Fellowship.
Eisler, R. 1910a. Voluntarismus. In Eisler, R. Wörterbuch der philosophische Begriffe. Band 3. Berlin: E. 

Siegfried Mittler und Sohn, pp. 1682-1688.
Eisler, R. 1910b. Mystyk. In Eisler, R. Wörterbuch der philosophische Begriffe. Band 3. Berlin: E. Siegfried 

Mittler und Sohn, pp. 833-834.
Fick, P.H. 2010. John Calvin and post-modern spirituality. In die Skrifl ig, 44 (Supplement 3): 271-285.
Floor, L. 1953. Gereformeerde mystiek. Haarlem: Drukkerij G. Breemouer.
Kendall, R.T. 1979. Calvin and English Calvinism. Oxford: Oxford Univ. Press.
Kok, J.H. 1998. Patterns of the Western mind. Sioux Center, Iowa: Dordt College Press. 
Kuyper, A. 1908 & 1912. Nabij God te zijn; meditatiën. 2 dele. Kampen: Kok.
Kuyper, A. 1997. Near unto God; daily meditations adapted for contemporary Christians by James C. 

Schaap. Grand Rapids, Michigan: CRC Publications.
Leff, G. 1967. Heresy in the Late Middle Ages. 2 vols. Manchester: Manchester Univ. Press & New York: 

Barnes & Noble.
Muller, R.A. 1991. God, creation and providence in the thought of Jacob Arminius; sources and directions 

of Scholastic Protestantism in the era of early Orthodoxy. Grand Rapids, Michigan: Baker.
Muller, R.A. 2008. Christ and the decree; Christology and predestination in Reformed theology from Calvin 

to Perkins. Grand Rapids, Michigan: Baker.
Popma, K.J. 1958-1965. Levensbeschouwing; opmerkingen naar aanleiding van de Heidelbergse 

Catechismus. 7 dele. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.



288

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 51 No. 3: September 2011

Popma, K.J. 1958. Levensbeschouwing. Deel 1. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.
Popma, K.J. 1959. Levensbeschouwing. Deel 2. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.
Popma, K.J. 1961. Levensbeschouwing. Deel 3. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.
Popma, K.J. 1962. Levensbeschouwing. Deel 4. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.
Sinnema, D.W. 1985. The issue of reprobation at the Synod of Dort (1618-1619) in the light of the history 

of the doctrine. Ph.D.Thesis. Toronto: Univ. of St. Michael’s College. Ann Arbor, Michigan: University 
Microfi lms International.

Spykman, G.J. 1981. A new look at election and reprobation. In Vander Goot, H. (ed.). Life is religion; 
essays dedicated to H. Evan Runner. St. Catherines, Ontario: Paideia Press, p. 171-191.

Spykman, G.J. 1992. Reformational theology; a new paradigm at doing dogmatics. Grand Rapids, Michigan: 
Eerdmans.

Strauss, P.J. 2006. Die Dordtse tradisie en die binding aan die belydenis. In die Skrifl ig, 40(4):649-666.
Tol, A. 2010. Philosophy in the making; D.H.Th. Vollenhoven and the emergence of Reformed Philosophy. 

Sioux Center, Iowa: Dordt College Press.
Van der Linde, S. 1960. Mystiek. In Grosheide, F.W. en Van Itterzon, G.P. Christelijke Encyclopedie. Deel 

5. Kampen: Kok, pp. 118-120.
Van der Walt, B.J. 1990. Die universaliaprobleem gedurende die Middeleeue. In Van der Walt, B.J. Van 

Athene na Genéve. Potchefstroom: PU vir CHO (Dept. Sentrale Publikasies), pp. 262-275.
Van der Walt, B.J. 2010. John Calvin’s struggle to attain a truly biblical view of the human being. In Van 

der Walt, B.J. At home in God’s world. Potchefstroom: Institute for Contemporary Christianity, pp. 
224-258.

Van Itterzon, G.P. 1930. Franciscus Gomarus. ’s-Gravenhage: Nijhoff.
Vander Stelt, J.C. 1973. Kuyper’s semi-mystical conception. Philosophia Reformata, 38:178-190.
Venter, J.J. 1985. Hoofprobleme van die Middeleeuse wysbegeerte. Potchefstroom: PU vir CHO (Dept. 

Sentrale Publikasies).
Venter, J.J. 1988. Pieke en lyne in die Westerse denkgeskiedenis. Band 1: Antieke, Middeleeue, Renaissance. 

(Diktaat nr. 22/88). Potchefstroom: PU vir CHO (Dept. Sentrale Publikasies).
Vergote, A. 1955. Intellectualisme en voluntarisme; de antinomiën van het fi nalistisch godheidsbegrip bij 

Aristoteles en Thomas van Aquino. Tijdschrift voor Filosofi e, 17:477-522.
Visser, P. 1954. De zystematisch- en historisch-wijsgerige achtergronden der bevindingsmystiek bij de 

Gereformeerd Gezindte. Resúme van het referaat van prof. dr. D.H.Th. Vollenhoven op 17/07/1954. 
Correspondentiebladen, 18:36-38, Desember.

Vollenhoven, D.H.Th. 1933. Het Calvinisme en de reformatie van de wijsbegeerte. Amsterdam: H.J. Paris.
Vollenhoven, D.H.Th. 2000. Schematische Kaarten; fi losofi sche concepties in probleemhistorisch verband. 

(Reds. Bril, K.A. & Boonstra, P.J.) Amstelveen: De Zaak Haes.
Vollenhoven, D.H.Th. 2005a. The problem-historical method and the history of philosophy. (Ed. Bril, K.A.) 

Amstelveen: De Zaak Haes.
Vollenhoven, D.H.Th. 2005b. Wijsgerig Woordenboek. (Red. Bril, K.A.) Amstelveen: De Zaak Haes.


