229

Ubuntu-waardes: Samelewings- en pedagogiese

verwagtinge

Ubuntu values: Societal and educational expectations

J L VAN DER WALT

Fakulteit Opvoedingswetenskappe, Noordwes-Universiteit, Potchefstroom

E-posadres: jlvdwalt@aecrosat.co.za

Hannes van der Walt

HANNES VAN DER WALT, tot aan die einde van
2000 dekaan van die Fakulteit Opvoedingsweten-
skappe aan die voormalige Potchefstroomse
Universiteit vir CHO (tans die Potchefstroomse
kampus van die NWU), is sedert 2001 betrokke by
navorsingskapasiteitsbouprojekte in die Fakulteit
Opvoedingswetenskappe van die Potchefstroomse
kampus van die Noordwes-Universiteit. In hierdie
hoedanigheid neem hy deel aan ’n verskeidenheid
navorsingsprojekte, ook saam met opvoedkundiges
in die buiteland en aan ander universiteite in Suid-
Afrika. Tans is sy navorsing gerig op die vraagstuk
van spiritualiteit en die opvoedende onderwys.

HANNES VAN DER WALT was the Dean of the
Faculty of Education at the former Potchefstroom
University (now the Potchefstroom Campus of the
North-West University) until the end of 2000; since
2001 he has been involved in research capacity
building projects in the Faculty of Education
Sciences at the Potchefstroom Campus of the
North-West University. In the process, he collabo-
rates with educationists locally, within South
Africa, as well as with international researchers
from a number of universities abroad. He focuses
for the time being on the problem of spirituality
and education.

ABSTRACT

Ubuntu values: Societal and educational expectations

According to the South African Ministry of Education’s Manifesto on Values, Education and
Democracy (2001), Ubuntu can be seen as a vital sentiment that emerged from the pre-1994
struggle period. In 2008, President Mbeki gave an illustration of this by referring to the recipients
of national awards as “the guardians of Ubuntu”. Ubuntu indeed has a special place in the hearts
and minds of the people of sub-Saharan Africa, as can be observed in debates about human
rights, education, spirituality and quality of life. Those currently in power in South Africa obviously
wish to employ it as an instrument for nation-building. In their opinion, adherence to the precepts
of Ubuntu could help individuals and their communities to overcome cultural and racial differences
in their quest for national unity.

Although Ubuntu has traditionally been regarded by the inhabitants of sub-Saharan Africa
as a source of traditional moral values, those values seem not to have been converted into morally
Jjustifiable (political) behaviour. How else could one explain the extent of criminal behaviour and
the perpetrations of moral injustice (wars, violence, murders, genocide, xenophobia, discrimi-
nation against minorities, etc.) across the length and breadth of southern Africa?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



230

This article consists of a report on two investigations into the question of why the lofty moral
values embodied in Ubuntu have not (yet) been transformed into morally acceptable behaviour.
The first involved an analysis of Ubuntu to see what exactly it entailed as a traditional southern-
African philosophy of life, as well as to determine why it has so far failed to have the expected
Jfavourable impact on community life in the region. The second focused on an analysis of Ubuntu-
spirituality because of its potential benefits for communal life in general and for education in
particular.

The problem was approached from two methodological angles. The first was an interpre-
tivistic-hermeneutic approach to Ubuntu as such and to the spirituality embodied in it. This was
followed by transcendental-pragmatic reflection on the possibility of “thickening” the as yet
“thin” Ubuntu values for the purpose of discovering what could possibly be of advantage to 21*
century sub-Saharan Africans (transcendental) as we understand the concept at this particular
point in time (pragmatic).

The above-mentioned investigations revealed several reasons why Ubuntu might have failed
to meet the societal and pedagogical expectations of, for example, the South African government
and educational authorities. One of them is the fact that some of its proponents have romanticized
a return to Ubuntu as well as to Ubuntugogy, i.e. education based on Ubuntu tenets. It would be
unrealistic to expect 21* century Afvicans to return to Ubuntu in its traditional tribal form, namely
an essentially communal life view shrouded in a haze of mystic antiquity. Another reason for its
failure to have a benevolent effect on behaviour can be found in the fact that Ubuntu values tend
to be “thin”, in other words, in need of being “thickened” or strengthened by specific religious
and/or life view moral content. Because Ubuntu values have not yet been life-conceptually
“thickened”, they could not be converted into morally justifiable actions and behaviour. As a
result, the term “Ubuntu” began to be used as a relatively meaningless slogan. Despite all these
negatives, however, Ubuntu will always have a special place in the hearts, minds and lives of
sub-Saharan Africans. It is the typical life view of Africa and as such, it will always signify the
embodiment of the shared humanity of the people of Africa.

The transformation of Ubuntu into a national life view that could serve as a guide for
improving the quality of the lives and education of (South) Africans will depend on the effectiveness
of its “updating” or “modernizing”. Unless this is done, Ubuntu will be doomed to remain a
“vital sentiment” and/or a protean term. It will continue in failing to serve as a guiding light for
acceptable moral behaviour and as an instrument for procuring national cohesion. One of the
ways in which Ubuntu could be modernized is by filling the as yet “empty” or “thin” Ubuntu
values (such as “respect for human dignity”) with “thickened” content from other life views.
The traditional horizontal spirituality of Ubuntu could also be updated. Instead of seeing a
person’s worth in terms of the practices and rituals of his or her group, a person should also be
recognized as worthy in his or her own right. The same applies for the traditional vertical
spirituality of Ubuntu. This could be updated by toning down the view of an individual being as
a vital link in the cosmic chain, connected to gods, ancestors and descendants. Modern Africans
tend not to conceptualize a person’s duties, privileges and responsibilities as injunctions from
gods or ancestors. Both individuals and groups should instead be made more aware of social
contracts that they might have entered into as individuals and in groups, such as those contained
in a Manifesto on Human Rights. In addition, they should feel themselves bound to the moral
imperatives flowing from their personal religious convictions and life views which, in modern
times, tend to be something other than the Ubuntu life view. This approach gives new meaning
to individual and group duties and responsibilities.

Ubuntu-based education (that is, Ubuntugogy) as well the Western-style education and
training that Africa inherited from its colonial past also need transformation to make them more

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



231

compliant with the requirements of 21*' century life. Their respective views of humanity should
be “updated”, for instance. The dominant cerebral-analytical bias of Western education should
be relinquished in favour of taking into account all the aspects of being human (such as emotion
and conation). Western-style education should learn from the “adapted version” of Ubuntu and
Ubuntugogy mentioned above that educators need to unfold all the facets and potentials of
learners as human beings. Conversely, Ubuntugogy should learn from Western-style education
that education entails more than the preparation of an individual for a place and role in communal
life. In sum, the “new” education for (southern) Africa should become an existential, holistic
and integrated process of equipping children with the knowledge, attitudes and responsibilities
required for meaningful existence in modern, globalized, industrialized and urbanized
communities. Only in this adapted form will Ubuntu values and Ubuntugogy be able to meet the
societal and educational expectations of life in 21*' century southern Africa.

KEY CONCEPTS: education, Ubuntu, community, communality, spirituality
TREFWOORDE: opvoeding, onderwys, Ubuntu, gemeenskap, kommunaliteit, spiritualiteit

OPSOMMING

Volgens amptelike onderwysdokumentasie in Suid-Afrika is Ubuntu 'n “vital sentiment” wat na
vore gekom het uit die politiecke en onderwysstryd voor 1994. 'n Ontleding toon dat hierdie
kernsentiment tot dusver nie gelei het tot enige betekenisvolle verbetering in die Suid-Afrikaners
se lewensgehalte nie. Dit blyk onder meer uit die toename in misdaad en geweld, ook in skole.
Hoewel Ubuntu inderdaad ’n aantal ho€ morele beginsels beliggaam en ook 'n vorm van
spiritualiteit omvat wat potensieel kan lei tot verbetering in Suid-Afrikaners se lewensgehalte,
kon dit tot dusver nie omgesit word tot praktyk in die bre¢ gemeenskap in die algemeen en in
die skole/onderwys in die besonder nie. Daar word aan die hand gedoen dat die Ubuntu-
lewensfilosofie in verskillende opsigte “opdateer” moet word sodat dit beter kan voldoen aan die
morele en geestelike behoeftes van 21ste eeuse Suider-Afrikane.

INLEIDING: ORIENTERING EN ONDERSOEKMETODE

Volgens die Ministerie van Onderwys se Manifesto on Values, Education and Democracy
(2001:15-16) is Ubuntu ’n “vital sentiment” wat soos ’'n goue draad na vore gekom het uit die
strydjare voor 1994. Watter belangrike rol dit in die Suid-Afrikaanse samelewing speel, blyk uit
die feit dat president Mbeki op 21 April 2008 na die ontvangers van nasionale toekennings verwys
het as die “guardians of Ubuntu”. Ubuntu het 'n ryke betekenis' in die lewe van die mense van
Suider-Afrika, veral in debatte oor menseregte, die onderwys (vgl. Bangura 2005: 23), spiritualiteit
en die gehalte van lewe.? Die huidige politieke maghebbers beskou dit klaarblyklik as n nasiebou-
instrument vir die oorbrugging van die kulturele en rasseverdeeldhede in die Suid-Afrikaanse
samelewing (Gaylard 2004: 272). Die rede hiervoor, volgens Waghid (2009:76), is die feit dat

Volgens Gaylard (2004: 272) het dit op vele terreine, insluitende opvoeding en onderwys, 'n “protean
term” geraak (vgl. ook Jansen, 2009:129).

Van Binsbergen (2002:16-17) wys tereg daarop dat Afrikane self nie eens bewus is daarvan dat die
term Ubuntu die naam is van hulle tradisionele lewensfilosofie nie. Die naam bly implisiet in die
agtergrond; Ubuntu self word geleef. Ubuntu het eintlik eers as konsep uitgekristalliseer onder die
noukeurige ontleding en diskursiewe filosofiese argumente van meer verwesterde ondersoekers ("'n
vorm van “retrodiksie”).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



232

Ubuntu, soos deliberatiewe demokrasie, 'n vorm van kommunale interaksie (“communal
engagement”) is wat ruimte bied vir ’n kritiese ingesteldheid (“criticality’), nie-oorheersing
(“non-dominance™) en vir die bloei van menseverhoudinge. Hierdie eienskappe van Ubuntu is
belangrik vir Afrikagemeenskappe weens hulle kolonisasie-, rasseverdrukkings- en
segregasieverledes.

Hoewel Ubuntu (“Ujamaa” in Kiswahili; “Harambee” in Kenia®) dikwels in die gebied suid
van die Sahara aangeprys word as bron van tradisionele morele waardes, wil dit voorkom of die
waardes wat dit beliggaam nog nie oorgesit kon word in moreel regverdigbare gedrag nie. Daarvan
getuig die omvang van die maatskaplike (insluitende onderwys-) en politicke probleme in Suider-
Afrika. Die menseslagtings in Uganda, Burundi, Sudan (Darfoer), Kenia, die ongeveer 18 000
moorde per jaar en die xenofobiese aanvalle in Suid-Afrika in 2008 (vgl. Ridge 2003:1-2;
Mogekwu 2004:238, 242 et seq.) toon dat Ubuntu-waardes nog nie tot praktyk gemaak is nie.

Om vas te stel waarom die “vertaling” van die morele waardes wat beliggaam is in Ubuntu
tot moreel-aanvaarbare gedrag nog nie plaasgevind het nie, is die volgende ondersocke
gedoen:

*  Ubuntu is ontleed om vas te stel wat dit as lewensfilosofie behels. Deel van hierdie stap
was om antwoorde te vind op die vraag waarom Ubuntu-moraliteit nog nie kon deursuur
in die Suid-Afrikaanse samelewing nie.

*  Daarna is gefokus op Ubuntu-spiritualiteit omdat dit vir die samelewing in die algemeen
en vir opvoedende onderwys in die besonder van betekenis mag wees.

Die problematiek is vanuit twee metodologiese gesigspunte benader. Ubuntu en die spiritualiteit
daarin opgesluit is eerstens interpretivisties-heuristies ontleed. Daarna, in die besinning oor die
sogenaamde verdikking van morele norme, is gebruik gemaak van 'n benadering wat Alexander
(2006) gepas transendentaal-pragmaties genoem het — wat kan op hierdie tydstip (die pragmatiese)
as voordelig vir Suider-Afrikane beskou word in Ubuntu (die transendentale)?

UBUNTU AS LEWENSFILOSOFIE

Volgens Fowler (2007) kan die betekenis van Ubuntu saamgevat word in die gedagte van
kommunaliteit. Sy opvatting verskil van dié van die samestellers van die hierbo vermelde
Manifesto (2001:15-16), wat dit tipeer as “menslike waardigheid”. Swartz (2006:552, 555) sien

3 Suid-Afrikaners is oor die algemeen beter bekend met die Nguni-term Ubuntu en die Sotho/Tswana-
term Botho. Die Shona-woord Hunhu (Van Binsbergen, 2002:1), die Kikuyu Umundu, Kimeru
Umuntu (Kenia), kiSukuma en kiHaya Bumuntu (Tanzani€), shiTsonga en shiTswa Vumuntu
(Mosambiek), boBangi Bomoto (Demokratiese Republiek van die Kongo), en kiKongo Gimuntu
(Angola) (Waghid, 2009:76) is minder bekend. Weens die groot getal Kiswahili-sprekers is die term
Ujamaa waarskynlik beter bekend in die res van Afrika. In dele van Zaire staan hierdie lewensopvatting
bekend as Bisoite, afgelei van die Lingala-Baluba-woord biso, wat in die gewone taal verwys na
“ons”. Oordragtelik verwys dit na “ons-heid” of “sosialiteit”. “Ek” word daarmee dialogiese vennoot
van “ons”. Sosialiteit is 'n dialogiese ideaalgemeenskap waarin die “ons” voorrang geniet bo die
“ek” (Nyasani, 2008: 2).

Dit het Fowler (2007) opgeval dat, hoewel die term Ubuntu afkomstig is uit die polities dominante
Nguni-bevolkingsgroep in Suid-Afrika dit nie kon verhoed het dat dit deur die post-1994-regering
opgeneem sou word in beleidsdokumentasie bedoel vir alle bevolkingsgroepe nie (Kyk RSA Ministerie
van Onderwys, 2001:15; ook Swartz, 2006:560 vir nog voorbeelde).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



233

dit as ’n lewensfilosofie* met pre-koloniale waardes® soos 'n humanisme® wat gefundeer is in
meevoelende, eerbiedige, interathanklike verhoudinge, kollektiewe verantwoordelikheid in 'n
uitgebreide familie, solidariteit, saam-wees en sterk familiebande tussen die lewendes en die
gestorwenes (Nysani 2008:3). Dit omvat waardes wat die kommunale lewe van 'n groep mense
in stand kan hou, te wete vredeliewendheid, vriendelikheid, vergiffenis en mededeelsaamheid
(Nyirongo 1997:102), omgee vir andere, meegevoel, goedheid, gasvryheid en ’n sin van
verbondenheid, menslike waardigheid, medelydendheid, altruisme, eerbied, onderlinge begrip,
waardering vir onderlinge verskille, kennis van die self en van andere, goedheid, vrygewigheid,
meegevoel en ruimhartigheid (“benevolence”) (vgl. Manifesto, 2001:16; Gaylard, 2004:271).

Die toepassing van hierdie waardes lei tot kommunale mededeelsaamheid, kommunale
besluitneming en kommunale eienaarskap. Dit lei ook tot 'n moraliteit van samewerking,
meelewendheid, besorgdheid oor die belange van die kollektief, eerbied vir die waardigheid van
andere se menswees, en 1€ nadruk op waardigheid in sosiale verhoudinge en praktyke (Pityana
1999:144; ook Teffo 1999:154-163). Dit stel die individu in staat om uit te reik na die groep en
sy belange (Nyirongo 1997:102; Bangura 2005:33; Nyasani 2008:1). Volgens Leopold Senghor
lei dit tot die totstandkoming en bewaring van 'n “community society”; 'n individu kan nie aan
die self dink los van die stam of groep nie (Nyasani 2008:1).

'n Persoon word gebore in 'n pre-verordineerde moraliteits-regime, en hy/sy leer algaande
om die waardes daarvan te onderskryf deur deelname aan die kommunaal-ontologiese waardes.
n Persoon se “ekheid” is syne of hare net vir solank hy/sy nog onontwikkeld is. Gaandeweg,
deur bekendraking met die kommunale gewete, leer die enkeling dat die “ekheid” eintlik ’n
onwerklike fantasie is (Nyasani 2008:7 et seq.). Volgens Eze (2005:4) word hierdie lesse nie
noodwendig deur konsensus geleer nie maar deur realistiese perspektivisme.’

Mense wat volgens Ubuntu leef, leef volgens kommunale waardes en verkies om nie betrokke
te raak by ongebreidelde mededinging tussen individue nie; hulle wil lede wees van ’n versorgende
en delende groep mense (Van der Walt 2006:21). Misdaad ontstaan slegs wanneer iemand sig
verloor het op Ubuntu-moraliteit. Volgens Nyirongo (1997:61) is die pyn wat iemand se gedrag
aan sy gemeenskap besorg deur misdaad erger as vrees vir Goddelike of ander vorme van straf.

Volgens van Binsbergen (2002:14-15) is dit moontlik dat dit wat ons as die Ubuntu-lewensfilosofie
en -styl ken, ’n rekonstruksie van verskynsels uit ’n vergane en verborge verlede is, tot die mate dat
dit mitiese afmetings aanneem. Voorstellings daarvan wat *n mens teenkom, mag inderdaad strategies,
eklekties en selfs innovatief wees. Die oorvertelde verhale daaroor is mondeling, plaaslik, wydlopend
en situasioneel van aard, en gevolglik nie wetenskaplik toetsbaar nie.

Volgens Nyasani (2008:1) is wat hier “waardes” genoem word, eerder deugde (“virtues”). Hieronder
tel geduld, optimisme, onderlinge simpatie en empatie.

Die gedagte van humaniteit of menslikheid is saamgevat in die Nguni-formulering van Ubuntu, te
wete: Umuntu ngumuntu ngabanye abantu, en in die Sotho/Tswana: Motho ke motho ka batho ba
bangwe. Dit kan vertaal word met “die mens is eers 'n mens saam met en deur/weens ander mense”.
Hierdie formuleringe moet egter nie opgeneem word as sou die individu van minder betekenis wees
of nie bestaan nie. Die individu se bestaan is inderdaad betekenisvol, maar dit vind eers volle bestaansin
en -regverdiging in die verhouding met andere en die groep waartoe die persoon behoort (Nyasani,
2008:3; vgl. ook Eze, 2005:4). Vergelyk Gaylard (2004: 267 ev) vir 'n vergelyking tussen Afrika-
humanisme (Ubuntu) en westerse sieninge van humanisme. *n Oorsig van die literatuur toon dat daar
nogal verskille in mening bestaan oor die vraag of volgens Ubuntu die mens eers as deel van 'n
gemeenskap ten volle identiteit as ’n individu kry, en of die mens in elk geval 'n eie identiteit het
maar dat dit eers tot volle uitdrukking kom in gemeenskapsverband. Skrywers neig om ’n posisie
iewers tussen hierdie twee uiterstes in te neem (vgl. byvoorbeeld Gaylard, 2004:271).

Volgens Bangura (2005: 32) kom mense in ’n groep wel deur konsensus tot 'n gesamentlike besluit
of versoening.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



234

Pityana (1999:145) stem hiermee saam: enige oortreding van die aanvaarde gedragskode versteur
die ewewig tussen die geestelike en die menslike wérelde. Die opgaan van die “ek” in die “ons”
beteken nie dat die persoon kan ontkom aan skuld vir misdade nie. Die betrokke misdaad het die
vrede, rus, harmonie en orde van die geheel versteur, en verhinder die groep om sy ontologiese
en sosiale oogmerke te bereik (Van Binsbergen 2002:3; Nyasani 2008:10).

Ubuntu is dus "n gedragsreél, 'n sosiale etiek en spirituele fondament vir Afrika-samelewings
en as sodanig die mees standhoudende waardebeginsel (Pityana 1999:144; Teffo 1999:153-155).
Dit is die gemeenskaplike spirituele ideaal in terme waarvan alle mense suid van die Sahara sin
aan hulle lewens en werklikhede gee, *n uitdrukking van menslike solidariteit (Pityana 1999:144;
Van der Walt 2006:21), die raamwerk waarbinne mense in vrede en geluk met mekaar kan
saamleef.

DIE MORELE WAARDES VAN UBUNTU WERK (NOG) NIE DEUR IN DIE
SAMELEWING EN ONDERWYS NIE

In ’n samelewing waarin Ubuntu die “vital sentiment” is, behoort mense vreedsaam saam te leef.
Die heersende sosiopoliticke omstandighede in Suid-Afrika toon dat vreedsame saamleef egter
(nog) nie *n kenmerk van die samelewing is nie (vgl. Hayward 2006:2; Dimbaza 2007:2). Hierdie
toedrag van sake hou volgens Masondo, De Jager, Twidle en Dipnall (2007:3) groot gevaar vir
vryheid in Suid-Afrika in (kyk ook Pityana 1999:130-140).

Die lewe in Suid-Afrika word al vir dekades, maar veral in die afgelope twee, gekenmerk
deur 'n toename in geweld, misdaad en sosiaal onaanvaarbare gedrag. Die feit dat die Tydskrif
vir Geesteswetenskappe dit gerade geag het om ’n supplement onder die tema Die verskynsel
van geweld: besinninge, analises en oplossings (De Beer, 2007) die lig te laat sien, getuig van
die omvang van die probleem. Die sogenaamde “social fabric crimes” soos verkragting, aanranding
(met die opset om ernstig te beseer), dronkbestuur, seksuele molestering en “gewone” aanranding
het sedert 1994 tussen 2 en 7 persent per jaar gestyg (Marais 2005; vgl. ook Van Binsbergen
2002:2). Volgens die Moral Regeneration Movement (Suid-Africa,GCIS, 2000: voorwoord) word
die morele krisis in die land gekenmerk deur ongeveer 50 moorde per dag, roof, geweld, misbruik,
verkragting, bedrog en dwelmhandel, sowel as deur minagting van mense (seksisme, rassisme,
vreemdelingehaat), die verbrokkeling van gesinne en families, die groeiende gaping tussen ryk
en arm, luiheid, egosentrisme, selfsugtigheid en korrupsie (Swartz 2006:555).

Soortgelyke toestande heers ook in ander Afrikalande waar Ubuntu 'n samelewings-
verheffende rol kon vervul het (Thompson 2007:11; vgl. ook Samuel 2004: 25; Hofstede &
Hofstede, 2005: 235-236; Hanekom, 2005: 11; Louw, 2006: S13). Dit is dus geen wonder nie
dat Malala (2002: 16) die sug laat hoor het: “the African century has failed to dawn”. Sulke
lewensomstandighede is nadelig vir die gehalte van die persoonlike en kommunale lewens van
die mense van Suider-Afrika (vgl. Thomson 2004:11; Seloane 2006; Munnik 2006:5; Enoch
2006:8; Olojede 2006:41).

Ubuntu kon ook tot nog toe nie die situasie in die onderwys verbeter nie. Toestande in skole
word gekenmerk deur geweld, luiheid, gebrek aan stiptelikheid, swak prestasie, leerder- en
onderwyserwangedrag, selfgesentreerdheid — kortom, deur ’n algemene gebrek aan morele
geletterdheid. Onlangse navorsing toon die omvang en erns van die probleem.

8 Vergelyk onder meer Steyn (2003); Oosthuizen, Rossouw, Russo, Van der Walt & Wolhuter (2007);
Van der Walt (2007); vergelyk ook Burnett (1998:789-795); Mabeba & Prinsloo (2000:34-41); Maree
(2000:311-317); Van Wyk (2001:195-201); Mentz, Wolhuter & Steyn (2003:391-412); De Wet
(2003:168-175); Prinsloo (2005:5-10); Van der Walt & Oosthuizen (2007: 316-337).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



235

Ten spyte van die agting wat Ubuntu in amptelike kringe geniet, beskik dit skynbaar nie as
moraliteit- en waardestelsel oor die potensiaal om as morele teenvoeter te dien vir al die geweld
en onreg nie, 6f dit het nog nie voldoende tyd gehad om deur te werk tot in al die uithoeke van
samelewings nie. Suider-Afrikaanse samelewings en onderwys is derhalwe moreel “siek” (Rule
& Mncwango 2006:272).

Die “siekte” kan moontlik daaraan gewyt word dat hierdie samelewings (insluitende di¢ van
Suid-Afrika) nog in ’n tydperk van transformasie (omwenteling) verkeer, en dat waardes in sulke
omstandighede, waar elkeen worstel om ’n eie nis te vind, neig om verontagsaam te word. Dit
mag ook wees dat die Christelike waardestelsel wat vir dekades, indien nie eeue nie, die lewe in
samelewings soos dié¢ van Suid-Afrika oorheers het sy greep verloor het en 'n morele vakuum
gelaat het. Dit mag ook wees dat die nalatenskap van die Christelike moraliteits- en waardestelsel
onbeduidend is in die hedendaagse omstandighede. Dit is ook moontlik dat Ubuntu nog nie die
vakuum wat die Christelike moraliteitstelsel gelaat het, kon opvul nie, of dat die morele verval
in Suid-Afrika deel vorm van ’n wéreldwye verskynsel die afgelope paar dekades.’

Die moontlikheid bestaan egter ook wel dat Ubuntu ’n geromantiseerde moraliteitstelsel is
wat nie in 'n moderne, globale, geindustrialiseerde en verstedelikte samelewing as nasionale
moraliteitsbasis kan deug nie,'® en ddarom nie *n vastrapplek in die Suid-Afrikaanse gemoed en
lewe van die 21ste eeu kan/kon vind nie. Sekere inherente tekortkominge in Ubuntu skyn in
hierdie rigting te wys.

“TEKORTKOMINGE” VAN UBUNTU

Volgens Fowler (2007) het die inhoud van Ubuntu vervlak tot ’n blote slagspreuk — iets soos
“mense wat saamwerk” (vgl. ook Gaylard 2004:272-273). Hedendaagse mense skyn geen begrip
te hé van die dieper waardes wat daarin opgesluit is nie (Swartz 2006:56), of dit word gebruik
om Westerlinge mee te beindruk of kritici in die naam van groepslojaliteit die swye op te 1€ (Van
der Walt 2007). Verder is dit vir 'n hedendaagse verwesterde Afrikaan nie heeltemal duidelik
hoedat die waardes wat daarin opgesluit is verskil van die gelyknamige Westerse waardes nie
(Zecha 2007; vgl. ook Gaylard 2004: 271)."" As gevolg hiervan is die onderskeid tussen die twee
waardestelsels nie duidelik nie (Ubuntu = kommunalisties; Westerse = liberaal-demokraties-
kapitalisties'?) en word die uitwasse van die Westerse sogenaamde ontwikkelde samelewings
(soos ongebreidelde kapitalistiese kompetisie en persoonlike verryking) kritiekloos oorgedra op
die lewens van Afrikane.

0 Vergelyk Schipper (2001:T1); Kotze (2003:27); Staude (2007:7); Seton-Smith (2004:16); Lacher
(2005:1); Goosen & Rossouw (2006:23).

Van Binsbergen (2002: 2, 8) noem die belangrike punt dat akademici geneig is om Ubuntu aan
wetenskaplike ontleding en akademiese debat te onderwerp. As lewensfilosofie wat diep ingebed is
in die tradisionele gemoed van die Afrikaan is dit egter nie ten volle toeganklik vir sodanige ontledings
nie.

Ondanks die feit dat Westerse en Ubuntu-waardes en -humanisme dieselfde benaminge het, verskil
hulle wat moreel-etiese inhoud betref van mekaar. Die gelyknamigheid kan daarteenoor tog ook
beskou word as ’n basis vir dialoog tussen die twee moraliteitstelsels. Ooreenkomstig die ontologiese
onderskeid tussen die universele en partikuliere moet ook hier oog wees vir die feit dat daar wel
enersyds sprake kan wees van ’n algemene of universele humanisme, en van partikuliere vorme van
humanisme, onder meer di¢ wat 'n mens onder Westerlinge aantref, en di¢ wat kenmerkend is van
Ubuntu.

Bangura (2005:19 ev) behandel ook nog ander verskille wat veral op die onderwys impakteer.

10

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



236

Zecha (2007) en Smit (1999:22) meen voorts dat Ubuntu as lewensfilosofie misluk het.
Waarom anders sou Afrikane voortdurend met mekaar aan die veg wees? Mekaar doodmaak?
Dit kom vir hulle voor asof Ubuntu sy betekenis vir moderne Afrika-gemeenskappe verloor het."
Die mislukking van Ubuntu kan miskien ook daaraan toegeskryf word dat dit so gefokus is op
die eie groep (die “in-group”) en op die eie kommunale belange dat dit ontaard (het) in *n vorm
van stamgebondenheid (“tribalism”) waarby andere uitgesluit word. Boonop, meen Van
Binsbergen (2002:8), kan dit konflik “mistifiseer”, *n afkeur van andere perpetueer en die gejaag
na eie gewin verberg.

Omdat Ubuntu ’n soort stamfilosofie is, is dit nie toepaslik in die moderne geglobaliseerde
en individu-gerigte samelewings van die 21ste eeu nie. Die moraliteit wat daarin opgesluit is, is
te eng en parogiaal vir moderne toepassing. In "n stam kan ’n enkeling al die ander stamlede ken
en presies weet hoe om hom/haar te gedra, maar dit is nie moontlik in *'n moderne geglobaliseerde
samelewing nie (Zecha 2007; Fowler 1995: 195).

UBUNTU-SPIRITUALITEIT: INVALSPUNT VIR MODERNISERING

Abdool et al. (2007:547) beskryf spiritualiteit as “the human being’s quest for depth and values,
... (it) describes how people relate their beliefs and actions towards god(s)/God and/or otherness,
to their own being and core values...”.

De Muynck (2008:7) definieer dit soos volg: “Spirituality is the manner in which one — by
orienting oneself to sources — relates beliefs and experiences of inspiration and/or transcendence,
more or less methodically, to the actual practice of life”. Hierdie definisie bied vier konseptuele
raamwerke vir beoordeling van Ubuntu-spiritualiteit: 'n transendente aspek (verhouding met 'n
bron), inspirasie (met die oog op die bereiking van iets), 'n (persoonlike) soeke na betekenis of
sin, en ’n verbinding met alledaagse ervaring. As 'n mens Ubuntu-spiritualiteit in terme van
hierdie raamwerke ontleed, vind jy: (a) die “transendente” by Ubuntu is hoofsaaklik “horisontaal”
— gerig op die self en die onmiddellike “in-group”; die “vertikale transendensie” met die gode
en die voorvaders is meer insidenteel; (b) die inspirasie kom hoofsaaklik uit die individu-in-
gemeenskap, en is hoofsaaklik self-gesentreerd; (c) die individu vind sin of betekenis slegs in
die verbintenis met die onmiddellike gemeenskap; ander bronne van sin is sekondér; en, soos
aangetoon, (d) die spiritualiteit word moeilik oorgesit in morele gedrag (Rule & Mncwango
2006:272).

Ubuntu-spiritualiteit verskil van dié van die Westerse wéreld in die sin dat eersgenoemde
die hele lewe en bestaan van die mens en die groep totalitér, holisties en geintegreerd omvat,
terwyl die spiritualiteit van laasgenoemde gereserveer is vir “transendente” aspekte van die mens
se lewe, soos godsdiens, die heilige, die kerk of die geloof (Makgoba, Shope & Mazwai 1999:x-
xi; Fowler 1995:141). Omdat Ubuntu-spiritualiteit so totaal en holisties-geintegreerd op die mens
en sy/haar gedrag beslag 1€, is dit 'n kragtiger bron van inspirasie vir mens en samelewing as die
dualistiese lewensopvatting van die moderne Westerse wéreld en lewe. Ubuntu-spiritualiteit in

13 Die ondersoeke wat Gaylard (2004: 277-278) ingestel het na die werke van swart Suid-Afrikaanse
skrywers toon dat sekere elemente van Ubuntu bly voortleef in die harte en verhoudinge van mense
in plakkerskampe wat ver van tradisionele woonplekke en gebiede geleé is. Uit die werke van hierdie
skrywers skyn dit of Ubuntu-waardes soos omgee, meegevoel, goedheid jeens andere, gasvryheid
en ’n sin vir die bande met ander in meerdere of mindere mate implisiet bly voortbestaan, al werk
en leef Afrikane in hoogs geindustrialiseerde en verstedelikte omgewings. Die humanisme kenmerkend
van Ubuntu bly op 'n manier voortleef.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



237

sy tradisionele tribalistiese en “in-group”-vorm sal egter nie in die hedendaagse verwesterde
Suider-Afrika deug nie. Dit sal eers “opgedateer” of “gemoderniseer” moet word.'*

MOONTLIKE ONTSLUITING VAN DIE SPIRITUELE KRAG VAN UBUNTU VIR DIE
HEDENDAAGSE AFRIKAAN

Met die gedagte van “opdatering” word aangesluit by die siening van Van Binsbergen (2002:11)
dat Ubuntu modernisering'® moet ondergaan, *n globale formaat moet kry alvorens dit aanvaarbaar
sal wees vir die meeste Suider-Afrikane. Sodanige “opdatering” of “modernisering” ten aansien
van Ubuntu-spiritualiteit kan op verskillende vlakke'® geskied.

Die tradisionele horisontale spiritualiteit van Ubuntu kan “opdateer” word. Die tradisionele
horisontale Ubuntu-spiritualiteit behels dat ’n persoon geen waarde sien buite die praktyke en
die rituele van die groep nie (Pityana 1999:138). Volgens Bangura (2005: 32) het die uitdrukking
“Die mens is slegs mens weens en saam met ander mense” duidelike religieuse bo- en ondertone
omdat dit verwys na die voorvaders (’n vorm van religiositeit wat 'n Westerling nie sonder meer
verstaan nie). Dit verwys na die “totale ontologiese mistieke unie of band”!” van die mens met
ander mense (Nyasani 2008:4). 'n Persoon vorm ’n belangrike skakel in die ketting van vitale
magte; hy/sy is 'n lewende skakel, sowel aktief as passief, in die ketting na bo met die voorouers
en na onder met die nakomelinge (Van der Walt 1997:34-35). Ubuntu behels voorts 'n spirituele
transaksie tussen die individu en die gemeenskap (Nyirongo 1997:61). 'n Persoon se geboorte
is relatief onbeduidend; dit is eers in terme van die saamleef met ander mense dat die individu
bewus raak van eie self-wees, pligte, voorregte en verantwoordelikhede teenoor die self en die
ander. Morele waardes en die tradisionele gedragskode word gesanksioneer en vertolk as opdragte
van die gode en van die voorvaders. Menslike gedrag vind dus altyd plaas in die delikate ewewig
tussen die geesteswéreld en die menslike wéreld (Ejizu van Nigeri€, soos aangehaal deur Pityana
1999:14).

Die “opdatering” van hierdie faset van Ubuntu kan die volgende inhou: As toegewing aan
die siening van die verwesterde mens moet daar groter erkenning wees van die waarde en
waardigheid van die individu, en wel as lid van ’n groter groep waarvan die belange behartig
moet word (Gaylard 2004:271). Hierdie verandering is noodsaaklik in die konteks van die moderne
geglobaliseerde samelewing wat steun op die markgedrewe ekonomiese logika van maksimering
wat neig om die mens en sy groepsbelange op die agtergrond te skuif (Van Binsbergen 2002:6).
Die “opdatering” moenie veroorsaak dat die enkeling volledig in die kommunale opgaan nie; die

14 Sodanige opdatering en modernisering wat kan lei tot die verbetering van die lewensgehalte van
21ste eeuse Afrikane kan deel vorm van die Afrika-renaissanceprogram (vgl. Van Binsbergen,
2002:8).

15 Eze (2005:4) praat van die “moral reconstruction of Ubuntu philosophy”.

Van Binsbergen (2002:19 ev) noem nog verskeie maniere waarop Ubuntu 'n moontlike bydrae tot
die geglobaliseerde moderne wéreld en lewe kan maak.

17 Nyasani (2008:6) is, met goeie reg, van mening dat daar 'n hele metafisika agter hierdie “unie of
band” 1€, agter die feit dat in tradisionele Afrikagemeenskappe die individu bereid is om hom- of
haarself ondergeskik te stel aan die groep en die belange daarvan. Nyasani vind onder meer 'n
verklaring vir hierdie verskynsel in die feit dat die mens, soos alle “diere”, van nature sosiaal van
aard is, en dat die enkeling nie sou kon bestaan het as dit niec was vir die bestaan van ’n “vital life-
force” wat alles in stand hou in terme van horisontale en vertikale verhoudinge nie. Hierdie vitale
band behoort nie aan die enkeling nie, maar hy of sy mag deel daarin by grasie van hulle wat dit
reeds geniet (het) en dus die besitters daarvan is. Een van die voordele vir die individu van hierdie
kommunaliteit is verhoogde sekuriteit binne die groep (Nyasani, 2008:8).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



238

individu moet steeds gesien word as ’n skakel in die ketting met ander mense. Hy/sy het egter
nie slegs betekenis as skakel nie (Eze 2005:3).

Hoewel die vitale band met voorouers en nageslagte in die “opdatering” van mindere betekenis
kan raak, moet elke individu bewus bly van pligte, voorregte en verantwoordelikhede van die
self teenoor andere. In 'n moderne gesekulariseerde wéreld is dit moeilik om hierdie pligte,
ensovoorts, te konseptualiseer as opdragte van die gode of die voorvaders, daarom moet die lede
van 'n samelewing soos di¢ in Suid-Afrika hulle tot die nakoming van pligte ensovoorts gebonde
voel weens hulle vrywillige onderwerping aan *n Handves van Regte (vgl. hoofstuk 2, Grondwet
van die RSA, Wet 108 van 1996). Hulle moet hulle ook daartoe gebonde voel weens die morele
imperatief van hulle onderskeie persoonlike geloofstelsels en lewensopvattinge. Met hierdie
benadering tot pligte en verantwoordelikhede kan daar dalk nuwe betekenis aan die gedagte van
menseregte gegee word (Van Binsbergen 2002: 6).

Hierdie “opdatering” kan die oormatige self- en eie-groep-gesentreerdheid van Ubuntu
omskakel tot morele handelinge wat voordelig vir die hele suider-Afrikaanse (onderwys-)
gemeenskap kan wees. Hierdie opdateringsvoorstel sluit in sekere opsigte aan by die
sosiaalpolitieke teorie bekend as kommunitarianisme. Daarvolgens word individualisme verwerp,
en die nadruk geplaas op kollektiewe waardes en oogmerke wat as onbereikbaar beskou word in
'n samelewing wat gefundeer is op die beskerming en bevordering van individuele vryhede en
self-determinering (Mautner 2000:101).

In weerwil van die totale, holistiese en geintegreerde aard van Ubuntu-spiritualiteit vertoon
dit ook ’n dualisme, en di¢ moet ook deur “opdatering” uitgeskakel word. Ubuntu behels
tradisioneel 'n geloof dat die mens eindig, sterflik, kontingent, onderworpe is aan en athanklik
is van mistieke, onbeheerbare en onsigbare magte en kragte, asook ’n geloof dat hierdie
kwesbaarheid uitgebalanseer kan word deur verbondenheid aan ander mense, die groep (Turaki
1999:183). Hierdie dualisme moet nie vervang word met bekende Westerse dualismes soos die
alledaagse/sekulére teenoor die godsdienstige/heilige aspekte of terreine van die lewe nie maar
moet eerder beweeg in die rigting van ’n spiritualiteit wat op geintegreerde en holistiese wyse
die totale lewe van individu en gemeenskap omvat (vgl. Bangura 2005:19). Die monistiese inslag
van die Ubuntu-lewensfilosofie (Nyasani 2008:7) behoort ook in die moderne geglobaliseerde
samelewing tot sy reg te kom.!®

Ook die vertikale dimensie van Ubuntu-spiritualiteit kan “opdateer” word. Die Afrikaan het
tradisioneel geglo in die bestaan van spirituele, selfs misticke magte en kragte. In die “angs van
hulle kortstondigheid”, sé Turaki (1999:183), het mense hulle nie slegs onderwerp aan hierdie
magte nie, maar ook veiligheid in die groep gesoek. Die vertikale spiritualiteit wat opgesluit is
in Ubuntu kon 'n wending tot God, ’n afgod, mindere wesens soos gode en geeste, spirituele
magte en kragte, of almal saam, beteken. Die “opdatering” van hierdie faset van Ubuntu kan
miskien behels dat, in 'n multi-religieuse land soos Suid-Afrika, elke individu en die groep
waartoe hy/sy behoort hulle kan wend tot daardie goddelike oorsprong wat religieus vir hulle sin
maak. (In die geval van Christene sal die God van die Bybel uiteraard in die sentrum staan.) Deur
inspirasie uit sodanige “vertikale” spiritualiteit (geestesgebondenheid en -lewe) te put behoort
elke Suid-Afrikaner in staat gestel te word om vreedsaam tot voordeel van alle ander landsburgers
te leef.

18 Westerse invloede bring egter mee dat hedendaagse Afrikane 'n nuwe soort dualisme in hulle lewens

ervaar, te wete dié¢ van lewe in twee wérelde, die tradisionele en die modern-wetenskaplike (Bangura,
2005: 26).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



239

Verder kan Ubuntu-waardes toepaslik “verdik” word. Zecha (2007b:passim) stel tereg dat
die blote name vir waardes, ook Ubuntu-waardes, moreel relativisties bly solank hulle nie met
dieper inhoud gevul is nie. Die name van die waardes bied in sigself geen riglyne of norme vir
gedrag nie. Elkeen kan die name op sy/haar eie manier met inhoud vul. Solank *n waarde net 'n
woord of ’n naam bly, bly dit "n “dun waarde”."”

Al die Ubuntu-waardes wat aan die begin van hierdie artikel genoem is, is “dun” waardes.
Elkeen van hulle moet ingevul of “verdik” word® met praktiese, lewensbeskoulike en selfs
godsdienstig-konfessionele inhoud voordat hulle 'n ware bydrae sal kan maak tot sosiale
rekonstruksie in 'n land (Smit 1999: 24; Hammersley 2006:279-280). Indien dit nie gebeur nie,
sal Ubuntu-waardes nie aan die samelewings- en onderwysverwagtinge van Suider-Afrika kan
voldoen nie, en sal Ubuntu slegs 'n “vital sentiment” bly.

Dit spreek vanself dat die proses van verdikking self aan noukeurige en kritiese ontleding
onderwerp behoort te word. Indien die verdikking byvoorbeeld vanuit Christelike bronne soos
die Bybel of ’n Christelike lewensopvatting kom, behoort die Christen wat die verdikking doen
hom- en haarself af te vra of die betrokke verdikking die suurtoets van byvoorbeeld die behartiging
van die naaste se belange, soos dit tot uitdrukking kom in die sentrale liefdesgebod (vgl. Mat.
7:12), kan slaag. ('n Mens dink hier onwillekeurig aan gevalle waar dit die toets nie kon slaag
nie: wreedhede wat in die verlede in die naam van die Christelike geloof gepleeg is, soos onder
meer die Kruisvaarte en meer onlangs Apartheid.) Indien die verdikking uit *n bron soos die
Koran of die Moslem-lewensbeskouing gedoen word, moet ook gevra word of dit die toets van
naasteliefde kan slaag. Elkeen wat sy of haar hand waag aan die “verdikking” van Ubuntu-waardes
in 'n poging om dit “op te dateer” en bruikbaarder te maak vir 21ste eeuse Suid-Afrikaners
behoort hierdie toets aan te I€.

IMPLIKASIES VAN “OPDATERING” VAN UBUNTU-SPIRITUALITEIT EN WAARDES
VIR OPVOEDING EN ONDERWYS

Die “opdatering” van Ubuntu-spiritualiteit het implikasies vir opvoeding en onderwys, dog nie
soos Bangura (2005:19) dit beskryf nie. Sy pleidooi vir Ubuntugogie is in wese ’n terugkeer na
tradisionele vorme van opvoeding en onderwys. Die vraag is of 'n mens ’n streep deur meer as
driehonderd jaar se onderwysinvloede uit byvoorbeeld die noordelike halfrond op Afrika en sy
mense kan trek. Volgens hom het die noordelike halfrond-onderwysteorie en -praktyk die
tradisionele opvoeding en onderwys van Afrika verdring maar was self van weinig waarde vir
Afrikane. Daarom moet daar teruggekeer word na n vorm van Afrika-onderwys wat alle nie-
Afrika-invloede behoort te transendeer (waaronder pedagogie, andragogie, “ergonagie”
[werkopvoeding] en “heutagogie” [self-gedetermineerde leer] — Bangura 2005: 20, 21, 35, 44).

Hieroor sou 'n mens kon vra: Is Bangura nie besig om Ubuntu as tradisionele lewensfilosofie
te romantiseer nie? Is so 'n terugkeer hoegenaamd realisties, gegewe die lang pad in die rigting

19 “Dun” verwys hier na openbare, beperkte, algemene en minimalistiese beskrywings, dit wil sé wat
pas by die openbare konsensus (Swartz, 2006: 557, 565).

“Dik” waardes verwys na private, maksimalistiese, bre¢, godsdienstige, lewensbeskoulike,
konfessionele en selfs voorskriftelike waardes wat nie binne die openbare konsensus val nie (Smit,
1999:24; Swartz, 2006:557, 565). Blote beskrywende “verdikking” is nie voldoende nie. Die Moral
Regeneration Movement in Suid-Afrika het onlangs hierdie metode gebruik in 'n poging om meer
betekenis te verleen aan sekere waardes. Die waarde “respek” is byvoorbeeld beskryf as “refraining
from derogatory language and abusive labels” (Swartz, 2006:556). Ware waardeverdikking geskied
vanuit ’n lewensbeskoulike oortuigingsraamwerk.

20

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



240

van verwestering, modernisering, verstedeliking en globalisering wat Suider-Afrika reeds
bewandel het?

Hedendaagse, moderne opvoeding en onderwys sou eerder baat kon vind as dit omgeskoei
sou word op die holisties-geintegreerde spiritualiteit van Ubuntu (Bangura 2005:31), en wel in
die opgedateerde en gemoderniseerde vorm soos hierbo aan die hand gedoen. Die hele Westerse
lewensbestaan en -leefwyse sou kon baat by 'n Ubuntu-gefundeerde holistiese, geintegreerde,
spiritueel-geinspireerde onderrig-leer-/opvoedende onderwyservaring (vgl. ook Bangura
2005:20).

SLOTSOM

Ubuntu het nog nie voldoen aan die ho€ verwagtinge wat daaraan gestel is deur byvoorbeeld die
Suid-Afrikaanse regering en onderwysowerheid as dié¢ bron en grondslag van morele waardes
vir alle inwoners van die land nie. Dit kan toegeskryf word aan die feit dat dit in sigself in wese
tribalisties en kommunalisties van aard is, in 'n mistiek-anticke waas gehul is, die waardes wat
daarin beliggaam is “dun”’ is en derhalwe tot dusver nog nie vertolk kon word tot moreel
regverdigbare handelinge in die Suid-Afrikaanse samelewing en onderwys nie. En tog, hoe dit
ook al deur hedendaagse Suider-Afrikane gekonseptualiseer word (vgl. Van Binsbergen 2002:21),
dit sal altyd vir hulle belangrik bly omdat dit tipies van Afrika is. Dit gee per slot van rekening
uitdrukking aan n gemeenskaplike en gedeelde menslikheid (waarmee die konflikte tussen mense
nie misgekyk word nie).

Vir Ubuntu om as oorkoepelende Suid-Afrikaanse/nasionale lewensfilosofie te kan lei tot 'n
verbetering in die lewensgehalte van Suid-Afrikaners behoort dit in verskeie opsigte “opdateer”
te word. Indien sodanige “opdatering” nie geskied nie, bly dit hoogstens 'n “vital sentiment” of
“protean term” op die amptelike boeke maar leef dit nie in die harte en hande van 21ste ecuse
verwesterde Suid-Afrikaners nie. Dit is dan nog nie omgesmee tot *n instrument waarmee Suider-
Afrikane in die algemeen, en Suid-Afrikaners in die besonder, saamgesnoer kan word tot 'n
(nasionale) eenheid nie. Die morele grondslag wat dit tradisioneel bied, is te “dun” (inhoudloos)
vir hierdie doel. Om nasionale eenheid te bevorder, sal elke Suid-Afrikaner moet poog om die
Ubuntu-waardes op verantwoordelike en verantwoorde wyse vanuit sy of haar eie lewensbeskou-
like raamwerk te verdik, dit wil s€ met betekenisvolle lewensbeskoulik-morele inhoud te vul.

Sowel die tradisionele Ubuntu-gebaseerde as die Westers-gefundeerde vorme van opvoeding
en onderwys en veral elkeen se siening van humaniteit moet ook “opdateer” word (Gaylard 2004:
267, 272). Die hoofsaaklik serebraal-analitiese inslag van Westerse vorme van opvoeding en
onderwys behoort versag te word met onderwys wat ook ander aspekte van menslike lewe erken
en ontwikkel, soos die emotiewe en die voluntatiewe. Opvoedende onderwys moet alle fasette
van die leerder se lewe aanraak en ontwikkel. Die “nuwe” onderwys moet eksistensieel, holisties-
geintegreerd geleefkan word terwyl dit kennis, vaardighede, gesindhede en verantwoordelikhede
by die kind tuisbring wat vir die lewe in 'n moderne geglobaliseerde samelewing onontbeerlik
is.

BIBLIOGRAFIE

Abdool, A, Van der Walt, JL, Potgieter, FJ & Wolhuter, CC. 2007. Inter-religious dialogue in schools: a
pedagogical and civil unavoidability. Hervormde Teologiese Studies, 63(2):543-560.

Alexander, H. 2006. A view from somewhere: Explaining the Paradigms of Educational Research. Journal
of Philosophy of Education 40(2): 205-221.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



241

Bangura, AK. 2005. Ubuntugogy: An African educational paradigm that transcends pedagogy, andragogy,
ergonagy and heutagogy. Journal of Third World Studies, Vol. 22(2):13-53.

Burnett, C. 1998. School violence in an impoverished South African community. Child Abuse and Neglect
22:789-795.

De Muynck, B. 2008. Summary of the dissertation 4 Godly Vocation. Paper read at Working Conference
on Spirituality, Religion and Education, at the Driestar-Educatief, Gouda, The Netherlands, 14-17
January, 2008.

De Wet, C. 2003. Free State educators’ perceptions of the scope of learner crimes. South African Journal
of Education, 23: 168-175.

Deacon, M. 1999. The Ethic(s) of Ubuntu. In: Van der Walt, B J (ed.) Ubuntu in a Christian perspective.
Potchefstroom: IRS, pp. 29-43.

Dimbaza, S. 2007. Figures for violent crime among kids alarming. Weekend Post: 7 April.

Enoch, B. 2006. School violence reflection of society, not poor curriculum. The Herald:8, 7 August.

Eze, MO. 2005. Ubuntu: A communitarian response to liberal individual liberalism. Unpublished dissertation.
Pretoria: University of Pretoria.

Fowler, S. 1995. The Oppression and Liberation of Modern Africa. Potchefstroom: IRS.

Fowler, S 2007. E-posskrywe aan die outeur. 16 Mei. (Direkteur van die Amani Educational Services in
Australi€).

Gaylard, R 2004. ‘“Welcome to the World of our Humanity’: (African) Humanism, Ubuntu and Black South
African writing. JLS/TLW 20(3/4):265-282.

Goosen, D. & Rossouw, J. 2006. Gefrustreerde begeertes. Rapport, November 5. (p. 23).

Hammersley, M 2006. Philosophy’s contribution to social science research on education. Journal of
Philosophy of Education 40(2):273-286.

Hanekom, H 2005. Moeder Afrika 2005. Die Burger 30 December. p. 11.

Hayward, Y. 2006. Pupils are out of control, say desperate teachers. Weekend Post:1, 21 October.

Hofstede, G & Hofstede, G J. 2005. Allemaal andersdenkenden. Amsterdam: Contact.

Jansen, J. 2009. The curriculum as an institution in higher education. In: Bitzer, E. (ed.) Higher education
in South Africa. A scholarly look behind the scenes. Stellenbosch: SUN Press, pp. 123-154.

Kotzé, A. 2003. Onmoontlike kinders? Rapport, November 16. (p. 27).

Lacher, I. 2005. The Mania of Materialism. The New York Times (supplement of The Sunday Times). March,
27. (pp. 1, 4).

Louw, L. 2006. SA polities fyn; veiligheid beroerd. Die Burger (Sake), November 7. (p. S.13).

Mabeba, MZ & Prinsloo, E. 2000. Perceptions of discipline and ensuing discipline problems in secondary
schools. South African Journal of Educaiton 20:34-41.

Makgoba, M W, Shope, T & Mazwai, T. 1999. Introduction. In: Makgoba, WM (ed.). 1999. African
Renaissance. Cape Town: Mafube/Tafelberg, pp. i-xiii.

Malala, J 2002. The African century fails to dawn. Sunday Times 13 September. P. 16.

Marais, CW. 2005. Safety and Security in South Africa. Crime Research in South Africa. Vol. 3 No. 3.
Statistics for 2005.

Maree, K. 2000. What cannot be endured must be cured: Untying the Gordian knot of violence in South
African Schools. Acta Criminologica, 13:1-13.

Masondo, S, De Jager, S, Twidle, T & Dipnall, C. 2007. Crime seen as the biggest threat to freedom in SA.
The Herald, April 27. (p. 3).

Mautner, T. 2000. Dictionary of Philosophy. London: Penguin.

Mentz, PJ, Wolhuter, CC & Steyn, SC. 2003. 'n Perspektief op die voorkoms van dissiplineprobleme in
Afrikaanse skole. KOERS, 68: 391-412.

Mogekwu, M. 2004. The Last Word. Mass media and the challenge of xenophobia in promoting the ideals
of the New Partnership for Africa’s Development (NEPAD). Communicare, 23(1): 238-246.

Munnik, M. 2006. Voorstelle teen geweld by skole word ingewag. Die Burger, November 12. (p. 5).

Nyasani, JM. 2008. The ontological significance of ‘I’ and ‘We”’ in African Philosophy. Verkrygbaar by:
Homepage IFK — Intercultural Communication. Galerie Inter Homepage. Toegang verkry op
23 Julie.

Nyirongo, L. 1997. The Gods of Africa or the God of the Bible? Potchefstroom: IRS.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



242

Olojede, D. 2006. This is how the rot begins. Sunday Times, November 5. (p. 41).

Pityana, B. 1999. The Renewal of African Moral Values. In: Makgoba, W M (ed.). 1999. African Renaissance.
Cape Town: Mafube/Tafelberg, pp. 137-148.

Prinsloo, 1J. 2005. How Safe are South African schools? South African Journal of Education, 25:5-10.

Ridge, S. 2003. Imagining Xenophobia: Life orientation, language and literature. Per Linguam 19(1 &
2):1-12.

Rule, S. & Mncwango, B. 2006. Rights or wrongs? An exploration of moral values. In: Pillay, U, Roberts,
B & Rule, S (eds). 2006. South African Social Attitudes. Pretoria: HSRC Press, pp. 252-278.

Samuel, O. 2004. Dozens killed as religious violence flares in Nigeria. The Independent 13 May. p. 25.

Schipper, M. 2001. Nederlandse kinderen de ergste! De Telegraaf, September 15. (p. T19).

Seloane, M. 2006. Police still in quandary as crime wave carries on. The Herald, July, 7. (p. 4).

Seton-Smith, C. 2006. Who’s to blame for our troubled world? 4lgoa Sun, December, 16. (p. 16).

Smit, JH. 1999. Ubuntu for Africa: A Christian interpretation. In: Van der Walt, BJ (ed.). Ubuntu in a
Christian perspective. Potchefstroom: IRS, pp.1-29.

South Africa. 1996. Constitution of South Africa. (Act 108 of 1996). Pretoria: Government Printer.

South Africa. Government Communication and Information Services. (GCIS) 2000. Freedom and obligation:
A report on the Moral Regeneration Workshops I and II. Pretoria: Government Printer.

South Africa. Ministry of Education. 2001. Manifesto on Values, Education and Democracy. Pretoria.

Staude, B. 2007. Young people’s behaviour reflects wider community. The Herald, April 25. (p. 7).

Swartz, S. 2006. A long walk to citizenship: morality, justice and faith in the aftermath of apartheid. Journal
of Moral Education 35 (4): 551-570. December.

Teffo, L. 1999. Moral Renewal and African Experience(s). In: Makgoba, WM (ed.). 1999. African
Renaissance. Cape Town: Mafube/Tafelberg, pp. 149-172.

Thompson, D. 2007. Genoeg van misdaadmoeras. Die Burger, April, 19. (p. 11).

Thomson, A. 2004. SA not safe place, despite crime drop. The Herald, September 22. (p. 11).

Turaki, Y. 1999. Christianity and Afiican Gods. Potchefstroom: IRS.

Van Binsbergen, W. 2002. Ubuntu and the globalisation of Southern African thought and society [Electronic
Version]. Retrieved 23 July 2008 from http://www.shikanda.net/general/ubuntu.htm.

Van der Walt, B J. 1997. Afrocentric or Eurocentric? Potchefstroom: IRS.

Van der Walt, BJ. 2006. When African and Western cultures meet. Potchefstroom: Institute for Contemporary
Christianity in Africa.

Van der Walt, BJ. 2007. Onderhoud met die outeur. 21 Mei. (Van der Walt is Professor in Filosofie en
voorheen Direkteur van die Instituut vir Reformatoriese Studies.)

Van der Walt, JL & Oosthuizen, 1J. 2007. The nature and frequency of discipline problems with which
educators have to cope in a region of the North-West Province of South Africa. In: Oosthuizen, 1J,
Rossouw, JP Russo, CJ, Van der Walt, JL & Wolhuter, CC (eds). Perspectives on Learner conduct.
Proceedings of the International Conference on Learner Discipline 2-4 April Potchefstroom.

Van Wyk, N. 2001. Perceptions and practices of discipline in urban black schools in South Africa. South
African Journal of Education, 21:195-201.

Waghid, Y. 2009. Universities and public goods. In: Bitzer, E (ed.) Higher education in South Africa. A
scholarly look behind the scenes. Stellenbosch: SUN Press, pp. 71-84.

Zecha, G. 2007. Persoonlike skrywe aan die outeur. 22 Mei. (Zecha is Professor in Etick en Opvoedkunde
aan die Universiteit van Salzburg, Oostenryk.)

Zecha, G. 2007b. Opening the Road to Values Education. In: Aspin, DN & Chapman, JD. 2007. Values,
Education and Lifelong Learning. Principles Policies, Programmes. Dordrecht: Springer, pp. 48-60.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 2: Junie 2010



