135

At home in God’s world: A transforming paradigm for being human and for social involvement
(2010) deur Bennie van der Walt

Potchefstroom: ICCA

Prys: R150

555 bladsye

ISBN 978-1-86822-570-5

Die jongste publikasie uit die produktiewe pen van hierdie Potchefstroomse emeritus-professor
in Filosofie is ’n vervlegting van ’n aantal van sy resente artikels met die oorhoofse tema: 7uis-
wees in God se wéreld. Soos die goed gekose ondertitel aandui, poog die skrywer om die filosofiese
diskoers oor mens-wees en sosiale betrokkenheid “omvormend” in hierdie nuwe paradigma tuis
te bring. Hy verdeel die vyftien hoofstukke van die boek in vier afdelings: die Bybelse basis van
’n Christelike wéreldbeskouing en filosofie; Christelik-filosofiese grondslae; *n multi-dimensionele
Christelike beskouing van mens-wees; en 'n Christelike sosiale filosofie.

As daar een impetus is wat hierdie boek voortstu, is dit seker die skrywer se intense waardering
vir en uitgesproke promovering van die Nederlander, D.H.Th. Vollenhoven (1892-1978), se be-
sondere gestalte van reformatoriese filosofie. Met wetenskaplike behendigheid, gepaard met 'n
passie wat vlak onder sy woorde 1€, lei hy die leser in Vollenhoven se — soos hy dit tipeer — “nuwe
paradigma van Christelike filosofie” in. Uiteraard wil die skrywer nie in ’n ongebreidelde
heldeverering van Vollenhoven verval nie. Tog noem hy Vollenhoven se probleem-historiese
ontwerp van geskiedskrywing in die filosofie (soos deur navolgers verfyn en uitgebrei) onbe-
skaamd: “the only truly Christian philosophical historiography” (p.84).

Self gee hy ’n enigsins verhelderende foepassing (pp.80-126; vgl. 224-258) van hierdie
metode, wanneer hy die filosofie van niemand minder as Calvyn nie (“the father of a transforming
Christian worldview”) daarvolgens behandel. In die tipering van Calvyn se wéreldbeskouing en
filosofie word Vollenhoven se sogenaamde Schematische Kaarten (vgl. p. 174 vir "n oorsigtelike
diagram daarvan) ruimskoots gebruik. Dit loop daarop uit dat "n sterk en diep Bybelse rigting in
Calvyn se denke erken word. Terselfdertyd word egter aangetoon hoe sterk ander, buite-Bybelse,
Grieks-filosofiese en humanistiese tendense sy denke deurtrek — spesifiek in die manier waarop
hy die struktuur van die werklikheid beskou.

Waardering moet uitgespreek word vir die feit dat juis Calviniste op hierdie manier opgeskerp
word om Calvyn meer krities te benader as wat meestal die geval is! Dit is inderdaad soms
versoberend om deur die skematiese raamwerk van hierdie metode na Calvyn te kyk. Wanneer
sy antropologie egter (om 'n enkele voorbeeld te noem) geétiketteer word as synde semi-misties-
dichotomisties, en daar dan nog "n verband met "n horisontale parsieel-universalistiese tipe filosofie
van 'n mikro-makro-soort ontdek (p. 95) word, begin die vraagtekens lewensgroot oor hierdie
metode rys. Is iemand soos Calvyn en sy beweeglike, lewensegte denkstyl op hierdie manier
inderdaad “tuisgebring” in God se werklike wéreld van worstelende maar begenadigde mense,
of eerder in ons klein, abstrakte skema’tjies vasgevang — hoe Skrifgetrou hulle ook al geag
word?

Our little systems have their day;
They have their day and cease to be:
They are but broken lights of Thee’
And Thou, o Lord, art more than they
( Tennyson, soos aangehaal deur Hendrikus Berkhof)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010



136

Miskien is sekere opmerkings van die gereformeerde dogmatikus, Berkouwer, in hierdie verband
relevant. 'n Reformatoriese filosoof (die Amerikaner Cornelius van Til, 'n tydgenoot van
Vollenhoven) het by Berkouwer — in Van Til se eie woorde — “the principle of the autonomous
man, using a Parmedean-Spinozistic principle of continuity” bespeur. Daarop het die dogmatikus
in 'n feesbundel vir Van Til (1974) gevra of hierdie manier van omgang met mekaar in kerk en
teologie aanvaarbaar is. “I am not interested in the reference to Parmenides or Spinoza when the
Scriptures have not been consulted anew...not without having given careful attention to the words
of the Scriptures in their deepest meaning and authority. Sacra Scriptura sui ipsius interpres!”
(kursivering oorspronklik).

Van der Walt sal die eerste wees om te erken dat geen menslike vertolking van die Skrif
onfeilbaar is nie. Die standpunte van wie ook al — Calvyn , Plato of ons eie — moet telkens weer
opnuut “in U lig” deurlig word. Dan het ons die belofte dat ons die lig sal sien (Ps. 36:10) — nie
net in gelykgesinde denkers se werk nie, maar ook in “onverwagte”, as heidens geétiketteerde
struktuurelemente van andersdenkendes. “Ook in die grofste afdwaling” — aldus *n opmerking
(in 1902) van Herman Bavinck, die bekende gereformeerde teoloog — hou ’n waarheidselement
hom skuil, wat daardie afdwaling “dra en daaraan bekoring skenk”.

Binne die bestek van 'n boekbespreking is dit uiteraard onmoontlik om reg te laat geskied
aan die verskeidenheid hoofstukke in hierdie publikasie. Oor die algemeen getuig hulle van die
wye belesenheid en wetenskaplike kwaliteit waaraan ons reeds by hierdie skrywer gewoond geraak
het. Persoonlik was Hoofstuk 11 vir my die boeiendste: Even death cannot separate us from God
and his creation. Na ’n intense en eerlike worsteling met ons reformatoriese tradisie oor die
sogenaamde “tussentoestand”, stel Van der Walt, in die lig van sy verstaan van die Skrif op hierdie
punt, moedig sy eie standpunt. Ek het daarvoor groot respek! Hy erken ook dat hy nog verder
eksegeties wil navors wat die Skrif hieroor leer. “For the present”, verklaar hy, “I feel myself
mostly at home in Vonk’s viewpoint, that when we close our eyes in death, we rest in the earth
from which God created man in the beginning. We are really dead”. Hy ontken daarom ook ’n
tussentoestand vir die dooies. Hulle het geen bewustheid van voortgaande tyd nie. “When they
close their eyes, they ‘simultaneously’ open them again at their resurrection at Christ’s return”.
Dit is die naasbestaandes van die gestorwene wat die dood van hulle geliefde in terme van 'n
voortgang in die tyd van steeds lewendes ervaar.

Om my kritiese opmerkings saam te vat: Sonder om afbreuk te doen aan my waardering vir
die skrywer se indringende Koninkryksvisie, wat deur al sy werke straal, mis ek tog iets van ’n
daadwerklike uiting van katolisiteit in sy denke. Wat ek bedoel is daardie “katolieke” ingesteldheid
wat bo jou eie filosofiese “skool” of groep-van-betreklik-gelykgesindes uit “wyd en ruim die blik
oor die kerke (en, mag ek byvoeg: ook die filosofie) te laat wei...”(Herman Bavinck, 1888).

P Paul Kruger

Departement Sistematiese Teologie
Mukhanyo Teologiese Kollege
KwaMhlanga, Mpumalanga.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010



