
135

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

At home in God’s world: A transforming paradigm for being human and for social involvement 
(2010) deur Bennie van der Walt 
Potchefstroom: ICCA
Prys: R150
555 bladsye
ISBN 978-1-86822-570-5

Die jongste publikasie uit die produktiewe pen van hierdie Potchefstroomse emeritus-professor 
in Filosofi e is ’n vervlegting van ’n aantal van sy resente artikels met die oorhoofse tema: Tuis-
wees in God se wêreld. Soos die goed gekose ondertitel aandui, poog die skrywer om die fi losofi ese 
diskoers oor mens-wees en sosiale betrokkenheid “omvormend” in hierdie nuwe paradigma tuis 
te bring. Hy verdeel die vyftien hoofstukke van die boek in vier afdelings: die Bybelse basis van 
’n Christelike wêreldbeskouing en fi losofi e; Christelik-fi losofi ese grondslae; ’n multi-dimensionele 
Christelike beskouing van mens-wees; en ’n Christelike sosiale fi losofi e.
 As daar een impetus is wat hierdie boek voortstu, is dit seker die skrywer se intense waardering 
vir en uitgesproke promovering van die Nederlander, D.H.Th. Vollenhoven (1892-1978), se be-
sondere gestalte van reformatoriese fi losofi e. Met wetenskaplike behendigheid, gepaard met ’n 
passie wat vlak onder sy woorde lê, lei hy die leser in Vollenhoven se – soos hy dit tipeer – “nuwe 
paradigma van Christelike fi losofi e” in. Uiteraard wil die skrywer nie in ’n ongebreidelde 
heldeverering van Vollenhoven verval nie. Tog noem hy Vollenhoven se probleem-historiese 
ontwerp van geskiedskrywing in die fi losofi e (soos deur navolgers verfyn en uitgebrei) onbe-
skaamd: “the only truly Christian philosophical historiography” (p.84). 
 Self gee hy ’n enigsins verhelderende toepassing (pp.80-126; vgl. 224-258) van hierdie 
metode, wanneer hy die fi losofi e van niemand minder as Calvyn nie (“the father of a transforming 
Christian worldview”) daarvolgens behandel. In die tipering van Calvyn se wêreldbeskouing en 
fi losofi e word Vollenhoven se sogenaamde Schematische Kaarten (vgl. p. 174 vir ’n oorsigtelike 
diagram daarvan) ruimskoots gebruik. Dit loop daarop uit dat ’n sterk en diep Bybelse rigting in 
Calvyn se denke erken word. Terselfdertyd word egter aangetoon hoe sterk ander, buite-Bybelse, 
Grieks-fi losofi ese en humanistiese tendense sy denke deurtrek – spesifi ek in die manier waarop 
hy die struktuur van die werklikheid beskou.
  Waardering moet uitgespreek word vir die feit dat juis Calviniste op hierdie manier opgeskerp 
word om Calvyn meer krities te benader as wat meestal die geval is! Dit is inderdaad soms 
versoberend om deur die skematiese raamwerk van hierdie metode na Calvyn te kyk. Wanneer 
sy antropologie egter (om ’n enkele voorbeeld te noem) geëtiketteer word as synde semi-misties-
dichotomisties, en daar dan nog ’n verband met ’n horisontale parsieel-universalistiese tipe fi losofi e 
van ’n mikro-makro-soort ontdek (p. 95) word, begin die vraagtekens lewensgroot oor hierdie 
metode rys. Is iemand soos Calvyn en sy beweeglike, lewensegte denkstyl op hierdie manier 
inderdaad “tuisgebring” in God se werklike wêreld van worstelende maar begenadigde mense, 
of eerder in ons klein, abstrakte skema’tjies vasgevang – hoe Skrifgetrou hulle ook al geag 
word? 

   Our little systems have their day;
   They have their day and cease to be:
   They are but broken lights of Thee’
   And Thou, o Lord, art more than they
    ( Tennyson, soos aangehaal deur Hendrikus Berkhof)
 



136

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

Miskien is sekere opmerkings van die gereformeerde dogmatikus, Berkouwer, in hierdie verband 
relevant. ’n Reformatoriese fi losoof (die Amerikaner Cornelius van Til, ’n tydgenoot van 
Vollenhoven) het by Berkouwer – in Van Til se eie woorde – “the principle of the autonomous 
man, using a Parmedean-Spinozistic principle of continuity” bespeur. Daarop het die dogmatikus 
in ’n feesbundel vir Van Til (1974) gevra of hierdie manier van omgang met mekaar in kerk en 
teologie aanvaarbaar is. “I am not interested in the reference to Parmenides or Spinoza when the 
Scriptures have not been consulted anew…not without having given careful attention to the words 
of the Scriptures in their deepest meaning and authority. Sacra Scriptura sui ipsius interpres!” 
(kursivering oorspronklik). 
 Van der Walt sal die eerste wees om te erken dat geen menslike vertolking van die Skrif 
onfeilbaar is nie. Die standpunte van wie ook al – Calvyn , Plato of ons eie – moet telkens weer 
opnuut “in U lig” deurlig word. Dan het ons die belofte dat ons die lig sal sien (Ps. 36:10) – nie 
net in gelykgesinde denkers se werk nie, maar ook in “onverwagte”, as heidens geëtiketteerde 
struktuurelemente van andersdenkendes. “Ook in die grofste afdwaling” – aldus ’n opmerking 
(in 1902) van Herman Bavinck, die bekende gereformeerde teoloog – hou ’n waarheidselement 
hom skuil, wat daardie afdwaling “dra en daaraan bekoring skenk”.
 Binne die bestek van ’n boekbespreking is dit uiteraard onmoontlik om reg te laat geskied 
aan die verskeidenheid hoofstukke in hierdie publikasie. Oor die algemeen getuig hulle van die 
wye belesenheid en wetenskaplike kwaliteit waaraan ons reeds by hierdie skrywer gewoond geraak 
het. Persoonlik was Hoofstuk 11 vir my die boeiendste: Even death cannot separate us from God 
and his creation. Na ’n intense en eerlike worsteling met ons reformatoriese tradisie oor die 
sogenaamde “tussentoestand”, stel Van der Walt, in die lig van sy verstaan van die Skrif op hierdie 
punt, moedig sy eie standpunt. Ek het daarvoor groot respek! Hy erken ook dat hy nog verder 
eksegeties wil navors wat die Skrif hieroor leer. “For the present”, verklaar hy, “I feel myself 
mostly at home in Vonk’s viewpoint, that when we close our eyes in death, we rest in the earth 
from which God created man in the beginning. We are really dead”. Hy ontken daarom ook ’n 
tussentoestand vir die dooies. Hulle het geen bewustheid van voortgaande tyd nie. “When they 
close their eyes, they ‘simultaneously’ open them again at their resurrection at Christ’s return”. 
Dit is die naasbestaandes van die gestorwene wat die dood van hulle geliefde in terme van ’n 
voortgang in die tyd van steeds lewendes ervaar. 
 Om my kritiese opmerkings saam te vat: Sonder om afbreuk te doen aan my waardering vir 
die skrywer se indringende Koninkryksvisie, wat deur al sy werke straal, mis ek tog iets van ’n 
daadwerklike uiting van katolisiteit in sy denke. Wat ek bedoel is daardie “katolieke” ingesteldheid 
wat bo jou eie fi losofi ese “skool” of groep-van-betreklik-gelykgesindes uit “wyd en ruim die blik 
oor die kerke (en, mag ek byvoeg: ook die fi losofi e) te laat wei…”(Herman Bavinck, 1888).

P Paul Kruger
Departement Sistematiese Teologie
Mukhanyo Teologiese Kollege
KwaMhlanga, Mpumalanga.

 


