
639

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Musiek en kulturele diversiteit in Suid-Afrika
Music and cultural diversity in South Africa

WINFRIED LÜDEMANN

Universiteit van Stellenbosch, Stellenbosch
E-pos: wl@sun.ac.za

WINFRIED LÜDEMANN het aan die Universiteit 
van die Oranje Vrystaat gegradueer, waar hy 
musiekwetenskap, orrel en tromboon studeer het. 
In 1979 het hy as dosent in musiekwetenskap aan 
die Universiteit van Stellenbosch begin werk. Sy 
doktorale proefskrif oor die instrumentale werke 
van die Duitse komponis Hugo Distler (1908-1942) 
is in 1988 daar voltooi. By twee geleenthede het 
hy aan die Musikwissenschaftliches Institut, 
Universiteit van Hamburg verder studeer (1982 en 
1991) en terselfdertyd navorsing aan die Hugo-
Distler-Archiv in Lübeck onderneem. Van 1995 tot 
2004 het hy as voorsitter van die Musiekweten-
skapvereniging van Suider-Afrika gedien. Sy 
publikasies sluit in ’n hoofstuk in die boek 
Composers in South Africa Today (OUP) sowel as 
bydraes tot The New Grove Dictionary of Music 
and Musicians (Second Edition) en Die Musik in 
Geschichte und Gegenwart asook navorsings-
artikels in die South African Journal of Musicology, 
South African Journal of Philosophy, Der Kirchen-
musiker, Musik und Kirche, Tydskrif vir Letter-
kunde, LitNet en Tydskrif vir Geesteswetenskappe.  
Sy boek Hugo Distler. Eine musikalische Bio-
graphie het in 2002 by Wissner-Verlag, Augsburg 
verskyn. Tans dien prof. Lüdemann as voorsitter 
van die Departement Musiek, Universiteit van 
Stellenbosch. 

WINFRIED LÜDEMANN is a graduate of the 
University of the Orange Free State, Bloemfontein, 
where he studied musicology, organ and trombone.  
In 1979 he joined the teaching staff of the Music 
Department at the University of Stellenbosch as 
lecturer in musicology. He completed his doctoral 
dissertation on the instrumental music of the 
German composer Hugo Distler (1908-1942) at 
that university in 1988. On two occasions he 
furthered his studies at the Musikwissenschaftliches 
Institut, University of Hamburg, Germany (1982 
and 1991), while conducting research at the Hugo-
Distler-Archiv in Lübeck. He served as chairman 
of the Musicological Society of Southern Africa 
from 1995 to 2004.  His publications include a 
chapter in the book Composers in South Africa 
Today (OUP), contributions to the New Grove 
Dictionary of Music and Musicians (Second 
Edition) and Die Musik in Geschichte und 
Gegenwart as well as research articles in the South 
African Journal of Musicology, the South African 
Journal of Philosophy, Der Kirchenmusiker, Musik 
und Kirche, Tydskrif vir Letterkunde, LitNet and 
Tydskrif vir Geesteswetenskappe.  His book Hugo 
Distler. Eine musikalische Biographie was 
published in 2002 by Wissner-Verlag, Augsburg 
(Germany). Prof. Lüdemann currently serves as 
chairman of the Music Department, University of 
Stellenbosch.

Winfried Lüdemann



640

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

ABSTRACT
Music and cultural diversity in South Africa
This article takes as its point of departure the opinion that the political reconciliation that led to 
the establishment of democracy in South Africa was not accompanied by an equivalent 
reconciliation in the social and especially the cultural spheres of our society. This unfi nished 
business is creating increased levels of tension on various levels of the social life in the South 
African nation, such as the vexing language question, education, confl icting interpretations of 
our history, place names, land reform, etc. In the sphere of music – especially in respect of school 
curricula, the public media and the allocation of funding – such confl ict is also noticeable.
 In order to investigate the contribution that could be made by music towards the resolution 
of confl ict resulting from cultural diversity, it is linked to the concept of human dignity. It is argued 
that the capacity for music, which is a universal characteristic of homo sapiens, leads to one of 
the forms of symbolic thinking by which humans articulate their dignity. Humans express their 
humanness by means of music (and, of course, language) and thus also their dignity. I am able 
to recognise the dignity of the other in his/her music. Drawing on ideas advanced by contemporary 
ecumenical theology, it is subsequently proposed that musical diversity can be addressed only by 
taking on an attitude of self-criticism. It is about the imperative of accepting the aesthetic views 
of the other without sacrifi cing one’s own. From a position of self-criticism it becomes possible 
to recognise everyone’s right to choose a particular musical identity while at the same time allowing 
the various musical styles to be subjected to critique. A musical (and intellectual) middle ground 
is then called for where various musical styles can interact with each other without necessarily 
giving up their particular aesthetic paradigms. Finally, the tension between musical diversity and 
democracy is thematised. It is argued that democracy provides the best framework within which 
musical diversity, as it is discussed in the article, can be accommodated. 
 If cultural reconciliation is not achieved in South Africa, the delicate accord that was reached 
on the political level in 1994 could be in danger of unravelling. Reconciling musical diversity 
could provide an important model for such broader cultural reconciliation. 

KEY CONCEPTS: Cultural diversity, difference, otherness, human dignity, musical capability, 
identity, ecumenical theology, confl ict, reconciliation 

TREFWOORDE: Kulturele diversiteit, “difference”, “otherness”, menswaardigheid, 
musikaliteit, identiteit, ekumeniese teologie, konfl ik, versoening

OPSOMMING
Hierdie artikel gaan uit van die mening dat die politieke versoening, wat tot die vestiging van 
demokrasie in Suid-Afrika gelei het, nie gepaardgegaan het met ’n ooreenkomstige en 
gelykwaardige versoening op die sosiale en veral kulturele terreine nie. Hierdie “onafgehandelde 
besigheid” gee toenemend aanleiding tot spanning op allerlei vlakke, soos die taalkwessie, 
plekname, interpretasie van die geskiedenis, skoolleerplanne, ens. Ook op die gebied van musiek 
– veral in die openbare media, die onderwys en die toedeling van fondse – is hierdie probleme 
merkbaar. 
 Om die bydrae te ondersoek wat musiek kan maak tot versoening van die soort konfl ik wat 
potensieel met kulturele diversiteit gepaardgaan, word dit gekoppel aan die begrip menswaar-
digheid, gebaseer op die opvatting dat musikaliteit ’n universele kenmerk is wat met die evolusie 
van homo sapiens na vore gekom het. Met musiek (soos met taal) artikuleer die mens sy menswees 
en dus sy menswaardigheid. Met verwysing na moderne ekumeniese teologie word daar tot die 



641

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

gevolgtrekking gekom dat ’n versoening van musikale (en by implikasie ook kulturele) diversiteit 
slegs op die basis van menswaardigheid en vanuit ’n houding van selfkritiek bereik kan word. 
Dit gaan daarom dat die ander se estetiese sienings aanvaar word sonder om jou eie sienings prys 
te gee. Vanuit ’n posisie van selfkritiek word dit moontlik om elkeen se reg te erken om sy eie 
musikale identiteit te kies terwyl die verskillende musiekstyle terselfdertyd aan kritiek onderwerp 
kan word. ’n Musikale (en intellektuele) middelgrond word bepleit waar die verskillende 
musiekstyle met mekaar in interaksie kan tree sonder om noodwendig hulle eie estetiese paradigmas 
te moet prysgee. Demokrasie verskaf die mees geskikte raamwerk waarbinne dit kan plaasvind. 
Gebrek aan kulturele versoening in Suid-Afrika, en die konfl ikpotensiaal wat dit inhou, kan die 
delikate ooreenkomste wat veertien jaar gelede op politieke terrein bereik is, ongedaan maak. 
Sodanige musikale versoening sou as ’n belangrike model kon dien vir ’n veel breër kulturele 
versoening. 

INLEIDING

Diversiteit is ’n kenmerk van die bestaan op hierdie planeet. Dit kom in die fi siese, die biologiese 
en die kulturele wêreld voor en is ’n belangrike gevolg van die evolusie wat oor miljoene jare 
hier plaasgevind het. Diversiteit is nie ’n onveranderlike gegewe nie, maar pas gedurig aan by 
die veranderende omgewings wat oor die aarde kom en gaan, al geskied dit baie stadig. In die 
natuur verkeer die diverse elemente in ’n fyn balans ten opsigte van mekaar. Deesdae is ons baie 
daarop gesteld dat diversiteit beskerm moet word, trouens, biodiversiteit word beskou as ’n 
belangrike faktor in ons oorlewing en daarom word groot moeite gedoen en baie bronne 
gemobiliseer om faktore teen te werk wat die diversiteit en balans van die natuur versteur. 
 Wanneer dit by kulturele diversiteit kom, lyk die prentjie egter heeltemal anders. Aan die een 
kant het oor die geskiedenis van die mensdom heen ’n geweldige ryk verskeidenheid kulture 
ontstaan, namate die mens telkens verskillend teenoor sy onderskeie omgewings in verhouding 
getree het. Aan die ander kant openbaar die mens ook ’n ontstellende gebrek aan toleransie vir 
kulturele diversiteit, hetsy op die terrein van taal, godsdiens, fi losofi e of musiek, om nie eens te 
praat van etnisiteit of selfs ras nie. Dit staan in skrille kontras met ons houding teenoor diversiteit 
in die natuur. As bepaalde spesies diere of plante op die rand van uitsterwing staan dan word 
omvangryke aksies geloods om hulle te red, maar as dit by mense en kultuur kom dan haal ons 
ons skouers op en kyk weg. Die skreiendste voorbeeld in ons land is die San en hulle kultuur. 
Daar is egter ook ander kulture in dieselfde boot. 
 Alle kulture het norme en waardes ontwikkel waarvolgens sekere soorte diversiteit bestuur 
word. Sulke norme reguleer byvoorbeeld die gedrag tussen geslagte en ouderdomsgroepe binne 
’n samelewing. ’n Mens sou hier van ’n kreatiewe omgang met diversiteit kon praat. In ander 
gevalle reageer samelewings eerder intolerant op diversiteit. Die vorms wat sulke intoleransie 
aanneem, is grootskaalse uitroeiing van dit wat anders is, selfs met wapengeweld, volgehoue 
onderdrukking, kulturele imperialisme, volkome skeiding tussen diverse groepe, assimilasie van 
die ander in die eie, of die smeltkroes-benadering. Die konfl ik tussen Amerika en sommige lande 
in die Midde-Ooste is ’n tekenende voorbeeld van hoe gewelddadig sulke kulturele intoleransie 
kan wees. Daarenteen is voorbeelde in die geskiedenis waar kulturele diversiteit op vreedsame 
manier bestuur is, moeilik om te vind. Gegewe die gebrek aan presedente in die geskiedenis is 
dit inderdaad ’n groot uitdaging om in Suid-Afrika juis hierdie opsie aan te durf. Terselfdertyd 
kan dit beskou word as ’n taak wat deur die geskiedenis aan ons opgedra is. Maar die saak is 
spoedeisend, want die gunstige historiese oomblik om dit reg te kry, is besig om verby te gaan. 



642

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Voordat hierdie idees verder ontwikkel word, nog eers ’n opmerking oor die historiese oomblik: 
Die politieke skikking wat in die vroeë 90er jare in Suid-Afrika bereik is en wat tot die verkiesing 
in 1994 gelei het, is deur baie mense as ’n wonderwerk beskou. Die res van die wêreld het na ons 
opgesien vir leiding oor hoe om diepgesetelde konfl ikte vreedsaam op te los. Meer as dit, ons het 
nie net die konfl ik probeer oplos nie, ons het selfs probeer om versoening tussen die verskillende 
belangegroepe te bewerkstellig, hoe onvolmaak byvoorbeeld die Kommissie vir Waarheid en 
Versoening ook al was. Ons het die konsep van die reënboognasie geskep, wat seker die meeste 
minderheidsgroepe oorreed het om die nuwe demokratiese bedeling te aanvaar. Baie mense het 
oorgeloop van entoesiasme dat ons in Suid-Afrika die ondenkbare sou regkry, naamlik om ’n 
goed funksionerende multikulturele samelewing te skep. Hulle was trots daarop om deel te wees 
van ’n dinamiek wat geskiedkundige betekenis sou hê. In hulle entoesiasme is hulle versterk deur 
die besef dat buitelanders dikwels na Suid-Afrika gekyk het vir leiding in die bestuur van diversiteit 
en die oplossing van konfl ik. Een so ’n geval was die toonaangewende Britse musikoloog Nicholas 
Cook, wat in 1999 na Bloemfontein genooi is om as hoofspreker by die jaarlikse kongres van die 
Musiekwetenskapvereniging van Suider-Afrika op te tree. Die tema van die kongres was ’n 
terugblik op die musiek van die twintigste eeu: “The music of a century.” Hy het in sy referaat 
“Whose music of a century? Performance, history, and multiple voices” daarvan gewag gemaak 
dat die musiekgeskiedenis herskryf moet word, onder andere as ’n multikulturele musiek-
geskiedenis en afgesluit met die woorde: 

 If we have problems in writing multicultural histories of music, then, the reason is perhaps 
that we have problems in writing multicultural history […]. And now, perhaps, you can see 
what I’m driving at. The historiographical problems we need to solve if we are to do justice 
to the plurality of music in our century are, in essence, those of multicultural history. And if 
models of multicultural history are going to come from anywhere, they are going to come 
from those places in the world where multiculturalism is not just an inescapable presence in 
everyday life, but recognized and thematized as such. And that is why, when I accepted the 
invitation to come to your congress, I decided that my main job was not to talk, but to listen. 
(Cook 1999/2000: 11)

Multikulturaliteit1 moet nie net ’n realiteit in die daaglikse lewe wees waaraan nie ontsnap kan 
word nie, dit moet as sodanig “getematiseer” word, het Nicholas Cook nege jaar gelede in 
Bloemfontein gesê. En juis Suid-Afrika is die plek waar dit kan gebeur. Maar as ’n mens kyk na 
die realiteit van jou omgewing, dan kom jy agter dat daar óf ’n groot ontnugtering sedert daardie 
inspirerende eerste jare van die nuwe Suid-Afrika ingetree het, óf dat die ideaal van ’n 
reënboogkultuur vanuit die staanspoor deur die meerderheid mense nooit ernstig opgeneem is 
nie. Spoedig is die ideaal van die inklusiewe reënboogkultuur of die motto “One nation, many 
cultures”, soos dit tydens Nelson Mandela se inhuldiging as president op ’n banier gepryk het, en 
soos dit trouens ook in die Suid-Afrikaanse Grondwet verskans word, vervang met die eksklusiewe 
Afrikanistiese ideologie van die “African Renaissance”. Wat het verkeerd geloop en wat kan 
daaraan gedoen word? Is dit nóg ’n terrein waar ons leiers gefaal het? Koerante soos die Sunday 
Times het in die afgelope tyd heelwat ruimte aan hierdie vraag afgestaan.2 

1 Die term multikulturaliteit word hier doelbewus gebruik, omdat dit na ’n toedrag van sake verwys. 
Multikulturalisme sou dan die benadering (of ideologie) wees om positief met hierdie toedrag van sake 
om te gaan.

2 Sien Mbembe 2008 en van Eck 2008. 



643

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Daar sou geargumenteer kon word dat een van die oorsake vir die situasie daarin lê dat die 
politieke versoening, wat tot die vestiging van demokrasie in Suid-Afrika gelei het, nie gepaard 
gegaan het met ’n ooreenkomstige en gelykwaardige versoening op die sosiale en veral kulturele 
terreine nie. Daar is nie genoegsaam nagedink oor presies hoe versoening op die kulturele terrein 
bewerkstellig kan word nie, daar het te min besinning plaasgevind oor hoe ’n reënboogkultuur 
eintlik behoort te lyk en hoe dit kan werk binne die nuut gestruktureerde demokratiese bestel. 
Geen kommissies het die aangeleentheid ondersoek nie, daar was geen onderhandelings 
vergelykbaar met dié van Kodesa, wat die politieke versoening uitgewerk het nie. Daar is nie 
genoegsaam in aanmerking geneem dat die kulturele dinamiek verskil van die politieke dinamiek 
nie, dat dit sy eie wetmatighede het en dat politieke oplossings nie sonder meer op die kulturele 
terrein toegepas kan word nie.3 Hierdie onafgehandelde kwessies (“unfi nished business”) gee 
toenemend aanleiding tot spanning op allerlei vlakke, soos die taalkwessie, integrasie van skole 
en universiteite, verandering van plekname, interpretasie van die geskiedenis, die voorgestelde 
skoolbelofte, skoolleerplanne (spesifi ek wanneer dit by ’n vak soos Kuns en Kultuur kom), 
grondhervorming, sosiale verhoudinge, ras-geïnspireerde aanvalle, en die nuutste: onverdraag-
saamheid en geweld teenoor vreemdelinge. Selfs die hoë misdaadsyfer het waarskynlik ’n kulturele 
komponent, wat nie altyd in berekening gebring word nie. In hierdie verband kan ook verwys 
word na die paradoks dat die suksesvolle implementering van diversiteit ten opsigte van ras in 
Suid-Afrikaanse skole en universiteite dikwels omgekeerd eweredig vertoon teenoor die ewe 
legitieme behoefte aan diversiteit ten opsigte van taal (sien Lüdemann 2009: 5). Op die gebied 
van musiek – veral ten opsigte van blootstelling in die openbare media, in die onderwys en ten 
opsigte van die toedeling van fondse – is hierdie probleme ook merkbaar. Dit dui alles daarop dat 
die gunstige historiese oomblik vir kulturele versoening baie vinnig besig is om verby te gaan. 
En wat is dan ons voorland? Die gevaar is dat die gebrek aan kulturele versoening selfs daartoe 
kan lei dat die politieke versoening kan ontrafel. 
 Wat het dit alles met musiek te doen? In die hoofdeel van die artikel word probeer om ’n 
verband te lê tussen menswaardigheid as een van die steunpilare waarop ’n moderne demokrasie 
staan, en die gedagte dat die vermoë om musiek te maak een van die elemente van daardie 
menswaardigheid is. Dit word weer verbind met die gedagte dat die mens se musikale vermoë 
nie net tot ’n ryk diversiteit lei nie maar ook ’n unieke potensiaal tot versoening bevat. Uiteindelik 
word dit alles in verband gebring met die oordeel dat die strewe na kulturele versoening en ware 
multikulturalisme ’n taak is wat deur die geskiedenis aan ons in Suid-Afrika opgedra is en ten 
beste binne die konteks van ’n demokratiese staat gerealiseer kan word. 

1. DEMOKRASIE EN MENSWAARDIGHEID

Diegene wat beweer dat die totstandkoming van ’n politieke skikking in Suid-Afrika ’n wonderwerk 
was, voeg dikwels daaraan toe dat hierdie wonderwerk moontlik gemaak is deur die feit dat die 
hoofonderhandelaars en hulle ondersteuners dit op die gemeenskaplike basis van die Christelike 
geloof gedoen het. Deur mekaar as geloofsgenote te aanvaar, deur die ander een primêr as broer 
of suster in Christus, of as medeskepsel na die beeld van God te sien, was dit moontlik om bo-oor 
die verdelende historiese, ideologiese, rasse- en kulturele kloof heen te kyk, ook oor die 
vernederinge en skuld van die verlede heen. Of hierdie interpretasie van ons geskiedenis oortuigend 

3 Die enkele poging wat daar wel op die gebied van musiekopvoeding was (sien Hauptfl eisch 1993) is 
bepaal deur pragmatisme (om dit sag te stel) en het geensins op ’n deurdagte fi losofi ese fondament 
berus nie. Sien in hierdie verband Lüdemann (1994).



644

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

is of nie, is nie nou ter sake nie. Wat wel belangrik is, is dat politieke versoening ’n werklikheid 
geword het, omdat daar ’n basis van menslikheid gevind is waarop ’n gesamentlike toekoms 
gebou kon word. Hierdie basis sou ook met die sekulêre begrip menswaardigheid gekarakteriseer 
kon word.4 Daar sou dan beweer kon word dat die onvoorwaardelike erkenning van mekaar se 
menswaardigheid die basis was waarop die skikking bereik is en dat dít die waarde is waarop ons 
demokrasie nog steeds staan. Afdeling 1.a. van ons Grondwet stel menswaardigheid dan ook as 
die eerste waarde waarop die Republiek van Suid-Afrika gevestig is.5 Hiermee behoort Suid-Afrika 
tot daardie eksklusiewe groep moderne demokratiese state wat menswaardigheid en menseregte 
onvoorwaardelik erken en respekteer.
 Vir die verdere bespreking word menswaardigheid nie soseer as ’n staatkundige begrip nie, 
maar eerder as ’n etiese begrip behandel. En dit is op hierdie vlak dat daar gepoog word om 
menswaardigheid en musiek met mekaar in verband te bring.

2. MENSWAARDIGHEID EN MUSIEK

Terwyl die begrip menswaardigheid sy staatkundige beslag in die era van die Verligting gekry 
het (byvoorbeeld die Franse Revolusie en die Amerikaanse Grondwet), en hoewel die oorsprong 
daarvan fi losofi ese en godsdienstige wortels het wat terugreik tot by die antieke Grieke en die Ou 
Testament (byvoorbeeld Genesis 1, 27), het dit ook ’n paleo-antropologiese dimensie, wat selde 
genoem word.6 Wat daarmee bedoel word, is dat die vermoë tot simboliese denke waarskynlik 
die belangrikste mylpaal was wat die mens, Homo sapiens, in sy lang evolusie behaal het en wat 
hom onderskei van vroeër geslagte van die Homo genus.7 Vondse van skulpkrale en bewyse vir 
die gebruik van oker in grotte soos Blombos in die Suid-Kaap dui op sulke simboliese gedrag by 
mense van die middel steentydperk ongeveer 75 duisend jaar gelede (Henshilwood: 2006). 
 Wanneer dit by musiek kom, is sommige paleo-antropoloë van mening dat dit ’n gemeen-
skaplike oorsprong saam met taal in die biologiese evolusie van die mens het en by die vroeë 
hominides op dieselfde strukture in die brein berus het (sien byvoorbeeld Mithen 2005). Met die 
koms van Homo sapiens het hierdie twee komponente elkeen in ’n eie rigting begin ontwikkel 
tot onderskeidelik volwaardige simboliese vermoëns, elkeen gebaseer op ’n eie stel modules of 
netwerke in die brein.8 Vir die huidige bespreking is die detail van hierdie bevindings nie so 
belangrik as die gedagte dat die vol ontwikkelde vermoë tot simboliese denke die uitstaande 
kenmerk is wat die mens van die dier onderskei nie.9 Deur middel van taal, musiek en ander 

4 Daar is seker ook diegene wat die gees van ubuntu in hierdie verband sou wou noem.
5 1. The Republic of South Africa is one, sovereign, democratic state founded on the following values: 

a. Human dignity, the achievement of equality and the advancement of human rights and freedoms. 
[…]

6 Hans Küng (1990: 75-79, 81) wys daarop dat dit problematies is om menswaardigheid as ’n absoluut 
en onvoorwaardelik geldige waarde te bepaal sonder verwysing na ’n religieuse instansie. Ook die 
benadering wat in hierdie artikel voorgestel word kan dus nie aanspraak maak op absolute geldigheid 
nie, maar steun nietemin op die baie wye aanvaarding van die begrip as ’n waarde in ons hedendaagse 
kultuur. 

7 Richerson en Boyd (2005: 144) stel dit so: “Language is often given pride of place as the watershed 
between humans and other animals …” Taal moet in hierdie verband beskou word as maar één vorm 
van simboliese denke.

8 Sien bv. Cross (2001), Mithen (2005: 263-265) en Levitin (2006: 81-108).
9 Sien in hierdie verband Wolfgang Suppan se beskrywing van die grondslae van die antropologie as 

dissipline, waarvolgens “die mens nie in vergelyking met of in betrekking tot God interpreteer word 
nie, maar [...] waar eerder na die wesensverskille tussen mens en dier gevra word” (1984:19). 



645

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

simboliese gedrag tree die mens in interaksie met sy10 medemens en met sy omgewing en sodoende 
skep hy sy wêreld. Hierdie aktiwiteit dra terselfdertyd by tot die vorming van sy identiteit as mens. 
En daar kan beweer word dat van hierdie oomblik af die mens ’n aanspraak het op menswaar-
digheid. Om te kan praat en om musiek te kan maak, is van die gedragsvorme waardeur die mens 
waarlik mens word, waardeur hy sy menslikheid uitleef en waardeur hy hom eintlik eers onderskei 
van die dier. Taal en musiek dra dus by tot die menswaardigheid van menslike bestaan. Hierdie 
gedagte kan veralgemeen word om ook vandag nog van toepassing te wees: ek erken die ander 
se menswaardigheid in sy taal en in sy musiek. Of andersom: in sy taal en in sy musiek artikuleer 
die ander sy menswaardigheid, ook teenoor my. En hierdie verband tussen menswaardigheid en 
musiek stel ’n basis beskikbaar waarop musikale diversiteit ook in ons tyd bespreek en weë tot 
kulturele versoening gevind kan word. 
 Die verskil tussen taal en musiek op hierdie vroeë stadium van die mens se geskiedenis word 
deur die musiekantropoloog Wolfgang Suppan, met erkenning aan Alain Danielou, as volg 
gesien:

 [T]erwyl gesproke taal ontstaan het uit die behoefte tot intermenslike kommunikasie blyk dit 
dat ritmiese en melodiese klankvorme in die eerste instansie ontstaan het om emosionele 
toestande te skep wat kommunikasie met die onsigbare wêreld, die wêreld van gode, geeste 
en demone as doel het. [...] By alle kulture is musikale vorme identies met ritmiese, modale 
of melodiese vorme van klank wat daarop gemik is om toestande van ekstase te skep... (Suppan 
1984: 27)11

Die vermaarde Amerikaanse musikoloog Gary Tomlinson (2005) gaan nog ’n stap verder as hy 
suggereer: 

 Metaphysics may have come into being as a consequence of [the] emergence of the modern 
language-music complex and the specifi c, novel roles of music in it. Which is to say that 
music and the metaphysical imagination may share at deep levels a structure refl ecting the 
long evolution evident in the layering of music. Modern music, emerging alongside modern 
language, may have brought metaphysics into being as the noumenal object it now 
designated. 

Die redes vir die oorsprong van musiek is een van die groot raaisels in evolusionêre paleo-
antropologie. Terwyl sommige wetenskaplikes dit as ’n bykomstigheid tot ander evolusionêre 
aanpassings beskou, as ’n sogenaamde “spandrel”, is ander wetenskaplikes weer van mening dat 
musikale vermoë wel as ’n aanpassing verstaan moet word. Hulle stem net nie saam oor watter 
soort aanpassing nie. Naas die verduidelikings van Suppan en Tomlinson hierbo is daar menings 
dat musiek onstaan het om sosiale interaksie tussen mense te vergemaklik: byvoorbeeld in die 
vorm van moeder-kind-verhoudings (ons sou vandag onder andere van wiegeliedjies praat) of ter 
wille van geweldlose konfl ikoplossing of sosiale kritiek, sonder nadeel vir die individu wat dit 
uitspreek. Weereens is dit hier nie die plek om die meriete van die verskillende opvattings te 
debatteer nie. Beide die “magiese” en die “sosiale” modelle verskaf egter insigte oor musikale 
gedrag wat vir ons onderwerp van belang kan wees.

10 Vanselfsprekend sluit die manlike vorm in hierdie artikel altyd die vroulike in.
11 Alle vertalings is dié van die outeur. Funksies van musiek wat die doel het om met die onsigbare wêreld 

te kommunikeer, word vir die doel van hiedie artikel magiese funksies genoem.



646

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

3. MUSIEK EN VERSOENING

’n Vergelyking tussen taal en musiek moet vanuit vandag se perspektief nog ’n ander faktor 
verreken. In ons huidige kulturele en politieke klimaat het taal (en taalbeleid) weer tot ’n twispunt 
opgevlam. In hierdie verband gebeur dit maklik dat taal tot ’n neutrale kommunikasiemedium 
gereduseer word, so asof dit nie saak maak in watter taal jy kommunikeer nie, solank die nodige 
inligting oorgedra word. Of hierdie benadering teen kritiek standhoudend is of nie, is nie nou ter 
sake nie. Uit die bespreking tot dusver behoort dit egter duidelik te wees dat, wanneer dit om 
musiek gaan, die saak anders daaruit sien. Musiek is nie eenvoudig ’n neutrale kommunikasie-
medium nie: ’n musikale uiting is altyd veelvlakkig of meerdimensioneel van aard. Daar is minstens 
vier sulke vlakke ter sprake: die individuele profi el (musikoloë praat van die vorm en struktuur 
van musiek), die styl, die konteks en die etos van die uiting. Dis maklik om die eerste vlak te 
verstaan. Dit het te doen met die strukturele eienskappe van die musiek en hoe dit telkens tot ’n 
sinvolle of samehangende geheel gevorm word, byvoorbeeld die verskil tussen Sarie Marais en 
Jan Pierewiet of die verskil tussen die derde en vyfde simfonieë van Beethoven. 
 Die tweede vlak, naamlik styl, kan ewe maklik herken word, reeds deur iemand met slegs 
beperkte ervaring. Soos vorm en struktuur kan ook styl wetenskaplik ontleed word. In daardie 
sin verteenwoordig dit een van die belangrikste terreine van ondersoek in die musiekwetenskap. 
Dit kom alles daarop neer dat wat gesê word telkens so belangrik is soos hoe dit gesê word. Styl 
is dus ’n inherente element van alle musikale kommunikasie. Gevolglik lê ’n deel van die betekenis 
van ’n musikale kommunikasie in die styl waarin dit voorkom en kan nie daarvan losgemaak 
word nie. Styl is tot ’n groot mate geanker in ’n sosiale omgewing, dit kan gesien word as 
uitdrukking van die aspirasies van ’n hele tydperk of samelewing, of alternatiewelik ook van ’n 
kleiner groep mense, soos byvoorbeeld ’n bepaalde subkultuur. (Dit staan in verband met die 
“sosiale” paleo-antropologiese model hierbo.) Daarom is ’n deel van die betekenis van ’n werk 
van byvoorbeeld Bach geleë in dit wat ons die Barokstyl noem, net soos ’n deel van die betekenis 
van ’n bepaalde stuk moderne musiek óf daarin geleë kan wees dat dit tot die ruk-en-pluk-styl 
(“rock and roll”)-styl van Elvis Presley óf die avant-gardestyl van Karlheinz Stockhausen 
hoort. 
 Tot ’n mate sou ’n mens hierdie verhouding kon vergelyk met taal. Barokmusiek praat nou 
eenmaal ’n ander taal as ruk-en-pluk, en dít verskil weer hemelsbreed van die avant-garde-”taal”. 
Op ’n soortgelyke wyse sal ’n mens moet onderskei tussen byvoorbeeld Westerse en Afrikamusiek. 
Etniese verskille sal in hierdie geval op die voorgrond wees. Maar dit is waar die analogie met 
taal ophou. Want die inhoud van ’n uiting kan nie losgemaak word van sy styl nie. Daarom kan 
musiek nie van een styl na ’n ander een vertaal word nie. Andersom gestel: dieselfde uitspraak 
kan nie in verskillende style gemaak word nie. Terwyl Alexander Solzhenitsyn se The Gulag 
Archipelago in ’n Engelse vertaling gelees kan word en die leser tot ’n baie hoë mate onder die 
indruk van die verhaal in sy oorspronklike vorm kan kom, is ’n vertaling van Sjostakowitsj se 
sosialisties-realistiese Vyfde Simfonie in die tipies Engelse styl van Benjamin Britten ’n absurde 
idee. 
 Ewe goed ontleedbaar is die kulturele konteks waarbinne ’n musikale uiting gemaak word. 
Om dit eenvoudig te stel: dat verskillende kontekste die betekenis van ’n stuk musiek heeltemal 
uiteenlopend kan bepaal sonder die verandering van ’n enkele noot kan met die volgende 
denkbeeldige scenario verduidelik word. Stel jou ’n toneel voor waar Die Stem van Suid-Afrika 
tydens ’n republiekfeesviering in 1966 gesing word en vergelyk dit met ’n toneel waar dieselfde 
lied vandag op Loftus Versfeld in Pretoria tydens ’n rugbytoetswedstryd gesing word. Die bekende 
FAK-lied “O, Boereplaas” verteenwoordig ’n soortgelyke voorbeeld. ’n Afrikaanssprekende 



647

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

persoon wat hom/haar met die patriotiese sentimente van hierdie lied vereenselwig, sal moeilik 
aanvaar dat die lied gebruik maak van ’n ou Duitse volkswysie wat veral bekend geword het in 
die vorm van die kleinburgerlike negentiende eeuse Duitse Kerslied “O Tannenbaum”.12 
 ’n Derde voorbeeld om die belangrikheid van konteks vir die betekenis van musiek te illustreer 
is in ’n onlangse navorsingsprojek uitgewys. In dié projek is ondersoek ingestel na die verskuiwings 
in betekenis wat die oratorium Messiah van G. F. Händel in Suid-Afrika ondergaan het (Cockburn 
2009). Daarvolgens word die eerste uitvoerings van die werk in die vroeë negentiende eeu gebruik 
om die Britse koloniale heerskappy te vier, en Kaapstad word sodoende as ‘t ware ’n soort “home 
away from home”, terwyl uitvoerings van die werk deur swart studente by Engelse sendingstasies 
in die Oos-Kaap gedurende die laat negentiende eeu die superioriteit van die Britse of Europese 
kultuur in Afrika simboliseer. Daarenteen bevat uitvoerings van Messiah in Soweto in die eerste 
helfte van die twintigste eeu duidelike ondertone van swart bevryding. Dit is duidelik dat hierdie 
betekenis van die musiek nie soseer in die struktuur daarvan geleë is nie as eerder in die diskoers 
waarin die musiek op ’n bepaalde manier neerslag vind.
 Daar kom egter nog ’n vierde vlak by, wat daartoe bydra dat ’n musikale uiting nie neutraal 
is nie. Dit is ’n inherente deel van sowel die styl as die individuele profi el. Hierdie faktor kan etos 
genoem word. Dit het daarmee te make dat ’n mens nie na musiek kan luister sonder om daaroor 
te oordeel, of sonder ’n kritiese ingesteldheid nie, al is dit net of jy daarvan hou, of dit vir jou 
mooi is, of nie. Op ’n meer gesofi stikeerde vlak gaan dit oor die vraag na skoonheid, waarheid, 
menslikheid, verhewenheid, pretensie, trivialiteit, banaliteit, verbeeldingloosheid of dergelike 
positiewe of negatiewe kriteria. (Dit staan in verband met die “magiese” paleo-antropologiese 
model.) Hierdie faktor is die moeilikste om wetenskaplik te beskryf, omdat dit nie empiries bepaal 
kan word nie. Daarom is dit die onderwerp van ’n filosofiese subdissipline, naamlik die 
musiekestetika. Individuele profi el, styl, konteks en etos deurdring mekaar en kan nie van mekaar 
losgemaak word nie. Die relatiewe prominensie van elk van die vier vlakke is nie vooraf bepaal 
nie, soms kan één meer prominent wees, soms ’n ander. Ter wille van ontleding, logiese redenasie 
of vir die doel van onderrig kan die vier dalk in ’n vierhoeksverhouding gevries en elkeen 
afsonderlik bestudeer word, maar in die praktyk kan hulle nie van mekaar geïsoleer word nie. Die 
inhoud van ’n musikale uiting kan dus slegs verstaan word as die vier aspekte gesamentlik in 
aanmerking geneem word. Hierdie stelling word gemaak met die volle wete dat dit kontroversieel 
is, veral ook in die lig van ’n gebrek aan eenstemmigheid daaroor of a) daar hoegenaamd universeel 
toepasbare kenmerke in musiek bestaan en b) hoe die kwessie van waardeverskille aangespreek 
behoort te word.13 
 Dit is hierdie eiesoortige kompleksiteit van musiek wat in enige gesprek oor kulturele 
diversiteit in aanmerking geneem moet word. Dit is ’n kompleksiteit wat anders is as dié van die 
sosiale of politieke terrein. Ook die terrein van taal sien anders daaruit. Daar kan byvoorbeeld nie 
– soos by taal – elf amptelike musiekstyle in die grondwet verskans word nie. Musikale diversiteit 
is ook nie – soos dit op die oog af in die Suid-Afrikaanse konteks mag lyk – beperk tot etniese 
verskille nie, hoe belangrik laasgenoemde ook al mag wees. ’n Diversiteit van style kan net so 
aangetref word binne een etniese groep. In geheel gesien is sulke “intra-etniese” diversiteit dikwels 
meer verdelend as “inter-etniese” diversiteit. Hierdie punt kan nie sterk genoeg beklemtoon word 
nie, want dit is iets wat beleidmakers buite die terrein van die musiek waarskynlik moeilik verstaan. 
En dit moet verder beklemtoon word dat die verskille tussen die “populêre” en die “klassieke” 

12 Die wysie dien ook as melodie vir die amptelike lied van die Amerikaanse staat Maryland en vir die 
lied “The Red Flag” van die Britse Arbeidersparty.

13 Sien die onderskeie besprekings later in die artikel. 



648

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

style van musiek veel groter is en duideliker afgebaken kan word as in die geval van letterkunde, 
drama, fi lm of visuele kuns. Daarom kan modelle van hoe om met diversiteit om te gaan nie op 
simplistiese wyse van een terrein na die ander oorgedra word nie. So kan die model van 
veeltaligheid, wat op sy eie terrein bitter nodig is in ons land, nie voetstoots op die musikale terrein 
oorgedra word, soos dit in sommige skoolhandboeke wel gedoen word nie.
 Musikale diversiteit omvat ’n ryker verskeidenheid van style en vorme as die diversiteit van 
die wêreld se tale. Dit getuig van die mens se haas oneindige kreatiwiteit, ’n eienskap waarin hy 
sy menswees tot volle uitdrukking bring. Maar hierdie diversiteit bevat terselfdertyd ’n enorme 
konfl ikpotensiaal. Dink maar aan die konfl ik wat binne een gesin veroorsaak word deur verskillende 
musiekopvattings tussen ouers en kinders en dink aan die effek as hierdie enkele geval op die 
vlak van ’n hele samelewing vermenigvuldig word. Selfs kerke het al geskeur op grond van 
verskillende opvattings oor watter musiek in die erediens hoort en watter nie. Die verskuiwingslyn 
(om ’n geologiese term te gebruik) tussen die charismatiese en die sogenaamde hoofstroom 
(“mainstream”) kerke in ons tyd loop tot ’n baie groot mate langs die implementering van musikale 
voorkeure. Die rede vir hierdie konfl ikpotensiaal lê in die geïntegreerdheid van die vorm en 
struktuur, die styl en die etos van musiek, sodat byvoorbeeld selfs die keuse van ’n bepaalde 
instrument vir ’n bepaalde funksie dikwels nie ’n neutrale besluit is nie, maar gelaai is met stilistiese 
implikasies en veral met implikasies wat met die etos van die betrokke musiek te doen het. Die 
ooglopende voorbeeld hiervoor is die stryd tussen die voorkeur vir orrel of “rock band” in die 
erediens. 
 In die geval van etniese verskille kan die verdelende potensiaal so ver gaan dat daar by lede 
van een kultuurgroep totale onbegrip mag heers ten opsigte van ’n ander groep se musiek, soos 
by sommige vroeë Europese ontdekkers en reisigers, wat na Afrika (of die eilande in die Stille 
Oseaan) gekom het en die plaaslike musiek as “onverstaanbare gehuil” (Schneider 1979: 13) 
afgemaak en dit as bevestiging van hul ander vooropgestelde negatiewe opvattings oor die inwoners 
van dié “donker kontinent” gesien het. Onnodig om by te voeg dat dit ook hulle gevoel van 
superioriteit ten opsigte van hul eie musiek versterk het.14 Dat sulke opvattings ook neerslag 
gevind het in die aanbieding van musiek as ’n vak aan Suid-Afrikaanse skole, verbaas natuurlik 
glad nie (vgl. Hoskyn 1960). Die ander kant van die spektrum word verteenwoordig deur swart 
nasionaliste (en hul wit meelopers) wat die opvatting huldig dat Westerse kunsmusiek geen plek 
in Suid-Afrika het nie omdat dit “elitisties” en “ingevoer” is en dan ná 1994 hulle idees in die 
praktyk omgesit het deur alle operahuise en simfonieorkeste in die land te probeer sluit. In dié 
proses het hulle die feit geïgnoreer dat a) Westerse musiek in die vorm van byvoorbeeld die 
Geneefse psalms van die heel oudste soorte musiek is wat tot vandag toe in Suid-Afrika beoefen 
word en dus veel groter aanspraak daarop het om as inheems gereken te word as byvoorbeeld 
jazz, popmusiek of kwaito, wat op ’n veel later stadium na Suid-Afrika ingevoer is, en b) dat 
simfoniese kunsmusiek en 19de eeuse opera vanuit dieselfde verligte en bourgeois gees gebore 
is as ons grondwet en dus presies dieselfde aspirasies verklank. Die ooglopende voorbeelde in 
hierdie verband is Beethoven se Negende Simfonie en sy opera Fidelio.
 Wat hierdie twee voorbeelde illustreer, is die betreurenswaardige realiteit dat die reeds 
komplekse onderlinge verhouding van musikale komponente dikwels nog meer ingewikkeld 
gemaak word deur musiek ook nog in te span vir politieke of ideologiese doelstellings. Sommige 
musikoloë sal selfs beweer dat politieke of ideologiese doelstellings ’n inherente komponent van 
alle musiek is en dus deel uitmaak van die betrokke musiek se etos. Of hierdie komponent inherent 
is en of dit bloot op assosiasie berus, is ’n vraag wat nie hier opgevolg hoef te word nie. Wat ook 

14 Sien Schneider (1979): 12; Storck (1910: 13, 19).



649

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

al die geval is, die belangrike punt vir die huidige bespreking is dat sulke faktore die konfl ik-
potensiaal van musiek net nog verder kan verhoog. Dat die Nazi’s die musiek van Wagner en 
Bruckner as oer-Germaans gestileer en dan vir hul eie rassistiese ideologie gekaap het, word deur 
Joodse musiekliefhebbers tot vandag toe as so afstootlik ervaar dat dit nog steeds kontroversieel 
is om musiek van Wagner in Israel uit te voer. Om soortgelyke redes vind baie jong Afrikaners 
dit vandag onmoontlik om hulle met die patriotiese liedere in die FAK Sangbundel te vereenselwig. 
President Jacob Zuma se omstrede masjiengeweerlied Umshini Wami, met die uiteenlopende 
sentimente wat dit by verskillende sektore van ons bevolking oproep, is ’n verdere voorbeeld 
hiervan. 
 Gegewe hierdie skynbaar onoorkombare verskille ten opsigte van musiek ontstaan die vraag: 
is kommunikasie oor die grense heen, is dialoog of selfs versoening enigsins moontlik? Is die 
uiteinde nie maar musiek op die laagste gemene deler nie, en daarmee gepaard marginalisering 
van alle ander soorte musiek tot eksklusiewe hoekies en nisse waar dit niemand aanstoot gee nie? 
Is dit per slot van sake slegs kommersiële oorwegings wat bepaal of ’n sekere soort musiek gehoor 
word of nie? Presies dit is wat die uiteindelike uitkoms van die vak Kuns en Kultuur aan ons skole 
is en dit is ook die uitkoms van die uitsaaipraktyk in ons elektroniese media, veral televisie. Maar 
hierdie toedrag van sake is nie vanselfsprekend of onomkeerbaar nie, dit is moontlik om dit te 
verander. 
 Die erkende manier om ’n dialoog te voer is om dit op een of ander gemeenskaplike idee of 
belang te baseer.15 Hierdie benadering is egter baie meer problematies as wat dit op die oog af 
mag lyk. Die vraag is of daar in die geval van musiek hoegenaamd so iets soos ’n gedeelde basis 
bestaan, waarop dialoog en versoening dan gebou kan word. Daar is naamlik ’n wydverspreide 
opvatting, veral in die werk van meer onlangse musikoloë, dat daar geen universeel aanwendbare 
kriteria is wat vir alle musiek geldig is nie en dat daar dus geen fundamentele gemeenskaplikhede 
op alle musiek van toepassing gemaak kan word nie. Die argumente vir en teen hierdie opvatting 
kan nie hier weergegee word nie. Daar sal net ’n kort aanduiding gegee word waaroor die 
meningsverskil gaan. In hierdie verband verwys Nils Wallin et al. (2000: 13-14) na 

 […] the common viewpoint in musicology that maintains that the search for musical universals 
is a fruitless endeavour not (merely) because the enterprise is marred by biological determinism 
but because there are no universals to be found … 

Reeds John Blacking (1976: 108) beskryf dié opvatting as volg (egter sonder om dit self te 
deel):

 [...] there is no possibility of any universal theory of musical behaviour, and no hope of cross-
cultural communication.

Dat die kwessie nie net op musiek betrekking het nie, maar ook op kultuur in die breë, verduidelik 
Richard Middleton as volg:

 Is culture a human universal, and if so, is it ethically or aesthetically normative or merely a 
capacity that is ontologically given? Alternatively, can culture only be thought of relative to 
history, place, and context, and if so, are cultures radically noncomparable? If the latter is 
the case, judgment across boundaries – which, in today‘s fragmented, fl uid societies, can be 
quite localized – would seem to be ruled out, let alone general projects of human emancipation. 
But if culture is taken to be a putative substantive universal, it is hard to avoid the elitism of 
Arnold, T.S. Elliot and other proponents of traditional Kulturkritik. (Middleton 2003: 6)

15 Die eerste afdeling van hierdie artikel het ’n voorbeeld hiervan gegee.



650

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Dat die soeke na ’n gemeenskaplike basis of universeel geldige kriteria op sigself reeds ’n 
twyfelagtige onderneming is en dat dit ’n houding weerspieël wat eerder by modernistiese as 
postmodernistiese denke pas, hoef dus hier nie breedvoerig bespreek te word nie. Elizabeth Deeds 
Ermarth se treffende samevatting van hierdie twee houdings moet deeglik in ons redenasie verreken 
word, veral omdat ons musiek as ’n mensgemaakte verskynsel beskou: 

 [Modernity] is tantamount to the assertion that a common denominator can be found for all 
systems of belief and value; that the world is a unifi ed fi eld, explicable by a single explanatory 
system. [...] Postmodernism is the condition of coping without these absolute common 
denominators ... (Ermarth 1998: 587)

Om dialoog en versoening in die lig hiervan dan te baseer op uitsprake soos dat musiek die 
universele taal is, is gevolglik naïef en ignoreer die kompleksiteit van die probleem. Afgesien van 
die teoretiese voorbehoude teen hierdie uitspraak wys die praktiese voorbeelde van konfl ik hierbo 
genoem mos juis dat musiek nie ’n universeel verstaanbare taal is nie. Is dit in die lig van hierdie 
voorbehoude dan nog enigsins sinvol om te probeer om die dialoog op ’n gemeenskaplike 
vertrekpunt te baseer? Die uitweg wat hom voordoen, is om in ons soeke na ’n verbindende basis 
nie na musiek as kultuurproduk te kyk nie, maar eerder na die mens se vermoë om musiek te kan 
maak, te hoor en te verstaan. Ons moet dus van die kulturele na die biologiese vlak beweeg om 
by hierdie standpunt uit te kom. Hierdie vermoë is die enigste eienskap in verband met musiek 
wat universeel is en verskaf gevolglik die enigste gemeenskaplike basis waarop ’n gesprek oor 
versoening van musikale diversiteit (en konfl ik) moontlik is. Ook Wallin et al. (2000: 13) ondersteun 
hierdie benadering, egter sonder om na postmodernistiese denke te verwys en sonder om die 
koppeling met menswaardigheid te maak:

 Since Chomsky, linguistics has been preoccupied with the study of universals, both 
grammatical and phonological. In the case of ethnomusicology, universals have been a subject 
of great skepticism, as they are seen as smacking too much of biological determinism, and 
therefore denying the importance of historical forces and cultural traditions in explaining the 
properties of musical systems and musical behavior. However, the contemporary biocultural 
view of social behavior [...] calls for a balance between genetic constraints on the one hand, 
and historical contingencies on the other. The idea of musical universals does nothing if not 
place all of humankind on equal ground, acting as a biological safeguard against ethnocentric 
notions of musical superiority. In this balancing act between biological constraints and 
historical forces, the notion of musical universals merely provides a focus on the unity that 
underlies the great diversity present in the world’s musical systems, and attributes this unity 
to neural constraints underlying musical processing. 

Dit is in hierdie gees dat die mens se vermoë om musiek te maak en te verstaan as basis kan dien 
vir ’n dialoog wat uiteindelik tot versoening kan lei. In die fokus op musikaliteit as vermoë gaan 
dit egter nie om blote potensialiteit nie, maar om die realisering daarvan in die vorm van “musikale 
gedrag”, soos dit in die antropologie genoem word. Want pure potensialiteit gee aanleiding tot ’n 
radikale vorm van relativisme. Daarenteen gee die mens deur die aktualisering van sy musikale 
vermoë tot musikale gedrag (van watter aard ook al) uitdrukking aan sy menswees, aan sy aanspraak 
op menswaardigheid. Gevolglik bevat die moontlikheid om ’n koppeling tussen musiek en 
menswaardigheid te bewerkstellig, soos dit in hierdie bespreking bepleit word, ’n unieke potensiaal 
en dit moet vorentoe in al sy moontlikhede en implikasies ontgin word om vanuit die perspektief 



651

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

van musiek ’n bydrae tot die breër gesprek oor kulturele versoening te kan maak.16 Menswaar-
digheid is tog immers ’n kriterium of norm wat ook in postmodernistiese denke nie onder 
verdenking is nie.
 Die belangrikste punt wat uit hierdie koppeling vloei, is dat ek as mens ook in die geval van 
teenoorgestelde standpunte omtrent musiek vry is om die ander se menswaardigheid voorop te 
stel en te respekteer. Dit beteken dat ek kan en moet erken dat die ander sy menswees deur middel 
van musiek tot uitdrukking bring ongeag die soort musiek waarmee hy identifi seer. Net soos ek 
die menswaardigheid van die ander moet respekteer sonder aansien des persoons, so moet ek die 
musiek respekteer waarmee hy kies om te identifi seer of kies om sy identiteit mee te artikuleer. 
Hierdie ingesteldheid verskaf ’n eerste basis vir dialoog. Op hierdie vlak van die dialoog gaan dit 
nie om my mening nie. Ek luister na wat die ander vir my wil sê deur middel van sy musiek, ek 
probeer vasstel hoe ’n bepaalde struktuur van klanke vir hom betekenisvol word, of waarin die 
betekenis en waarde van sy musiek vir hom bestaan. ’n Mens sal seker heelwat verrassende 
antwoorde kry as jy goed genoeg na die ander luister. Die volgende aanhaling is ’n voorbeeld: 
 “Pure art only occurs when the artist achieves complete balance, a oneness with creation 

…” 

Dit is nie Mozart of iemand wat oor Mozart skryf, wat hier aan die woord is nie, maar Errol 
Cuddumbey, ’n jazz komponis uit Port Elizabeth (Goosen 1999: 130).
  Om naïwiteit te vermy, beteken egter ook om nie uit die oog te verloor dat menswaardigheid 
nie die enigste kriterium is wat die mens van die dier onderskei nie. Menswees het ook skadukante 
wat nie by diere voorkom nie. Hier kan verwys word na keuses wat die mens maak om die 
integriteit van sy medemens te skend, soos byvoorbeeld diefstal, verkragting of moord. Dit is 
gedrag waaraan diere hulle nie skuldig maak nie. Sonder om op die terrein van die etiek as 
wetenskap te wil oortree, kan beweer word dat die mens ook in staat is om negatiewe gedrag deur 
middel van musiek te artikuleer. Net soos musiek daardie sentimente kan artikuleer wat Cuddumbey 
hierbo noem, of dié waarna in die volgende aanhaling verwys word:17 

 Music is a moral law. It gives a soul to the universe, wings to the mind, fl ight to the imagination, 
a charm to sadness, gaiety and life to everything. It is the essence of order, and leads to all 
that is good, just and beautiful, of which it is the invisible, but nevertheless dazzling, 
passionate, and eternal form. (Plato s.d.)

net so kan dit ook sentimente soos byvoorbeeld aggressie, seksisme of infantiele drange artikuleer. 
Hoe musiek gebruik kan word om ter wille van politieke doelstellings die massas op te sweep is 
nie vir die eerste of laaste keer in die geskiedenis deur die Nazi’s bewys nie. Dit is waarom die 
etos-komponent nie buite rekening gelaat mag word nie. Daarom moet beklemtoon word: dit sal 
naïef wees om hierdie misbruik van musiek nie in die dialoog te verreken nie. Maar net soos ek 
ook die menswaardigheid van ’n misdadiger moet respekteer, so moet ek die reg van die ander 
respekteer om die sentimente van sy keuse musikaal te artikuleer, al druis dit teen my etos en my 
waardesisteem in. Dit beteken egter dat die dialoog ook nog op ’n tweede vlak moet geskied. 

16 Vgl. in hierdie verband Hans Küng se uitspraak dat die mens se potensiaal om ’n meer menslike en 
omgewingsbewuste samelewing te skep nog beter benut kan word: “Der Mensch muß sein menschliches 
Potential für eine möglichst humane Gesellschaft und intakte Umwelt anders ausschöpfen, als dies 
bisher der Fall war. Denn seine aktivierbaren Möglichkeiten an Humanität sind größer als sein Ist-Stand.” 
(1990: 53)

17 Dis ’n aanhaling wat sonder verstrekking van ’n presiese bron aan Plato toegedig word en wat wye 
verspreiding geniet omdat dit in versamelings van populêre aanhalings fi gureer.



652

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Om hierdie vlak te bereik, is dit miskien gepas om na ’n ander terrein te kyk waar etiese 
oorwegings ’n rol speel, naamlik die ekumeniese teologie. Ook op hierdie terrein word daar met 
die vraag geworstel hoe diversiteit verreken kan word en hoe verskillende religieë met mekaar in 
gesprek kan tree. Ook dáár lyk die vooruitsigte dat die verskille ooit uit die weg geruim sal word 
maar baie skraal, behalwe as jy ’n pluralistiese benadering tot godsdiens voorstaan of as jy daal 
na die laagste gemene deler en spesifi eke godsdiens vervang met ’n algemene soort spiritualiteit. 
Dit is egter so dat ekumeniese teoloë al geruime tyd besig is om presies oor hierdie vraagstuk na 
te dink en dit sou dom wees om nie by hulle ervaring aan te knoop nie. ’n Teoloog wat reeds ver 
in hierdie rigting gevorder het, is Hans Küng. Sy poging om dialoog tussen verskillende religieë 
te bevorder word aangespoor deur die besef dat hierdie religieë gesamentlik ’n belangrike bydrae 
kan maak tot wêreldvrede as hulle minstens konsensus kan bereik oor ’n minimum aantal gedeelde 
etiese waardes. Want, sê hy, “ten opsigte van hulle etos is die religieë nou eenmaal nader aan 
mekaar as in hulle dogma” (1990: 16). Dit beteken volgens hom dat dit moontlik is om aan die 
uiters noodsaaklike dialoog oor etiese waardes deel te neem sonder prysgawe van jou dogma en 
sonder prysgawe van ’n gesprek oor die vraag na waarheid. 

 Is daar ’n teologies verantwoordbare weg wat dit vir Christene sowel as andersgelowiges 
moontlik maak om die waarheid van die onderskeidelik ander religieë te aanvaar sonder om 
die waarheid van jou eie religie prys te gee, en daarmee saam jou eie identiteit? (Küng 
1990: 105). 

Die antwoord hierop lê nie daarin dat elke religie slegs hamer op die eie waarheid nie (p. 105), 
of die begrip waarheid afwater deur te beweer dat elke religie op sy eie wyse waar is (p. 106), of, 
derdens, deur te glo dat daar slegs een enkele waarheid is en dat alle religieë op een of ander wyse 
’n deel het van hierdie een waarheid (p. 108) nie. Al drie hierdie benaderings is in die huidige 
postmoderne intellektuele klimaat natuurlik wyd in omloop. Daarenteen behoort die pad vorentoe, 
volgens Küng, eerder te wees dat elke religie in die eerste plek selfkritiek beoefen. Want, soos 
elkeen wat onbevooroordeeld is, weet: “die grens tussen waarheid en onwaarheid is nie by voorbaat 
identies met die grens tussen die eie en die ander religieë nie. [...] Die grense tussen waarheid en 
onwaarheid loop ook telkens deur die eie religie” (p. 109). Dit is dus noodsaaklik dat elke religie 
sy eie skuldgeskiedenis erken. Kritiek teenoor die ander is slegs op die basis van selfkritiek 
verantwoordbaar. Die eensgesindheid wat langs hierdie weg bereik kan word, sal gebou kan word 
op ’n gemeenskaplike verbintenis tot die bevordering van menslikheid en menswaardigheid.18 

18 Die teoloog Klaus Nürnberger verwoord soortgelyke gedagtes wanneer hy skryf: “Usually leaders 
attempt to bring about unity either through imposition or through consensus. Dictators and totalitarian 
states try to forge a united nation by imposing their offi cial ideologies and policies on everybody by 
force of arms, social pressures and psychological manipulations. […] Alternatively one can try to reach 
consensus. Pressure to come to an agreement usually leads to dishonesty. For the sake of peace one 
compromises one’s true convictions. One does not dare to contradict one’s peer group. One does not 
want to antagonise potential partners. One does not want to spoil the party. Where people are free to 
speak their mind, consensus usually remains elusive. Neither of these two forms [leads] to true unity. 
True unity can only be achieved if one does not negate diversity, but accommodates it. […] We should 
give up the idea that unity must be based on consensus. Unity must be based on mutual responsibility 
for the whole, on respect for a different opinion, on the willingness to bear with others, to sacrifi ce for 
others. If that happens, differences can be incredibly creative and enriching. […] That is at least one 
good thing about postmodernism: it is teaching us to appreciate differences and diversity and to refrain 
from pushing everybody and everything into the same mould.” (Nürnberger 2006: 145,146,147)



653

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Sommige van hierdie gedagtes kan baie produktief aangewend word in ons soeke na ’n tweede 
dialoogvlak. Vir hierdie doel is Küng se gedagte baie waardevol dat jy tot die dialoog kan toetree 
sonder om jou spesifi eke aanspraak op waarheid, of, in ons geval, jou spesifi eke etos of estetika, 
te moet prysgee. Dit beteken dat estetiese verskille tussen verskillende soorte musiek nie ontken 
hoef te word nie, dat hulle op hulle naam genoem mag en moet word en dat hulle beslis die 
onderwerp van analise en kritiek moet wees. Die gevolg van so ’n analise en kritiek sal die 
ontdekking wees dat verskillende waardesisteme nie net verskillende prioriteite het nie, maar dat 
in sommige gevalle ’n kriterium, wat in een sisteem ’n hoë prioriteit geniet, in ’n ander sisteem 
miskien glad nie eers aanwesig is nie. Met ander woorde: jy mag maar ’n Barok-, “rock and roll”- 
of avantgarde-aanhanger bly en nogtans tot die dialoog toetree. Die voorbehoud is egter dat dit 
altyd vanuit ’n posisie van selfkritiek moet geskied. Dit beteken dat die aanhanger van elke soort 
musiek die aspirasies en waardes van sy musiek duidelik moet artikuleer en dan hand in eie boesem 
steek om te kyk of sy musiek werklik aan hierdie waardes voldoen en waar daarvan afgewyk 
word. Om Küng in hierdie verband te parafraseer beteken dit dat die grens tussen goeie en swak 
musiek nie by voorbaat identies is met die grens wat een soort musiek van ’n ander skei nie. Om 
dit blatant te stel: “klassieke” musiek is nie identies met goeie en “populêre” met swak musiek 
nie. In alle style is daar goeie en swak musiek. Meer nog: in alle style kan besondere talent en 
selfs genialiteit aangetref word. Om dit te erken, is ’n manier om van vooroordele afstand te doen, 
sonder prysgawe van die eie waardesisteem. Lojaliteit teenoor die musiek waarmee jy jou 
vereenselwig, weerhou jou nie daarvan om ook simpatiek teenoor ander musiek te wees nie. Net 
soos die Christen sal moet erken dat die Middeleeuse kruistogte ’n groot fout was en die boodskap 
van die Evangelie fl agrant weerspreek het, of dat kerklike steun aan die ideologie van apartheid 
heeltemal teenstrydig was met die versoeningsboodskap van die Evangelie, net so sal die aanhanger 
van sogenaamde klassieke musiek sy standpunt moet artikuleer en aan selfkritiek onderwerp. As 
hy byvoorbeeld meen dat klassieke musiek slegs die hoogste estetiese norme verteenwoordig en 
instrumente gevind het wat by uitstek geskik is om hierdie waardes oor te dra, dan sal hy moet 
kan verduidelik waarom daar so dikwels werklik derderangse “orrelstukke” (“organ voluntaries”) 
in eredienste op die “koningin” van musiekinstrumente gespeel word (soos byvoorbeeld die werke 
van die Engelse orrelis en komponis Caleb Simper). Die negentiende eeu het, naas die groot 
meesterwerke van onder andere Beethoven, Schumann, Brahms of Tsjaikofksi ook ’n magdom 
sogenoemde “triviale musiek” opgelewer, wat van presies dieselfde kompositoriese middele en 
instrumente gebruik gemaak het as die genoemde meesters (sien Dahlhaus 1967). En as die 
aanhanger van populêre musiek beweer dat sy musiek werklik “kontemporêr” is omdat dit aktuele 
onderwerpe soos Vigs, diskriminasie, hongersnood, rassisme, geweld, homofobie, oorlog, politieke 
onderdrukking ensovoorts aanspreek, dan sal hy moet verduidelik waarom sy musikale woordeskat 
dan so konvensioneel en konserwatief is. Die avantgarde-aanhanger sal krities na sy musiek moet 
kyk en homself afvra of sy musiek die gewone luisteraar se behoeftes genoeg aanspreek. En die 
aanhanger van rockmusiek sal homself moet vra waarom sy musiek, as dit aanspraak wil maak 
op kunsstatus, dan so dikwels eksplisiet seksistiese musiekvideos gebruik as ’n bemarkingstegniek; 
of waarom oorverdowende volume, wat letterlik skadelik vir die ore is, so ’n belangrike deel van 
sy musikale woordeskat uitmaak. Die lys van voorbeelde sal nog oneindig voortgesit kan word. 
Maar hierdie gevalle behoort al klaar te wys hoe ’n tweede dialoogvlak bereik kan word: slegs 
vanuit ’n posisie van selfkritiek gebaseer op die kriterium van menswaardigheid.
 As daar ruimte vir hierdie twee vlakke in die dialoog geskep word, is dit makliker om met 
’n derde vlak, die gesprek van versoening, te begin. Vanuit ’n posisie van oopheid teenoor die 
ander se aspirasies en vanuit ’n posisie van selfkritiek word dit nou vir my as mens moontlik om 
ook die ander se posisie te bevraagteken, teenstrydighede uit te wys en aan kritiek te onderwerp. 



654

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Nadat ek my eie estetika onder selfkritiek geplaas en dit sodoende gerelativeer het, kan ek ook 
die geldigheid van die ander se uitsprake toets. Want sonder die komponent van kritiek sal die 
dialoog van oppervlakkigheid of oneerlikheid beskuldig kan word. Die fi losoof Roger Scruton 
stel dit nog krasser wanneer hy sy argument teen diegene wat die onderwerp van waardes uit die 
multikulturele kurrikulum wil uitsluit, eindig met die stelling: “Only if we teach the young to 
criticise do we really offer them culture. Otherwise what we call culture is a collective mental 
indolence” (Scruton 2000: 151; eie beklemtoning). Terwyl hierdie aanhaling in die eerste plek na 
opvoeding verwys, kan dit ook op die algemene kulturele terrein van toepassing gemaak word. 
 Die volgende voorbeelde wys hoe die gesprek nou sou kon verloop: As daar kritiek is teen 
die “elitistiese” karakter van kunsmusiek en, in die naam van ’n postmoderne standpunt, as daar 
gepoog word om die grense tussen kuns- en populêre musiek af te breek, nie net in komposisies 
nie maar ook in programsamestelling en selfs in skoolleerplanne, waarom is daar dan juis by 
aanhangers van rockmusiek so ’n sterk klem op die kunsstatus van hulle musiek en ’n afgrensing 
teenoor die “kommersialisme” van sogenaamde popmusiek (vgl. Middleton 2001: 485) en so ’n 
pretensieuse, negentiende-eeuse verheerliking van die kunstenaar as idool? Waarom word die 
term “diva” gebruik vir vroulike sangers van populêre musiek as hulle juis in opposisie is teen 
negentiende eeuse opera, waar hierdie term eintlik tuishoort? Daarenteen sal talle komponiste 
van eietydse kunsmusiek moet antwoord op die kritiek dat hulle musiek skryf wat niemand buite 
hulle eie kring wil hoor nie. Het dit werklik sin om musiek te skryf wat selfs tagtig of honderd 
jaar na sy ontstaan nog steeds ontoeganklik bly? Moet die menswaardigheid van die luisteraar en 
sy reg op verstaanbare musiek nie tot ’n baie groter mate gerespekteer word nie?19 
 Die punt van versoening sal bereik word wanneer daar erkenning is vir die ander se reg op 
sy spesifi eke voorkeure, wanneer die reg op kritiek erken word, en wanneer daar ooreengekom 
kan word dat daar ook ruimte vir verskille is mits hulle erkenning gee aan die menswaardigheid 
van die luisteraar. Versoening bestaan egter nie net uit ’n oomblik van erkenning nie, dit sluit ook 
’n tweede stap in, naamlik aksie. In die geval van musiek sou die spanningsveld tussen die 
verskillende soorte musiek, wat altyd dinamies is, kreatief ontwikkel kon word. Dit beteken dat 
al word die diversiteit nie uitgewis nie, kan verskillende soorte musiek mekaar nogtans beïnvloed. 
So kan dit gebeur dat kunsmusiek bepaalde eienskappe van populêre musiek begin oorneem, soos 
byvoorbeeld luisteraarsvriendelikheid en die aanspreek van onderwerpe van die dag, soos HIV/
Vigs en die ander items op die lys hierbo, onderwerpe waarmee ook jongmense van vandag kan 
identifi seer, sonder om noodwendig in die geykte melodiese en harmoniese progressies van 
popmusiek te moet terugval. Dat kunsmusiek van ’n Westerse styl en Afrikamusiek in ’n wedersyds 
produktiewe verhouding gebring kan word, is teen hierdie tyd al oor en oor bewys in werke soos 
Peter Klatzow (2000) se verwerkings van liedere van Prinses Magogo KaDinizulu. ’n Hele paar 
ander komponiste van beide rasse het met soortgelyke pogings vorendag gekom. En aan die kant 
van populêre musiek sou die uitdaging aanvaar kon word om musiek te skep wat groter waarde 
heg aan oorspronklikheid en tegniese gesofi stikeerdheid en wat sy artistieke beperkthede nie 
verberg agter ’n gordyn van indrukwekkende tegnologie nie. Wat hiermee bedoel word, is nie 
soseer ’n gemeenskaplike “Suid-Afrikaanse” musiekstyl op die laagste gemene deler nie, maar 
die totstandkoming van ’n sterk artistieke (en intellektuele!) middelgrond waar diverse soorte 
musiek op gelyke voet langs mekaar te staan kom sonder om hulle eiesoortigheid prys te gee. In 
hierdie opsig het musiek ’n potensiaal wat moeilik deur ’n “taalbeleid” geëwenaar kan word. Die 

19 In al hierdie oorwegings moet daar telkens duidelik onderskei word tussen die sosiale bestaansreg of 
relevansie (“social validity”) en ideologiese inhoud van ’n bepaalde soort musiek en die estetiese of 
etiese waardebepaling daarvan. Sien in hierdie verband Scruton (1997: 149-150). 



655

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

bestaan van ’n middelgrond sal dan ook ruimte skep vir die meer eksperimentele komponiste om 
nuwe klankmoontlikhede met legitimiteit te verken. In die afwesigheid van so ’n middelgrond 
– of dalk eerder: in die afwesigheid van dekking ten opsigte van die ontstaan van so ’n middelgrond 
– gebeur dit maklik dat musiek soos Bok van Blerk se De la Rey-lied as ’n ernstige bydrae tot die 
nasionale debat opgeneem word.20 Dit is die totstandkoming van ’n artistieke (en, weereens, 
intellektuele!) middelgrond – en nie die verteenwoordigers van die gemene-deler-kultuur nie – wat 
sal bepaal of egte kulturele versoening slaag of nie. Openbare media wat bereid is om blootstelling 
aan sulke pogings te gee is die ander voorvereiste.

4. DIVERSITEIT, DEMOKRASIE, MUSIEK EN VERSOENING

Kulturele, en spesifi ek musikale diversiteit is ’n gegewe in die huidige tyd in Suid-Afrika. Dit het 
geen sin om dit te probeer ontsnap nie of, aan die ander kant, dit te bepleit of op te hemel as die 
katalisator of wondermiddel waarsonder kreatiewe denke en vooruitgang nie moontlik is nie. 
Hoewel ’n mens nie kan beweer dat demokrasie ook ’n gegewe is nie, is dit ondenkbaar dat die 
kulturele diversiteit in Suid-Afrika op enige ander manier aangespreek sal kan word as juis deur 
’n so bestel nie. Trouens, demokrasie verskaf seker die beste raamwerk wat nodig is om kulturele 
diversiteit te akkommodeer. ’n Besinning oor musiek en diversiteit moet in ons geval dus altyd 
binne hierdie demokratiese konteks plaasvind. Dit is ons historiese taak om diverse soorte musiek 
en diverse musiekpraktyke binne ’n demokratiese konteks met mekaar te versoen. 
 Dit is vreemd dat daar min literatuur oor die verhouding tussen musiek en demokrasie bestaan. 
Om hierdie rede het ek my elders taamlik breedvoerig oor ’n sodanige verhouding uitgelaat.21 
Kortliks kom dit daarop neer dat musiek in ’n demokrasie nie noodwendig net “demokratiese 
musiek” impliseer nie, ofte wel dat slegs daardie musiek ’n plek het wat meerderheidsondersteuning 
kan demonstreer. Die demokratiese reg om te verskil, om anders te mag wees, die reg op beskerming 
van minderhede, gee juis aan ’n ryk diversiteit van musiekstyle – hetsy etnies, volksgebonde, 
religieus, populêr, kommersieel, klassiek of eksperimenteel – die legitimiteit wat hulle verdien. 
In ’n demokrasie is daar plek vir musiek wat die behoeftes van die meerderheid aanspreek; daardie 
behoeftes mag nie misken word nie, iets waaraan aanhangers van “klassieke” musiek hulle dikwels 
skuldig maak. Aan die ander kant is dit gewoon menslik “dat daar ook musiek sal wees wat die 
alledaagse behoeftes van die meerderheid probeer transendeer en sodoende ’n kritiese afstand ten 
opsigte van die meerderheid handhaaf” (Lüdemann 2003: 270). Ook sulke musiek het legitimiteit, 
al kan dit nie deur demokratiese prosedures bepaal word nie. En dit is van die allergrootste belang 
om te verstaan dat sulke musiek nie per defi nisie “ondemokraties” is nie, dat dit die demokrasie 
nie ondermyn nie. Trouens, soos alle ander vorms van opposisie help dit eerder om demokrasie 
in stand te hou deurdat dit kragte help teenwerk wat in die rigting van ’n eenparty-staat beur, of, 
in die geval onder bespreking, ’n musikale eenparty-staat.
 Die gedagtes wat hier ontwikkel word, stem in ’n verbasende mate ooreen met die 
gevolgtrekking wat Küng (1990: 40-45) bereik in sy bespreking van postmodernisme en die 
opkomende wêreldbedeling. Volgens hom moet ’n postmoderne bedeling meer wees as “radikale 

20 Dit is simptomaties van hierdie soort standpunt dat ’n skrywer soos Danie C. Pretorius beweer: 
“Afrikaanse musiek het inderwaarheid die gom geword wat die Afrikaanse kuns en kultuur aanmekaar-
heg” (Pretorius: 1998: 9). Met “Afrikaanse musiek” bedoel hy naas die bydraes van S. le Roux Marais, 
Olaf Andresen, Danie Bosman, Nico Carstens en Koos du Plessis ook die werk van musieksterre soos 
o.a. Anton Goosen, Mynie Grové en David Kramer (ibid: 9-10). 

21 Sien Lüdemann 2003: 270-271. 



656

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

pluralisme of relativisme”, maar ook meer as ’n “uniforme interpretasie van die wêreld” (p. 43). 
Dit moet eerder streef na ’n “nuwe wêreldkonstellasie” met ’n “nuwe fundamentele konsensus 
wat op menslikheid gebaseer is”, iets waarop die demokratiese pluralistiese samelewing sal moet 
terugval as dit wil oorleef (eie beklemtoning).22

 As die omgaan met diversiteit in Suid-Afrika nog nie slaag nie, lê die fout nie so seer by die 
demokratiese bestel as sodanig nie, as daarin dat die demokratiese spelreëls nog nie goed genoeg 
bemeester is nie. Binne hierdie demokratiese spelreëls is daar genoeg ruimte om musikale diversiteit 
op die basis van ’n erkenning van menswaardigheid te versoen. Die tyd raak min vir Suid-Afrikaners 
om hulle verantwoordelikheid teenoor die geskiedenis na te kom en werk te maak van hul opdrag 
om ’n werklik multikulturele kultuur tot stand te bring. Die inisiatief en die hardste werk sal van 
diegene moet kom wat die meeste het om te verloor as dit nie slaag nie. Andersins kan die gebrek 
aan kulturele versoening, en die konfl ikpotensiaal wat dit inhou, die delikate ooreenkomste wat 
op politieke terrein bereik is, ongedaan maak (sien in hierdie verband Lüdemann 2009).
 Ten slotte ’n gedig van H.A. Fagan (1949: 17), wat hierdie opdrag op ’n treffende wyse 
onderstreep: 

 “NKOSI SIKELEL’ I-AFRIKA”

 Uit duisend monde word die lied gedra. 
  Ek sluit my oë; soos ’n serafskoor
  val daardie stemme strelend op my oor:
 “Nkosi sikelel’ i-Afrika” – 
  ons vra U seën, o Heer, vir Afrika.
  Ek kyk, en sien die skare voor my staan:
  Zoeloe en Kosa, Soeto en Sjangaan,
 en ek, ’n Blanke – vele volkre, ja – 
 almal verenigd om Gods seën te vra
  op net een tuiste, net een vaderland,
  want die Alwyse het ons saam geplant
 en saam laat wortel in Suid-Afrika.

  “Nkosi sikelel’ i-Afrika” – 
  seën, Heer, die land wat vele volkre dra.

BIBLIOGRAFIE

Blacking, John 1976. How Musical is Man? Londen: Faber & Faber.
Cook, Nicholas. 1999/2000. Whose Music of a Century? Performance, History and Multiple Voices. Suid-

Afrikaanse Tydskrif vir Musiekwetenskap (SAMUS) 19/20: 1-13.
Cross, Ian. 2001. Music, cognition, culture and evolution. Annals of the New York Academy of Sciences 930: 

28-42.
Dahlhaus, Carl (red.) 1967. Studien zur Trivialmusik des 19. Jahrhunderts. Regensburg: Gustav Bosse.

22 Die moeilik vertaalbare Duitse teks lees as volg: “Postmoderne im entwickelten Sinn strebt in einer 
neuen Weltkonstellation positiv einen neuen Grundkonsens von integrierenden humanen Überzeugungen 
an, auf den gerade die demokratische pluralistische Gesellschaft unbedingt angewiesen ist, wenn sie 
überleben will.” (Küng: 1990: 44) 



657

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Ermarth, Elizabeth Deeds. 1998. Postmodernism. Edward Craig (red.) Routledge Encyclopedia of Philosophy. 
Londen & New York, vol. 7: 587-590.

Fagan, H. A. 1949. Soos die windjie wat suis, en ander gedigte. Kaapstad: Nasionale Pers.
Goosen, Ulagh. 1999. The Music of Erroll Cuddumbey (b. 1950): A Socio-Historical Profi le of a Port 

Elizabeth Jazz Artist. Ongepubliseerde M.Mus. tesis. Port Elizabeth: Universiteit van Port Elizabeth.
Hauptfl eisch, Sarita. 1993. Effective Music Education in South Africa. Main Report. Pretoria: Human Sciences 

Research Council. 
Henshilwood, Christopher. 2006. Reading the artefacts: Gleaning language skills from the Middle Stone 

Age in Southern Africa. Hoofreferaat gelewer by die Cradle of Language Conference, Stellenbosch 
6-10 November.

Hoskyn, Margaret. 1960. From Sackbut to Symphony. An Outline of the History of Music. Kaapstad–Wynberg- 
Johannesburg: Juta. 

Küng, Hans. 1990. Projekt Weltethos. München: Piper.
Levitin, Daniel. J. 2006. This Is Your Brain on Music. The Science of a Human Obsession. New York: 

Dutton. 
Lüdemann, Winfried. 1994. Effective music education in South Africa: A critical reply. Suid-Afrikaanse 

Tydskrif vir Musiekwetenskap, 14: 123-125.
Lüdemann, Winfried. 2003. Diabolus in musica: In dialoog met Thomas Mann se Doktor Faustus. Tydskrif 

vir Geesteswetenskappe, 43 (3 en 4): 259-276.
Lüdemann, Winfried. 2009. Musiek, kulturele diversiteit, menswaardigheid en demokrasie in Suid-Afrika. 

Professorale intreerede, 21 April. Universiteit Stellenbosch: Taalsentrum.
Mbembe, Achille 2008. Our fragile nonracialism is in danger of unravelling. Sunday Times, 2 Maart, 

p. 21.
Middleton, Richard. 2001. Rock. In Stanley Sadie (red.): The New Grove Dictionary of Music and Musicians 

(Second Edition). Londen: Macmillan, pp. 485-486.
Middleton, Richard. 2003. Music Studies and the Idea of Culture. In Martin Clayton, Trevor Herbert & 

Richard Middleton The Cultural Study of Music. A Critical Introduction. New York & Londen: Routledge, 
pp. 1-15.

Mithen, Steven. 2005. The Singing Neanderthals. The Origins of Music, Language, Mind and Body. Londen: 
Weidenfeld & Nicolson. 

Nürnberger, Klaus. 2006. Martin Luther’s message for us today. A perspective from the South. Pieter-
maritzburg: Cluster Publications.

Plato s.d. Aanhaling oor musiek, afgelaai van http://www.oddmusic.com/resources/quotes.html op 4 Junie 
2008.

Pretorius, Danie C. 1998. Musieksterre van gister en vandag. Lewensketse en foto’s van meer as 100 
musieksterre. Pretoria: J.P. van der Walt. 

Richerson, Peter J. & Boyd, Robert. 2005. Not by Genes Alone. How Culture Transformed Human Evolution. 
Chicago & Londen: Chicago University Press.

Schneider, Albrecht. 1979. Die Geschichtlichkeit der Kunst und die außereuropäische Musik. Zeitschrift für 
Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft XXIV/1: 11-74.

Scruton, Roger. 1997. The Aesthetics of Music. Oxford: Oxford University Press.
Scruton, Roger. 2000. An Intelligent Person’s Guide to Modern Culture. South Bend, Indiana: St. Augustine’s 

Press.
Storck, Karl. 1910. Geschichte der Musik. Stuttgart: Muth’sche Verlagshandlung.
Suppan, Wolfgang. 1984. Der musizierende Mensch. Eine Anthropologie der Musik. Mainz: Schott.
Tomlinson, Gary. 2005. Paleomusicology: Why and When Humans Began to Sing. Referaat gelewer by die 

32ste Jaarlikse Kongres van die Musiekwetenskapvereniging van Suidelike Afrika, Kaapstad, 25 – 27 
Augustus.

Van Eck, Jan. 2008. We’re still all in this together. Sunday Times, 30 Maart. p. 21.
Wallin, Nils, Merker, Björn & Brown, Steven. 2000. The Origins of Music. Cambridge, Massachusetts: MIT 

Press.
 


