639

Musiek en kulturele diversiteit in Suid-Afrika

Music and cultural diversity in South Africa

WINFRIED LUDEMANN
Universiteit van Stellenbosch, Stellenbosch
E-pos: wl@sun.ac.za

Winfried Liidemann

WINFRIED LUDEMANN het aan die Universiteit
van die Oranje Vrystaat gegradueer, waar hy
musiekwetenskap, orrel en tromboon studeer het.
In 1979 het hy as dosent in musiekwetenskap aan
die Universiteit van Stellenbosch begin werk. Sy
doktorale proefskrif oor die instrumentale werke
van die Duitse komponis Hugo Distler (1908-1942)
is in 1988 daar voltooi. By twee geleenthede het
hy aan die Musikwissenschaftliches Institut,
Universiteit van Hamburg verder studeer (1982 en
1991) en terselfdertyd navorsing aan die Hugo-
Distler-Archiv in Liibeck onderneem. Van 1995 tot
2004 het hy as voorsitter van die Musiekweten-
skapvereniging van Suider-Afrika gedien. Sy
publikasies sluit in ’n hoofstuk in die boek
Composers in South Africa Today (OUP) sowel as
bydraes tot The New Grove Dictionary of Music
and Musicians (Second Edition) en Die Musik in
Geschichte und Gegenwart asook navorsings-
artikels in die South African Journal of Musicology,
South African Journal of Philosophy, Der Kirchen-
musiker, Musik und Kirche, Tydskrif vir Letter-
kunde, LitNet en Tydskrif vir Geesteswetenskappe.
Sy boek Hugo Distler. Eine musikalische Bio-
graphie het in 2002 by Wissner-Verlag, Augsburg
verskyn. Tans dien prof. Liidemann as voorsitter
van die Departement Musiek, Universiteit van
Stellenbosch.

WINFRIED LUDEMANN is a graduate of the
University of the Orange Free State, Bloemfontein,
where he studied musicology, organ and trombone.
In 1979 he joined the teaching staff of the Music
Department at the University of Stellenbosch as
lecturer in musicology. He completed his doctoral
dissertation on the instrumental music of the
German composer Hugo Distler (1908-1942) at
that university in 1988. On two occasions he
furthered his studies at the Musikwissenschaftliches
Institut, University of Hamburg, Germany (1982
and 1991), while conducting research at the Hugo-
Distler-Archiv in Liibeck. He served as chairman
of the Musicological Society of Southern Africa
from 1995 to 2004. His publications include a
chapter in the book Composers in South Africa
Today (OUP), contributions to the New Grove
Dictionary of Music and Musicians (Second
Edition) and Die Musik in Geschichte und
Gegenwart as well as research articles in the South
African Journal of Musicology, the South African
Journal of Philosophy, Der Kirchenmusiker, Musik
und Kirche, Tydskrif vir Letterkunde, LitNet and
Tydskrif vir Geesteswetenskappe. His book Hugo
Distler. Eine musikalische Biographie was
published in 2002 by Wissner-Verlag, Augsburg
(Germany). Prof. Liidemann currently serves as
chairman of the Music Department, University of
Stellenbosch.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



640

ABSTRACT

Music and cultural diversity in South Africa

This article takes as its point of departure the opinion that the political reconciliation that led to
the establishment of democracy in South Africa was not accompanied by an equivalent
reconciliation in the social and especially the cultural spheres of our society. This unfinished
business is creating increased levels of tension on various levels of the social life in the South
African nation, such as the vexing language question, education, conflicting interpretations of
our history, place names, land reform, etc. In the sphere of music — especially in respect of school
curricula, the public media and the allocation of funding — such conflict is also noticeable.

In order to investigate the contribution that could be made by music towards the resolution
of conflict resulting from cultural diversity, it is linked to the concept of human dignity. It is argued
that the capacity for music, which is a universal characteristic of homo sapiens, leads to one of
the forms of symbolic thinking by which humans articulate their dignity. Humans express their
humanness by means of music (and, of course, language) and thus also their dignity. I am able
to recognise the dignity of the other in his/her music. Drawing on ideas advanced by contemporary
ecumenical theology, it is subsequently proposed that musical diversity can be addressed only by
taking on an attitude of self-criticism. It is about the imperative of accepting the aesthetic views
of the other without sacrificing one'’s own. From a position of self-criticism it becomes possible
to recognise everyone 5 right to choose a particular musical identity while at the same time allowing
the various musical styles to be subjected to critique. A musical (and intellectual) middle ground
is then called for where various musical styles can interact with each other without necessarily
giving up their particular aesthetic paradigms. Finally, the tension between musical diversity and
democracy is thematised. It is argued that democracy provides the best framework within which
musical diversity, as it is discussed in the article, can be accommodated.

If cultural reconciliation is not achieved in South Africa, the delicate accord that was reached
on the political level in 1994 could be in danger of unravelling. Reconciling musical diversity
could provide an important model for such broader cultural reconciliation.

KEY CONCEPTS: Cultural diversity, difference, otherness, human dignity, musical capability,
identity, ecumenical theology, conflict, reconciliation

TREFWOORDE: Kulturele diversiteit, “difference”, “otherness”, menswaardigheid,
musikaliteit, identiteit, ekumeniese teologie, konflik, versoening

OPSOMMING

Hierdie artikel gaan uit van die mening dat die politicke versoening, wat tot die vestiging van
demokrasie in Suid-Afrika gelei het, nie gepaardgegaan het met 'n ooreenkomstige en
gelykwaardige versoening op die sosiale en veral kulturele terreine nie. Hierdie “onafgehandelde
besigheid” gee toenemend aanleiding tot spanning op allerlei vlakke, soos die taalkwessie,
plekname, interpretasie van die geskiedenis, skoolleerplanne, ens. Ook op die gebied van musiek
— veral in die openbare media, dic onderwys en die toedeling van fondse — is hierdie probleme
merkbaar.

Om die bydrae te ondersoek wat musiek kan maak tot versoening van die soort konflik wat
potensicel met kulturele diversiteit gepaardgaan, word dit gekoppel aan die begrip menswaar-
digheid, gebaseer op die opvatting dat musikaliteit 'n universele kenmerk is wat met die evolusie
van homo sapiens na vore gekom het. Met musiek (soos met taal) artikuleer die mens sy menswees
en dus sy menswaardigheid. Met verwysing na moderne ekumeniese teologie word daar tot die

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



641

gevolgtrekking gekom dat ’n versoening van musikale (en by implikasie ook kulturele) diversiteit
slegs op die basis van menswaardigheid en vanuit 'n houding van selfkritiek bereik kan word.
Dit gaan daarom dat die ander se estetiese sienings aanvaar word sonder om jou eie sienings prys
te gee. Vanuit 'n posisie van selfkritieck word dit moontlik om elkeen se reg te erken om sy eie
musikale identiteit te kies terwyl die verskillende musiekstyle terselfdertyd aan kritick onderwerp
kan word. ’n Musikale (en intellektuele) middelgrond word bepleit waar die verskillende
musiekstyle met mekaar in interaksie kan tree sonder om noodwendig hulle eie estetiese paradigmas
te moet prysgee. Demokrasie verskaf die mees geskikte raamwerk waarbinne dit kan plaasvind.
Gebrek aan kulturele versoening in Suid-Afrika, en die konflikpotensiaal wat dit inhou, kan die
delikate ooreenkomste wat veertien jaar gelede op politicke terrein bereik is, ongedaan maak.
Sodanige musikale versoening sou as ’n belangrike model kon dien vir 'n veel breér kulturele
versoening.

INLEIDING

Diversiteit is *n kenmerk van die bestaan op hierdie planeet. Dit kom in die fisiese, die biologiese
en die kulturele wéreld voor en is 'n belangrike gevolg van die evolusie wat oor miljoene jare
hier plaasgevind het. Diversiteit is nie 'n onveranderlike gegewe nie, maar pas gedurig aan by
die veranderende omgewings wat oor die aarde kom en gaan, al geskied dit baie stadig. In die
natuur verkeer die diverse elemente in ’n fyn balans ten opsigte van mekaar. Deesdae is ons baie
daarop gesteld dat diversiteit beskerm moet word, trouens, biodiversiteit word beskou as ’n
belangrike faktor in ons oorlewing en daarom word groot moeite gedoen en baie bronne
gemobiliseer om faktore teen te werk wat die diversiteit en balans van die natuur versteur.

Wanneer dit by kulturele diversiteit kom, lyk die prentjie egter heeltemal anders. Aan die een
kant het oor die geskiedenis van die mensdom heen 'n geweldige ryk verskeidenheid kulture
ontstaan, namate die mens telkens verskillend teenoor sy onderskeie omgewings in verhouding
getree het. Aan die ander kant openbaar die mens ook ’n ontstellende gebrek aan toleransie vir
kulturele diversiteit, hetsy op die terrein van taal, godsdiens, filosofie of musiek, om nie eens te
praat van etnisiteit of selfs ras nie. Dit staan in skrille kontras met ons houding teenoor diversiteit
in die natuur. As bepaalde spesies diere of plante op die rand van uitsterwing staan dan word
omvangryke aksies geloods om hulle te red, maar as dit by mense en kultuur kom dan haal ons
ons skouers op en kyk weg. Die skreiendste voorbeeld in ons land is die San en hulle kultuur.
Daar is egter ook ander kulture in dieselfde boot.

Alle kulture het norme en waardes ontwikkel waarvolgens sekere soorte diversiteit bestuur
word. Sulke norme reguleer byvoorbeeld die gedrag tussen geslagte en ouderdomsgroepe binne
'n samelewing. 'n Mens sou hier van ’n kreatiewe omgang met diversiteit kon praat. In ander
gevalle reageer samelewings eerder intolerant op diversiteit. Die vorms wat sulke intoleransie
aanneem, is grootskaalse uitroeiing van dit wat anders is, selfs met wapengeweld, volgehoue
onderdrukking, kulturele imperialisme, volkome skeiding tussen diverse groepe, assimilasie van
die ander in die eie, of die smeltkroes-benadering. Die konflik tussen Amerika en sommige lande
in die Midde-Ooste is 'n tekenende voorbeeld van hoe gewelddadig sulke kulturele intoleransie
kan wees. Daarenteen is voorbeelde in die geskiedenis waar kulturele diversiteit op vreedsame
manier bestuur is, moeilik om te vind. Gegewe die gebrek aan presedente in die geskiedenis is
dit inderdaad ’n groot uitdaging om in Suid-Afrika juis hierdie opsie aan te durf. Terselfdertyd
kan dit beskou word as ’n taak wat deur die geskiedenis aan ons opgedra is. Maar die saak is
spoedeisend, want die gunstige historiese oomblik om dit reg te kry, is besig om verby te gaan.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



642

Voordat hierdie idees verder ontwikkel word, nog eers 'n opmerking oor die historiese oomblik:
Die politieke skikking wat in die vroeé 90er jare in Suid-Afrika bereik is en wat tot die verkiesing
in 1994 gelei het, is deur baie mense as 'n wonderwerk beskou. Die res van die wéreld het na ons
opgesien vir leiding oor hoe om diepgesetelde konflikte vreedsaam op te los. Meer as dit, ons het
nie net die konflik probeer oplos nie, ons het selfs probeer om versoening tussen die verskillende
belangegroepe te bewerkstellig, hoe onvolmaak byvoorbeeld die Kommissie vir Waarheid en
Versoening ook al was. Ons het die konsep van die reénboognasie geskep, wat seker die meeste
minderheidsgroepe oorreed het om die nuwe demokratiese bedeling te aanvaar. Baie mense het
oorgeloop van entoesiasme dat ons in Suid-Afrika die ondenkbare sou regkry, naamlik om ’n
goed funksionerende multikulturele samelewing te skep. Hulle was trots daarop om deel te wees
van ’'n dinamiek wat geskiedkundige betekenis sou hé. In hulle entoesiasme is hulle versterk deur
die besef dat buitelanders dikwels na Suid-Afrika gekyk het vir leiding in die bestuur van diversiteit
en die oplossing van konflik. Een so 'n geval was die toonaangewende Britse musikoloog Nicholas
Cook, wat in 1999 na Bloemfontein genooi is om as hoofspreker by die jaarlikse kongres van die
Musiekwetenskapvereniging van Suider-Afrika op te tree. Die tema van die kongres was 'n
terugblik op die musiek van die twintigste eeu: “The music of a century.” Hy het in sy referaat
“Whose music of a century? Performance, history, and multiple voices” daarvan gewag gemaak
dat die musiekgeskiedenis herskryf moet word, onder andere as ’n multikulturele musiek-
geskiedenis en afgesluit met die woorde:

If we have problems in writing multicultural histories of music, then, the reason is perhaps
that we have problems in writing multicultural history [...]. And now, perhaps, you can see
what I’m driving at. The historiographical problems we need to solve if we are to do justice
to the plurality of music in our century are, in essence, those of multicultural history. And if
models of multicultural history are going to come from anywhere, they are going to come
from those places in the world where multiculturalism is not just an inescapable presence in
everyday life, but recognized and thematized as such. And that is why, when I accepted the
invitation to come to your congress, I decided that my main job was not to talk, but to listen.
(Cook 1999/2000: 11)

Multikulturaliteit' moet nie net ’n realiteit in die daaglikse lewe wees waaraan nie ontsnap kan
word nie, dit moet as sodanig “getematiseer” word, het Nicholas Cook nege jaar gelede in
Bloemfontein gesé. En juis Suid-Afrika is die plek waar dit kan gebeur. Maar as 'n mens kyk na
die realiteit van jou omgewing, dan kom jy agter dat daar 6f 'n groot ontnugtering sedert daardie
inspirerende eerste jare van die nuwe Suid-Afrika ingetree het, 6f dat die ideaal van ’n
re€nboogkultuur vanuit die staanspoor deur die meerderheid mense nooit ernstig opgeneem is
nie. Spoedig is die ideaal van die inklusiewe re€nboogkultuur of die motto “One nation, many
cultures”, soos dit tydens Nelson Mandela se inhuldiging as president op ’n banier gepryk het, en
soos dit trouens ook in die Suid-Afrikaanse Grondwet verskans word, vervang met die eksklusiewe
Afrikanistiese ideologie van die “African Renaissance”. Wat het verkeerd geloop en wat kan
daaraan gedoen word? Is dit n6g 'n terrein waar ons leiers gefaal het? Koerante soos die Sunday
Times het in die afgelope tyd heelwat ruimte aan hierdie vraag afgestaan.?

Die term multikulturaliteit word hier doelbewus gebruik, omdat dit na 'n toedrag van sake verwys.
Multikulturalisme sou dan die benadering (of ideologie) wees om positief met hierdie toedrag van sake
om te gaan.

2 Sien Mbembe 2008 en van Eck 2008.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



643

Daar sou geargumenteer kon word dat een van die oorsake vir die situasie daarin 1€ dat die
politieke versoening, wat tot die vestiging van demokrasie in Suid-Afrika gelei het, nie gepaard
gegaan het met 'n ooreenkomstige en gelykwaardige versoening op die sosiale en veral kulturele
terreine nie. Daar is nie genoegsaam nagedink oor presies hoe versoening op die kulturele terrein
bewerkstellig kan word nie, daar het te min besinning plaasgevind oor hoe 'n reénboogkultuur
eintlik behoort te lyk en hoe dit kan werk binne die nuut gestruktureerde demokratiese bestel.
Geen kommissies het die aangeleentheid ondersoek nie, daar was geen onderhandelings
vergelykbaar met di¢ van Kodesa, wat die politieke versoening uitgewerk het nie. Daar is nie
genoegsaam in aanmerking geneem dat die kulturele dinamiek verskil van die politieke dinamiek
nie, dat dit sy eie wetmatighede het en dat politieke oplossings nie sonder meer op die kulturele
terrein toegepas kan word nie.> Hierdie onafgehandelde kwessies (“unfinished business™) gee
toenemend aanleiding tot spanning op allerlei vlakke, soos die taalkwessie, integrasie van skole
en universiteite, verandering van plekname, interpretasie van die geskiedenis, die voorgestelde
skoolbelofte, skoolleerplanne (spesifiek wanneer dit by 'n vak soos Kuns en Kultuur kom),
grondhervorming, sosiale verhoudinge, ras-geinspireerde aanvalle, en die nuutste: onverdraag-
saamheid en geweld teenoor vreemdelinge. Selfs die ho€ misdaadsyfer het waarskynlik *n kulturele
komponent, wat nie altyd in berekening gebring word nie. In hierdie verband kan ook verwys
word na die paradoks dat die suksesvolle implementering van diversiteit ten opsigte van ras in
Suid-Afrikaanse skole en universiteite dikwels omgekeerd eweredig vertoon teenoor die ewe
legitieme behoefte aan diversiteit ten opsigte van taal (sien Liidemann 2009: 5). Op die gebied
van musiek — veral ten opsigte van blootstelling in die openbare media, in die onderwys en ten
opsigte van die toedeling van fondse — is hierdie probleme ook merkbaar. Dit dui alles daarop dat
die gunstige historiese oomblik vir kulturele versoening baie vinnig besig is om verby te gaan.
En wat is dan ons voorland? Die gevaar is dat die gebrek aan kulturele versoening selfs daartoe
kan lei dat die politieke versoening kan ontrafel.

Wat het dit alles met musiek te doen? In die hoofdeel van die artikel word probeer om 'n
verband te 1€ tussen menswaardigheid as een van die steunpilare waarop 'n moderne demokrasie
staan, en die gedagte dat die vermo€ om musiek te maak een van die elemente van daardie
menswaardigheid is. Dit word weer verbind met die gedagte dat die mens se musikale vermoé
nie net tot "n ryk diversiteit lei nie maar ook ’n unieke potensiaal tot versoening bevat. Uiteindelik
word dit alles in verband gebring met die oordeel dat die strewe na kulturele versoening en ware
multikulturalisme ’n taak is wat deur die geskiedenis aan ons in Suid-Afrika opgedra is en ten
beste binne die konteks van 'n demokratiese staat gerealiseer kan word.

1. DEMOKRASIE EN MENSWAARDIGHEID

Diegene wat beweer dat die totstandkoming van ’n politieke skikking in Suid-Afrika 'n wonderwerk
was, voeg dikwels daaraan toe dat hierdie wonderwerk moontlik gemaak is deur die feit dat die
hoofonderhandelaars en hulle ondersteuners dit op die gemeenskaplike basis van die Christelike
geloof gedoen het. Deur mekaar as geloofsgenote te aanvaar, deur die ander een primér as broer
of suster in Christus, of as medeskepsel na die beeld van God te sien, was dit moontlik om bo-oor
die verdelende historiese, ideologiese, rasse- en kulturele kloof heen te kyk, ook oor die
vernederinge en skuld van die verlede heen. Of hierdie interpretasie van ons geskiedenis oortuigend

Die enkele poging wat daar wel op die gebied van musiekopvoeding was (sien Hauptfleisch 1993) is
bepaal deur pragmatisme (om dit sag te stel) en het geensins op ’n deurdagte filosofiese fondament
berus nie. Sien in hierdie verband Liidemann (1994).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



644

is of nie, is nie nou ter sake nie. Wat wel belangrik is, is dat politicke versoening 'n werklikheid
geword het, omdat daar ’n basis van menslikheid gevind is waarop 'n gesamentlike toekoms
gebou kon word. Hierdie basis sou ook met die sekulére begrip menswaardigheid gekarakteriseer
kon word.* Daar sou dan beweer kon word dat die onvoorwaardelike erkenning van mekaar se
menswaardigheid die basis was waarop die skikking bereik is en dat dit die waarde is waarop ons
demokrasie nog steeds staan. Afdeling 1.a. van ons Grondwet stel menswaardigheid dan ook as
die eerste waarde waarop die Republiek van Suid-Afrika gevestig is.’ Hiermee behoort Suid-Afrika
tot daardie eksklusiewe groep moderne demokratiese state wat menswaardigheid en menseregte
onvoorwaardelik erken en respekteer.

Vir die verdere bespreking word menswaardigheid nie soseer as 'n staatkundige begrip nie,
maar eerder as 'n etiese begrip behandel. En dit is op hierdie vlak dat daar gepoog word om
menswaardigheid en musiek met mekaar in verband te bring.

2. MENSWAARDIGHEID EN MUSIEK

Terwyl die begrip menswaardigheid sy staatkundige beslag in die era van die Verligting gekry
het (byvoorbeeld die Franse Revolusie en die Amerikaanse Grondwet), en hoewel die oorsprong
daarvan filosofiese en godsdienstige wortels het wat terugreik tot by die antieke Grieke en die Ou
Testament (byvoorbeeld Genesis 1, 27), het dit ook ’n paleo-antropologiese dimensie, wat selde
genoem word.® Wat daarmee bedoel word, is dat die vermoé tot simboliese denke waarskynlik
die belangrikste mylpaal was wat die mens, Homo sapiens, in sy lang evolusie behaal het en wat
hom onderskei van vroeér geslagte van die Homo genus.” Vondse van skulpkrale en bewyse vir
die gebruik van oker in grotte soos Blombos in die Suid-Kaap dui op sulke simboliese gedrag by
mense van die middel steentydperk ongeveer 75 duisend jaar gelede (Henshilwood: 2006).
Wanneer dit by musiek kom, is sommige paleo-antropoloé van mening dat dit 'n gemeen-
skaplike oorsprong saam met taal in die biologiese evolusie van die mens het en by die vroeé
hominides op dieselfde strukture in die brein berus het (sien byvoorbeeld Mithen 2005). Met die
koms van Homo sapiens het hierdie twee komponente elkeen in ’n eie rigting begin ontwikkel
tot onderskeidelik volwaardige simboliese vermoéns, elkeen gebaseer op ’n eie stel modules of
netwerke in die brein.® Vir die huidige bespreking is die detail van hierdie bevindings nie so
belangrik as die gedagte dat die vol ontwikkelde vermoé tot simboliese denke die uitstaande
kenmerk is wat die mens van die dier onderskei nie.” Deur middel van taal, musiek en ander

Daar is seker ook diegene wat die gees van ubuntu in hierdie verband sou wou noem.

5 1. The Republic of South Africa is one, sovereign, democratic state founded on the following values:
a. Human dignity, the achievement of equality and the advancement of human rights and freedoms.
[...]

¢ Hans Kiing (1990: 75-79, 81) wys daarop dat dit problematies is om menswaardigheid as ’n absoluut

en onvoorwaardelik geldige waarde te bepaal sonder verwysing na ’n religieuse instansie. Ook die

benadering wat in hierdie artikel voorgestel word kan dus nie aanspraak maak op absolute geldigheid

nie, maar steun nietemin op die baie wye aanvaarding van die begrip as 'n waarde in ons hedendaagse

kultuur.
7 Richerson en Boyd (2005: 144) stel dit so: “Language is often given pride of place as the watershed
between humans and other animals ...” Taal moet in hierdie verband beskou word as maar één vorm

van simboliese denke.

8 Sien bv. Cross (2001), Mithen (2005: 263-265) en Levitin (2006: 81-108).

®  Sien in hierdie verband Wolfgang Suppan se beskrywing van die grondslae van die antropologie as
dissipline, waarvolgens “die mens nie in vergelyking met of in betrekking tot God interpreteer word
nie, maar [...] waar eerder na die wesensverskille tussen mens en dier gevra word” (1984:19).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



645

simboliese gedrag tree die mens in interaksie met sy'® medemens en met sy omgewing en sodoende
skep hy sy wéreld. Hierdie aktiwiteit dra terselfdertyd by tot die vorming van sy identiteit as mens.
En daar kan beweer word dat van hierdie oomblik af die mens 'n aanspraak het op menswaar-
digheid. Om te kan praat en om musiek te kan maak, is van die gedragsvorme waardeur die mens
waarlik mens word, waardeur hy sy menslikheid uitleef en waardeur hy hom eintlik eers onderskei
van die dier. Taal en musiek dra dus by tot die menswaardigheid van menslike bestaan. Hierdie
gedagte kan veralgemeen word om ook vandag nog van toepassing te wees: ek erken die ander
se menswaardigheid in sy taal en in sy musiek. Of andersom: in sy taal en in sy musiek artikuleer
die ander sy menswaardigheid, ook teenoor my. En hierdie verband tussen menswaardigheid en
musiek stel ’n basis beskikbaar waarop musikale diversiteit ook in ons tyd bespreek en weé tot
kulturele versoening gevind kan word.

Die verskil tussen taal en musiek op hierdie vroe€ stadium van die mens se geskiedenis word
deur die musiekantropoloog Wolfgang Suppan, met erkenning aan Alain Danielou, as volg
gesien:

[T]erwyl gesproke taal ontstaan het uit die behoefte tot intermenslike kommunikasie blyk dit
dat ritmiese en melodiese klankvorme in die eerste instansie ontstaan het om emosionele
toestande te skep wat kommunikasie met die onsigbare wéreld, die wéreld van gode, geeste
en demone as doel het. [...] By alle kulture is musikale vorme identies met ritmiese, modale
of melodiese vorme van klank wat daarop gemik is om toestande van ekstase te skep... (Suppan
1984: 27)

Die vermaarde Amerikaanse musikoloog Gary Tomlinson (2005) gaan nog ’n stap verder as hy
suggereer:

Metaphysics may have come into being as a consequence of [the] emergence of the modern
language-music complex and the specific, novel roles of music in it. Which is to say that
music and the metaphysical imagination may share at deep levels a structure reflecting the
long evolution evident in the layering of music. Modern music, emerging alongside modern
language, may have brought metaphysics into being as the noumenal object it now
designated.

Die redes vir die oorsprong van musiek is een van die groot raaisels in evolusionére paleo-
antropologie. Terwyl sommige wetenskaplikes dit as 'n bykomstigheid tot ander evolusionére
aanpassings beskou, as 'n sogenaamde “spandrel”, is ander wetenskaplikes weer van mening dat
musikale vermoé wel as ’n aanpassing verstaan moet word. Hulle stem net nie saam oor watter
soort aanpassing nie. Naas die verduidelikings van Suppan en Tomlinson hierbo is daar menings
dat musiek onstaan het om sosiale interaksie tussen mense te vergemaklik: byvoorbeeld in die
vorm van moeder-kind-verhoudings (ons sou vandag onder andere van wiegeliedjies praat) of ter
wille van geweldlose konflikoplossing of sosiale kritiek, sonder nadeel vir die individu wat dit
uitspreek. Weereens is dit hier nie die plek om die meriete van die verskillende opvattings te
debatteer nie. Beide die “magiese” en die “sosiale” modelle verskaf egter insigte oor musikale
gedrag wat vir ons onderwerp van belang kan wees.

Vanselfsprekend sluit die manlike vorm in hierdie artikel altyd die vroulike in.
Alle vertalings is dié van die outeur. Funksies van musiek wat die doel het om met die onsigbare wéreld
te kommunikeer, word vir die doel van hiedie artikel magiese funksies genoem.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



646
3. MUSIEK EN VERSOENING

'n Vergelyking tussen taal en musieck moet vanuit vandag se perspektief nog 'n ander faktor
verreken. In ons huidige kulturele en politieke klimaat het taal (en taalbeleid) weer tot *n twispunt
opgevlam. In hierdie verband gebeur dit maklik dat taal tot n neutrale kommunikasiemedium
gereduseer word, so asof dit nie saak maak in watter taal jy kommunikeer nie, solank die nodige
inligting oorgedra word. Of hierdie benadering teen kritiek standhoudend is of nie, is nie nou ter
sake nie. Uit die bespreking tot dusver behoort dit egter duidelik te wees dat, wanneer dit om
musiek gaan, die saak anders daaruit sien. Musiek is nie eenvoudig 'n neutrale kommunikasie-
medium nie: 'n musikale uiting is altyd veelvlakkig of meerdimensioneel van aard. Daar is minstens
vier sulke vlakke ter sprake: die individuele profiel (musikoloé praat van die vorm en struktuur
van musiek), die styl, die konteks en die etos van die uiting. Dis maklik om die eerste vlak te
verstaan. Dit het te doen met die strukturele eienskappe van die musiek en hoe dit telkens tot 'n
sinvolle of samehangende geheel gevorm word, byvoorbeeld die verskil tussen Sarie Marais en
Jan Pierewiet of die verskil tussen die derde en vyfde simfonieé¢ van Beethoven.

Die tweede vlak, naamlik styl, kan ewe maklik herken word, reeds deur iemand met slegs
beperkte ervaring. Soos vorm en struktuur kan ook styl wetenskaplik ontleed word. In daardie
sin verteenwoordig dit een van die belangrikste terreine van ondersoek in die musiekwetenskap.
Dit kom alles daarop neer dat wat gesé word telkens so belangrik is soos hoe dit gesé word. Styl
is dus ’n inherente element van alle musikale kommunikasie. Gevolglik 1€ *n deel van die betekenis
van 'n musikale kommunikasie in die styl waarin dit voorkom en kan nie daarvan losgemaak
word nie. Styl is tot 'n groot mate geanker in 'n sosiale omgewing, dit kan gesien word as
uitdrukking van die aspirasies van ’n hele tydperk of samelewing, of alternatiewelik ook van 'n
kleiner groep mense, soos byvoorbeeld ’n bepaalde subkultuur. (Dit staan in verband met die
“sosiale” paleo-antropologiese model hierbo.) Daarom is ’n deel van die betekenis van 'n werk
van byvoorbeeld Bach geleé in dit wat ons die Barokstyl noem, net soos 'n deel van die betekenis
van 'n bepaalde stuk moderne musiek 6f daarin gele€ kan wees dat dit tot die ruk-en-pluk-styl
(“rock and roll”)-styl van Elvis Presley o6f die avant-gardestyl van Karlheinz Stockhausen
hoort.

Tot *n mate sou 'n mens hierdie verhouding kon vergelyk met taal. Barokmusiek praat nou
eenmaal 'n ander taal as ruk-en-pluk, en dit verskil weer hemelsbreed van die avant-garde-"taal”.
Op ’n soortgelyke wyse sal *’n mens moet onderskei tussen byvoorbeeld Westerse en Afrikamusiek.
Etniese verskille sal in hierdie geval op die voorgrond wees. Maar dit is waar die analogie met
taal ophou. Want die inhoud van ’n uiting kan nie losgemaak word van sy styl nie. Daarom kan
musiek nie van een styl na 'n ander een vertaal word nie. Andersom gestel: dieselfde uitspraak
kan nie in verskillende style gemaak word nie. Terwyl Alexander Solzhenitsyn se The Gulag
Archipelago in *n Engelse vertaling gelees kan word en die leser tot "n baie hoé mate onder die
indruk van die verhaal in sy oorspronklike vorm kan kom, is ’n vertaling van Sjostakowitsj se
sosialisties-realistiese Vyfde Simfonie in die tipies Engelse styl van Benjamin Britten n absurde
idee.

Ewe goed ontleedbaar is die kulturele konteks waarbinne 'n musikale uiting gemaak word.
Om dit eenvoudig te stel: dat verskillende kontekste die betekenis van ’n stuk musiek heeltemal
uiteenlopend kan bepaal sonder die verandering van 'n enkele noot kan met die volgende
denkbeeldige scenario verduidelik word. Stel jou ’n toneel voor waar Die Stem van Suid-Afrika
tydens 'n republiekfeesviering in 1966 gesing word en vergelyk dit met ’n toneel waar dieselfde
lied vandag op Loftus Versfeld in Pretoria tydens ’n rugbytoetswedstryd gesing word. Die bekende
FAK-lied “O, Boereplaas” verteenwoordig 'n soortgelyke voorbeeld. 'n Afrikaanssprekende

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



647

persoon wat hom/haar met die patriotiese sentimente van hierdie lied vereenselwig, sal moeilik
aanvaar dat die lied gebruik maak van 'n ou Duitse volkswysie wat veral bekend geword het in
die vorm van die kleinburgerlike negentiende eeuse Duitse Kerslied “O Tannenbaum”.!?

'n Derde voorbeeld om die belangrikheid van konteks vir die betekenis van musiek te illustreer
is in ’n onlangse navorsingsprojek uitgewys. In di¢ projek is ondersoek ingestel na die verskuiwings
in betekenis wat die oratorium Messiah van G. F. Héndel in Suid-Afrika ondergaan het (Cockburn
2009). Daarvolgens word die eerste uitvoerings van die werk in die vroeé negentiende eeu gebruik
om die Britse koloniale heerskappy te vier, en Kaapstad word sodoende as ‘t ware ’n soort “home
away from home”, terwyl uitvoerings van die werk deur swart studente by Engelse sendingstasies
in die Oos-Kaap gedurende die laat negentiende eeu die superioriteit van die Britse of Europese
kultuur in Afrika simboliseer. Daarenteen bevat uitvoerings van Messiah in Soweto in die eerste
helfte van die twintigste eeu duidelike ondertone van swart bevryding. Dit is duidelik dat hierdie
betekenis van die musiek nie soseer in die struktuur daarvan gele€ is nie as eerder in die diskoers
waarin die musiek op 'n bepaalde manier neerslag vind.

Daar kom egter nog 'n vierde vlak by, wat daartoe bydra dat ’n musikale uiting nie neutraal
is nie. Dit is 'n inherente deel van sowel die styl as die individuele profiel. Hierdie faktor kan etos
genoem word. Dit het daarmee te make dat 'n mens nie na musiek kan luister sonder om daaroor
te oordeel, of sonder 'n kritiese ingesteldheid nie, al is dit net of jy daarvan hou, of dit vir jou
mooi is, of nie. Op 'n meer gesofistikeerde vlak gaan dit oor die vraag na skoonheid, waarheid,
menslikheid, verhewenheid, pretensie, trivialiteit, banaliteit, verbeeldingloosheid of dergelike
positiewe of negatiewe kriteria. (Dit staan in verband met die “magiese” paleo-antropologiese
model.) Hierdie faktor is die moeilikste om wetenskaplik te beskryf, omdat dit nie empiries bepaal
kan word nie. Daarom is dit die onderwerp van ’n filosofiese subdissipline, naamlik die
musiekestetika. Individuele profiel, styl, konteks en etos deurdring mekaar en kan nie van mekaar
losgemaak word nie. Die relatiewe prominensie van elk van die vier vlakke is nie vooraf bepaal
nie, soms kan één meer prominent wees, soms “n ander. Ter wille van ontleding, logiese redenasie
of vir die doel van onderrig kan die vier dalk in ’n vierhoeksverhouding gevries en elkeen
afsonderlik bestudeer word, maar in die praktyk kan hulle nie van mekaar geisoleer word nie. Die
inhoud van ’n musikale uiting kan dus slegs verstaan word as die vier aspekte gesamentlik in
aanmerking geneem word. Hierdie stelling word gemaak met die volle wete dat dit kontroversieel
is, veral ook in die lig van ’n gebrek aan eenstemmigheid daaroor of a) daar hoegenaamd universeel
toepasbare kenmerke in musiek bestaan en b) hoe die kwessie van waardeverskille aangespreek
behoort te word. "

Dit is hierdie eiesoortige kompleksiteit van musiek wat in enige gesprek oor kulturele
diversiteit in aanmerking geneem moet word. Dit is 'n kompleksiteit wat anders is as dié van die
sosiale of politieke terrein. Ook die terrein van taal sien anders daaruit. Daar kan byvoorbeeld nie
—s00s by taal — elf amptelike musiekstyle in die grondwet verskans word nie. Musikale diversiteit
is ook nie — soos dit op die oog af in die Suid-Afrikaanse konteks mag lyk — beperk tot etniese
verskille nie, hoe belangrik laasgenoemde ook al mag wees. 'n Diversiteit van style kan net so
aangetref word binne een etniese groep. In geheel gesien is sulke “intra-etniese” diversiteit dikwels
meer verdelend as “inter-etniese” diversiteit. Hierdie punt kan nie sterk genoeg beklemtoon word
nie, want dit is iets wat beleidmakers buite die terrein van die musiek waarskynlik moeilik verstaan.
En dit moet verder beklemtoon word dat die verskille tussen die “populére” en die “klassieke”

12 Die wysie dien ook as melodie vir die amptelike lied van die Amerikaanse staat Maryland en vir die
lied “The Red Flag” van die Britse Arbeidersparty.

13 Sien die onderskeie besprekings later in die artikel.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



648

style van musiek veel groter is en duideliker afgebaken kan word as in die geval van letterkunde,
drama, film of visuele kuns. Daarom kan modelle van hoe om met diversiteit om te gaan nie op
simplistiese wyse van een terrein na die ander oorgedra word nie. So kan die model van
veeltaligheid, wat op sy eie terrein bitter nodig is in ons land, nie voetstoots op die musikale terrein
oorgedra word, soos dit in sommige skoolhandboeke wel gedoen word nie.

Musikale diversiteit omvat ’n ryker verskeidenheid van style en vorme as die diversiteit van
die wéreld se tale. Dit getuig van die mens se haas oneindige kreatiwiteit, 'n eienskap waarin hy
sy menswees tot volle uitdrukking bring. Maar hierdie diversiteit bevat terselfdertyd n enorme
konflikpotensiaal. Dink maar aan die konflik wat binne een gesin veroorsaak word deur verskillende
musiekopvattings tussen ouers en kinders en dink aan die effek as hierdie enkele geval op die
vlak van ’n hele samelewing vermenigvuldig word. Selfs kerke het al geskeur op grond van
verskillende opvattings oor watter musiek in die erediens hoort en watter nie. Die verskuiwingslyn
(om ’n geologiese term te gebruik) tussen die charismatiese en die sogenaamde hoofstroom
(“mainstream”) kerke in ons tyd loop tot n baie groot mate langs die implementering van musikale
voorkeure. Die rede vir hierdie konflikpotensiaal 1€ in die geintegreerdheid van die vorm en
struktuur, die styl en die etos van musiek, sodat byvoorbeeld selfs die keuse van ’n bepaalde
instrument vir "n bepaalde funksie dikwels nie 'n neutrale besluit is nie, maar gelaai is met stilistiese
implikasies en veral met implikasies wat met die etos van die betrokke musiek te doen het. Die
ooglopende voorbeeld hiervoor is die stryd tussen die voorkeur vir orrel of “rock band” in die
erediens.

In die geval van etniese verskille kan die verdelende potensiaal so ver gaan dat daar by lede
van een kultuurgroep totale onbegrip mag heers ten opsigte van 'n ander groep se musiek, soos
by sommige vroe€ Europese ontdekkers en reisigers, wat na Afrika (of die eilande in die Stille
Oseaan) gekom het en die plaaslike musiek as “onverstaanbare gehuil” (Schneider 1979: 13)
afgemaak en dit as bevestiging van hul ander vooropgestelde negatiewe opvattings oor die inwoners
van dié “donker kontinent” gesien het. Onnodig om by te voeg dat dit ook hulle gevoel van
superioriteit ten opsigte van hul eie musiek versterk het.! Dat sulke opvattings ook neerslag
gevind het in die aanbieding van musiek as ’n vak aan Suid-Afrikaanse skole, verbaas natuurlik
glad nie (vgl. Hoskyn 1960). Die ander kant van die spektrum word verteenwoordig deur swart
nasionaliste (en hul wit meelopers) wat die opvatting huldig dat Westerse kunsmusiek geen plek
in Suid-Afrika het nie omdat dit “elitisties” en “ingevoer” is en dan nad 1994 hulle idees in die
praktyk omgesit het deur alle operahuise en simfonieorkeste in die land te probeer sluit. In dié
proses het hulle die feit geignoreer dat a) Westerse musiek in die vorm van byvoorbeeld die
Geneefse psalms van die heel oudste soorte musiek is wat tot vandag toe in Suid-Afrika beoefen
word en dus veel groter aanspraak daarop het om as inheems gereken te word as byvoorbeeld
jazz, popmusiek of kwaito, wat op 'n veel later stadium na Suid-Afrika ingevoer is, en b) dat
simfoniese kunsmusiek en 19de eeuse opera vanuit dieselfde verligte en bourgeois gees gebore
is as ons grondwet en dus presies dieselfde aspirasies verklank. Die ooglopende voorbeelde in
hierdie verband is Beethoven se Negende Simfonie en sy opera Fidelio.

Wat hierdie twee voorbeelde illustreer, is die betreurenswaardige realiteit dat die reeds
komplekse onderlinge verhouding van musikale komponente dikwels nog meer ingewikkeld
gemaak word deur musiek ook nog in te span vir politieke of ideologiese doelstellings. Sommige
musikoloé sal selfs beweer dat politicke of ideologiese doelstellings 'n inherente komponent van
alle musiek is en dus deel uitmaak van die betrokke musiek se etos. Of hierdie komponent inherent
is en of dit bloot op assosiasie berus, is 'n vraag wat nie hier opgevolg hoef te word nie. Wat ook

4 Sien Schneider (1979): 12; Storck (1910: 13, 19).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



649

al die geval is, die belangrike punt vir die huidige bespreking is dat sulke faktore die konflik-
potensiaal van musiek net nog verder kan verhoog. Dat die Nazi’s die musiek van Wagner en
Bruckner as oer-Germaans gestileer en dan vir hul eie rassistiese ideologie gekaap het, word deur
Joodse musiekliethebbers tot vandag toe as so afstootlik ervaar dat dit nog steeds kontroversieel
is om musiek van Wagner in Israel uit te voer. Om soortgelyke redes vind baie jong Afrikaners
dit vandag onmoontlik om hulle met die patriotiese liedere in die FAK Sangbundel te vereenselwig.
President Jacob Zuma se omstrede masjiengeweerlied Umshini Wami, met die uiteenlopende
sentimente wat dit by verskillende sektore van ons bevolking oproep, is 'n verdere voorbeeld
hiervan.

Gegewe hierdie skynbaar onoorkombare verskille ten opsigte van musiek ontstaan die vraag:
is kommunikasie oor die grense heen, is dialoog of selfs versoening enigsins moontlik? Is die
uiteinde nie maar musiek op die laagste gemene deler nie, en daarmee gepaard marginalisering
van alle ander soorte musiek tot eksklusiewe hoekies en nisse waar dit niemand aanstoot gee nie?
Is dit per slot van sake slegs kommersi€le oorwegings wat bepaal of ’n sekere soort musiek gehoor
word of nie? Presies dit is wat die uiteindelike uitkoms van die vak Kuns en Kultuur aan ons skole
is en dit is ook die uitkoms van die uitsaaipraktyk in ons elektroniese media, veral televisie. Maar
hierdie toedrag van sake is nie vanselfsprekend of onomkeerbaar nie, dit is moontlik om dit te
verander.

Die erkende manier om ’n dialoog te voer is om dit op een of ander gemeenskaplike idee of
belang te baseer.'® Hierdie benadering is egter baie meer problematies as wat dit op die oog af
mag lyk. Die vraag is of daar in die geval van musiek hoegenaamd so iets soos ’n gedeelde basis
bestaan, waarop dialoog en versoening dan gebou kan word. Daar is naamlik 'n wydverspreide
opvatting, veral in die werk van meer onlangse musikolo€, dat daar geen universeel aanwendbare
kriteria is wat vir alle musiek geldig is nie en dat daar dus geen fundamentele gemeenskaplikhede
op alle musiek van toepassing gemaak kan word nie. Die argumente vir en teen hierdie opvatting
kan nie hier weergegee word nie. Daar sal net 'n kort aanduiding gegee word waaroor die
meningsverskil gaan. In hierdie verband verwys Nils Wallin et al. (2000: 13-14) na

[...] the common viewpoint in musicology that maintains that the search for musical universals
is a fruitless endeavour not (merely) because the enterprise is marred by biological determinism
but because there are no universals to be found ...

Reeds John Blacking (1976: 108) beskryf dié opvatting as volg (egter sonder om dit self te
deel):

[...] there is no possibility of any universal theory of musical behaviour, and no hope of cross-
cultural communication.

Dat die kwessie nie net op musiek betrekking het nie, maar ook op kultuur in die breé, verduidelik
Richard Middleton as volg:

Is culture a human universal, and if so, is it ethically or aesthetically normative or merely a
capacity that is ontologically given? Alternatively, can culture only be thought of relative to
history, place, and context, and if so, are cultures radically noncomparable? If the latter is
the case, judgment across boundaries — which, in today‘s fragmented, fluid societies, can be
quite localized — would seem to be ruled out, let alone general projects of human emancipation.
But if culture is taken to be a putative substantive universal, it is hard to avoid the elitism of
Arnold, T.S. Elliot and other proponents of traditional Kulturkritik. (Middleton 2003: 6)

5 Die eerste afdeling van hierdie artikel het 'n voorbeeld hiervan gegee.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



650

Dat die socke na ’n gemeenskaplike basis of universeel geldige kriteria op sigself reeds 'n
twyfelagtige onderneming is en dat dit 'n houding weerspie€l wat eerder by modernistiese as
postmodernistiese denke pas, hoef dus hier nie breedvoerig bespreek te word nie. Elizabeth Deeds
Ermarth se treffende samevatting van hierdie twee houdings moet deeglik in ons redenasie verreken
word, veral omdat ons musiek as 'n mensgemaakte verskynsel beskou:

[Modernity] is tantamount to the assertion that a common denominator can be found for all
systems of belief and value; that the world is a unified field, explicable by a single explanatory
system. [...] Postmodernism is the condition of coping without these absolute common
denominators ... (Ermarth 1998: 587)

Om dialoog en versoening in die lig hiervan dan te baseer op uitsprake soos dat musiek die
universele taal is, is gevolglik naief en ignoreer die kompleksiteit van die probleem. Afgesien van
die teoretiese voorbehoude teen hierdie uitspraak wys die praktiese voorbeelde van konflik hierbo
genoem mos juis dat musiek nie 'n universeel verstaanbare taal is nie. Is dit in die lig van hierdie
voorbehoude dan nog enigsins sinvol om te probeer om die dialoog op ’n gemeenskaplike
vertrekpunt te baseer? Die uitweg wat hom voordoen, is om in ons soeke na ’n verbindende basis
nie na musiek as kultuurproduk te kyk nie, maar eerder na die mens se vermoé om musiek te kan
maak, te hoor en te verstaan. Ons moet dus van die kulturele na die biologiese vlak beweeg om
by hierdie standpunt uit te kom. Hierdie vermog€ is die enigste eienskap in verband met musiek
wat universeel is en verskaf gevolglik die enigste gemeenskaplike basis waarop 'n gesprek oor
versoening van musikale diversiteit (en konflik) moontlik is. Ook Wallin et al. (2000: 13) ondersteun
hierdie benadering, egter sonder om na postmodernistiese denke te verwys en sonder om die
koppeling met menswaardigheid te maak:

Since Chomsky, linguistics has been preoccupied with the study of universals, both
grammatical and phonological. In the case of ethnomusicology, universals have been a subject
of great skepticism, as they are seen as smacking too much of biological determinism, and
therefore denying the importance of historical forces and cultural traditions in explaining the
properties of musical systems and musical behavior. However, the contemporary biocultural
view of social behavior [...] calls for a balance between genetic constraints on the one hand,
and historical contingencies on the other. The idea of musical universals does nothing if not
place all of humankind on equal ground, acting as a biological safeguard against ethnocentric
notions of musical superiority. In this balancing act between biological constraints and
historical forces, the notion of musical universals merely provides a focus on the unity that
underlies the great diversity present in the world’s musical systems, and attributes this unity
to neural constraints underlying musical processing.

Dit is in hierdie gees dat die mens se vermo€ om musiek te maak en te verstaan as basis kan dien
vir ’n dialoog wat uiteindelik tot versoening kan lei. In die fokus op musikaliteit as vermoé gaan
dit egter nie om blote potensialiteit nie, maar om die realisering daarvan in die vorm van “musikale
gedrag”, soos dit in die antropologie genoem word. Want pure potensialiteit gee aanleiding tot 'n
radikale vorm van relativisme. Daarenteen gee die mens deur die aktualisering van sy musikale
vermoé tot musikale gedrag (van watter aard ook al) uitdrukking aan sy menswees, aan sy aanspraak
op menswaardigheid. Gevolglik bevat die moontlikheid om ’n koppeling tussen musiek en
menswaardigheid te bewerkstellig, soos dit in hierdie bespreking bepleit word, 'n unieke potensiaal
en dit moet vorentoe in al sy moontlikhede en implikasies ontgin word om vanuit die perspektief

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



651

van musiek 'n bydrae tot die breér gesprek oor kulturele versoening te kan maak.'® Menswaar-
digheid is tog immers ’n kriterium of norm wat ook in postmodernistiese denke nie onder
verdenking is nie.

Die belangrikste punt wat uit hierdie koppeling vloei, is dat ek as mens ook in die geval van
teenoorgestelde standpunte omtrent musiek vry is om die ander se menswaardigheid voorop te
stel en te respekteer. Dit beteken dat ek kan en moet erken dat die ander sy menswees deur middel
van musiek tot uitdrukking bring ongeag die soort musiek waarmee hy identifiseer. Net soos ek
die menswaardigheid van die ander moet respekteer sonder aansien des persoons, so moet ek die
musiek respekteer waarmee hy kies om te identifiseer of kies om sy identiteit mee te artikuleer.
Hierdie ingesteldheid verskaf ’n eerste basis vir dialoog. Op hierdie vlak van die dialoog gaan dit
nie om my mening nie. Ek luister na wat die ander vir my wil sé deur middel van sy musiek, ek
probeer vasstel hoe 'n bepaalde struktuur van klanke vir hom betekenisvol word, of waarin die
betekenis en waarde van sy musiek vir hom bestaan. n Mens sal seker heelwat verrassende
antwoorde kry as jy goed genoeg na die ander luister. Die volgende aanhaling is 'n voorbeeld:

“Pure art only occurs when the artist achieves complete balance, a oneness with creation

2

Dit is nie Mozart of iemand wat oor Mozart skryf, wat hier aan die woord is nie, maar Errol
Cuddumbey, ’n jazz komponis uit Port Elizabeth (Goosen 1999: 130).

Om naiwiteit te vermy, beteken egter ook om nie uit die oog te verloor dat menswaardigheid
nie die enigste kriterium is wat die mens van die dier onderskei nie. Menswees het ook skadukante
wat nie by diere voorkom nie. Hier kan verwys word na keuses wat die mens maak om die
integriteit van sy medemens te skend, soos byvoorbeeld diefstal, verkragting of moord. Dit is
gedrag waaraan diere hulle nie skuldig maak nie. Sonder om op die terrein van die etiek as
wetenskap te wil oortree, kan beweer word dat die mens ook in staat is om negatiewe gedrag deur
middel van musiek te artikuleer. Net soos musiek daardie sentimente kan artikuleer wat Cuddumbey
hierbo noem, of di¢ waarna in die volgende aanhaling verwys word:"’

Music is a moral law. It gives a soul to the universe, wings to the mind, flight to the imagination,
a charm to sadness, gaiety and life to everything. It is the essence of order, and leads to all
that is good, just and beautiful, of which it is the invisible, but nevertheless dazzling,
passionate, and eternal form. (Plato s.d.)

net so kan dit ook sentimente soos byvoorbeeld aggressie, seksisme of infantiele drange artikuleer.
Hoe musiek gebruik kan word om ter wille van politieke doelstellings die massas op te sweep is
nie vir die eerste of laaste keer in die geskiedenis deur die Nazi’s bewys nie. Dit is waarom die
etos-komponent nie buite rekening gelaat mag word nie. Daarom moet beklemtoon word: dit sal
naief wees om hierdie misbruik van musiek nie in die dialoog te verreken nie. Maar net soos ek
ook die menswaardigheid van 'n misdadiger moet respekteer, so moet ek die reg van die ander
respekteer om die sentimente van sy keuse musikaal te artikuleer, al druis dit teen my etos en my
waardesisteem in. Dit beteken egter dat die dialoog ook nog op ’n tweede vlak moet geskied.

16 Vgl. in hierdie verband Hans Kiing se uitspraak dat die mens se potensiaal om 'n meer menslike en

omgewingsbewuste samelewing te skep nog beter benut kan word: “Der Mensch muf} sein menschliches
Potential fiir eine moglichst humane Gesellschaft und intakte Umwelt anders ausschopfen, als dies
bisher der Fall war. Denn seine aktivierbaren Moglichkeiten an Humanitét sind grof3er als sein Ist-Stand.”
(1990: 53)

Dis ’n aanhaling wat sonder verstrekking van ’n presiese bron aan Plato toegedig word en wat wye
verspreiding geniet omdat dit in versamelings van populére aanhalings figureer.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



652

Om hierdie vlak te bereik, is dit miskien gepas om na ’n ander terrein te kyk waar etiese
oorwegings 'n rol speel, naamlik die ekumeniese teologie. Ook op hierdie terrein word daar met
die vraag geworstel hoe diversiteit verreken kan word en hoe verskillende religie¢ met mekaar in
gesprek kan tree. Ook daar lyk die vooruitsigte dat die verskille ooit uit die weg geruim sal word
maar baie skraal, behalwe as jy 'n pluralistiese benadering tot godsdiens voorstaan of as jy daal
na die laagste gemene deler en spesifieke godsdiens vervang met 'n algemene soort spiritualiteit.
Dit is egter so dat ekumeniese teoloé al geruime tyd besig is om presies oor hierdie vraagstuk na
te dink en dit sou dom wees om nie by hulle ervaring aan te knoop nie. 'n Teoloog wat reeds ver
in hierdie rigting gevorder het, is Hans Kiing. Sy poging om dialoog tussen verskillende religieé
te bevorder word aangespoor deur die besef dat hierdie religie€¢ gesamentlik 'n belangrike bydrae
kan maak tot wéreldvrede as hulle minstens konsensus kan bereik oor 'n minimum aantal gedeelde
etiese waardes. Want, sé hy, “ten opsigte van hulle etos is die religie€ nou eenmaal nader aan
mekaar as in hulle dogma” (1990: 16). Dit beteken volgens hom dat dit moontlik is om aan die
uiters noodsaaklike dialoog oor etiese waardes deel te neem sonder prysgawe van jou dogma en
sonder prysgawe van 'n gesprek oor die vraag na waarheid.

Is daar ’n teologies verantwoordbare weg wat dit vir Christene sowel as andersgelowiges
moontlik maak om die waarheid van die onderskeidelik ander religieé te aanvaar sonder om
die waarheid van jou eie religie prys te gee, en daarmee saam jou eie identiteit? (Kiing
1990: 105).

Die antwoord hierop 1€ nie daarin dat elke religie slegs hamer op die eie waarheid nie (p. 105),
of die begrip waarheid afwater deur te beweer dat elke religie op sy eie wyse waar is (p. 106), of,
derdens, deur te glo dat daar slegs een enkele waarheid is en dat alle religie€ op een of ander wyse
'n deel het van hierdie een waarheid (p. 108) nie. Al drie hierdie benaderings is in die huidige
postmoderne intellektuele klimaat natuurlik wyd in omloop. Daarenteen behoort die pad vorentoe,
volgens Kiing, eerder te wees dat elke religie in die eerste plek selfkritiek beoefen. Want, soos
elkeen wat onbevooroordeeld is, weet: “die grens tussen waarheid en onwaarheid is nie by voorbaat
identies met die grens tussen die eie en die ander religie€ nie. [...] Die grense tussen waarheid en
onwaarheid loop ook telkens deur die eie religie” (p. 109). Dit is dus noodsaaklik dat elke religie
sy eie skuldgeskiedenis erken. Kritiek teenoor die ander is slegs op die basis van selfkritiek
verantwoordbaar. Die eensgesindheid wat langs hierdie weg bereik kan word, sal gebou kan word
op ’n gemeenskaplike verbintenis tot die bevordering van menslikheid en menswaardigheid.'®

Die teoloog Klaus Niirnberger verwoord soortgelyke gedagtes wanneer hy skryf: “Usually leaders
attempt to bring about unity either through imposition or through consensus. Dictators and totalitarian
states try to forge a united nation by imposing their official ideologies and policies on everybody by
force of arms, social pressures and psychological manipulations. [...] Alternatively one can try to reach
consensus. Pressure to come to an agreement usually leads to dishonesty. For the sake of peace one
compromises one’s true convictions. One does not dare to contradict one’s peer group. One does not
want to antagonise potential partners. One does not want to spoil the party. Where people are free to
speak their mind, consensus usually remains elusive. Neither of these two forms [leads] to true unity.
True unity can only be achieved if one does not negate diversity, but accommodates it. [...] We should
give up the idea that unity must be based on consensus. Unity must be based on mutual responsibility
for the whole, on respect for a different opinion, on the willingness to bear with others, to sacrifice for
others. If that happens, differences can be incredibly creative and enriching. [...] That is at least one
good thing about postmodernism: it is teaching us to appreciate differences and diversity and to refrain
from pushing everybody and everything into the same mould.” (Niirnberger 2006: 145,146,147)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



653

Sommige van hierdie gedagtes kan baie produktief aangewend word in ons soeke na ’n tweede
dialoogvlak. Vir hierdie doel is Kiing se gedagte baie waardevol dat jy tot die dialoog kan toetree
sonder om jou spesifieke aanspraak op waarheid, of, in ons geval, jou spesifieke etos of estetika,
te moet prysgee. Dit beteken dat estetiese verskille tussen verskillende soorte musiek nie ontken
hoef te word nie, dat hulle op hulle naam genoem mag en moet word en dat hulle beslis die
onderwerp van analise en kritiek moet wees. Die gevolg van so 'n analise en kritiek sal die
ontdekking wees dat verskillende waardesisteme nie net verskillende prioriteite het nie, maar dat
in sommige gevalle 'n kriterium, wat in een sisteem 'n hoé prioriteit geniet, in "n ander sisteem
miskien glad nie eers aanwesig is nie. Met ander woorde: jy mag maar *n Barok-, “rock and roll”-
of avantgarde-aanhanger bly en nogtans tot die dialoog toetree. Die voorbehoud is egter dat dit
altyd vanuit ’n posisie van selfkritieck moet geskied. Dit beteken dat die aanhanger van elke soort
musiek die aspirasies en waardes van sy musiek duidelik moet artikuleer en dan hand in eie boesem
steek om te kyk of sy musiek werklik aan hierdie waardes voldoen en waar daarvan afgewyk
word. Om Kiing in hierdie verband te parafraseer beteken dit dat die grens tussen goeie en swak
musiek nie by voorbaat identies is met die grens wat een soort musiek van 'n ander skei nie. Om
dit blatant te stel: “klassieke” musiek is nie identies met goeie en “populére” met swak musiek
nie. In alle style is daar goeie en swak musiek. Meer nog: in alle style kan besondere talent en
selfs genialiteit aangetref word. Om dit te erken, is ’n manier om van vooroordele afstand te doen,
sonder prysgawe van die eie waardesisteem. Lojaliteit teenoor die musiek waarmee jy jou
vereenselwig, weerhou jou nie daarvan om ook simpatiek teenoor ander musiek te wees nie. Net
soos die Christen sal moet erken dat die Middeleeuse kruistogte *n groot fout was en die boodskap
van die Evangelie flagrant weerspreek het, of dat kerklike steun aan die ideologie van apartheid
heeltemal teenstrydig was met die versoeningsboodskap van die Evangelie, net so sal die aanhanger
van sogenaamde klassieke musiek sy standpunt moet artikuleer en aan selfkritiek onderwerp. As
hy byvoorbeeld meen dat klassieke musiek slegs die hoogste estetiese norme verteenwoordig en
instrumente gevind het wat by uitstek geskik is om hierdie waardes oor te dra, dan sal hy moet
kan verduidelik waarom daar so dikwels werklik derderangse “orrelstukke” (“organ voluntaries™)
in eredienste op die “koningin” van musiekinstrumente gespeel word (soos byvoorbeeld die werke
van die Engelse orrelis en komponis Caleb Simper). Die negentiende eeu het, naas die groot
meesterwerke van onder andere Beethoven, Schumann, Brahms of Tsjaikofksi ook 'n magdom
sogenoemde “triviale musiek” opgelewer, wat van presies dieselfde kompositoriese middele en
instrumente gebruik gemaak het as die genoemde meesters (sien Dahlhaus 1967). En as die
aanhanger van populére musiek beweer dat sy musiek werklik “kontemporér” is omdat dit aktuele
onderwerpe soos Vigs, diskriminasie, hongersnood, rassisme, geweld, homofobie, oorlog, politicke
onderdrukking ensovoorts aanspreek, dan sal hy moet verduidelik waarom sy musikale woordeskat
dan so konvensioneel en konserwatief is. Die avantgarde-aanhanger sal krities na sy musiek moet
kyk en homself afvra of sy musiek die gewone luisteraar se behoeftes genoeg aanspreek. En die
aanhanger van rockmusiek sal homself moet vra waarom sy musiek, as dit aanspraak wil maak
op kunsstatus, dan so dikwels eksplisiet seksistiese musiekvideos gebruik as *n bemarkingstegniek;
of waarom oorverdowende volume, wat letterlik skadelik vir die ore is, so 'n belangrike deel van
sy musikale woordeskat uitmaak. Die lys van voorbeelde sal nog oneindig voortgesit kan word.
Maar hierdie gevalle behoort al klaar te wys hoe 'n tweede dialoogvlak bereik kan word: slegs
vanuit 'n posisie van selfkritiek gebaseer op die kriterium van menswaardigheid.

As daar ruimte vir hierdie twee vlakke in die dialoog geskep word, is dit makliker om met
'n derde vlak, die gesprek van versoening, te begin. Vanuit 'n posisie van oopheid teenoor die
ander se aspirasies en vanuit 'n posisie van selfkritiek word dit nou vir my as mens moontlik om
ook die ander se posisie te bevraagteken, teenstrydighede uit te wys en aan kritiek te onderwerp.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



654

Nadat ek my eie estetika onder selfkritick geplaas en dit sodoende gerelativeer het, kan ek ook
die geldigheid van die ander se uitsprake toets. Want sonder die komponent van kritiek sal die
dialoog van oppervlakkigheid of oneerlikheid beskuldig kan word. Die filosoof Roger Scruton
stel dit nog krasser wanneer hy sy argument teen diegene wat die onderwerp van waardes uit die
multikulturele kurrikulum wil uitsluit, eindig met die stelling: “Only if we teach the young to
criticise do we really offer them culture. Otherwise what we call culture is a collective mental
indolence” (Scruton 2000: 151; eie beklemtoning). Terwyl hierdie aanhaling in die eerste plek na
opvoeding verwys, kan dit ook op die algemene kulturele terrein van toepassing gemaak word.

Die volgende voorbeelde wys hoe die gesprek nou sou kon verloop: As daar kritiek is teen
die “elitistiese” karakter van kunsmusiek en, in die naam van ’n postmoderne standpunt, as daar
gepoog word om die grense tussen kuns- en populére musiek af te breek, nie net in komposisies
nie maar ook in programsamestelling en selfs in skoolleerplanne, waarom is daar dan juis by
aanhangers van rockmusiek so 'n sterk klem op die kunsstatus van hulle musiek en ’n afgrensing
teenoor die “kommersialisme” van sogenaamde popmusiek (vgl. Middleton 2001: 485) en so 'n
pretensieuse, negentiende-ecuse verheerliking van die kunstenaar as idool? Waarom word die
term “diva” gebruik vir vroulike sangers van populére musiek as hulle juis in opposisie is teen
negentiende eeuse opera, waar hierdie term eintlik tuishoort? Daarenteen sal talle komponiste
van eietydse kunsmusiek moet antwoord op die kritiek dat hulle musiek skryf wat niemand buite
hulle eie kring wil hoor nie. Het dit werklik sin om musiek te skryf wat selfs tagtig of honderd
jaar na sy ontstaan nog steeds ontoeganklik bly? Moet die menswaardigheid van die luisteraar en
sy reg op verstaanbare musiek nie tot n baie groter mate gerespekteer word nie?"’

Die punt van versoening sal bereik word wanneer daar erkenning is vir die ander se reg op
sy spesifieke voorkeure, wanneer die reg op kritiek erken word, en wanneer daar ooreengekom
kan word dat daar ook ruimte vir verskille is mits hulle erkenning gee aan die menswaardigheid
van die luisteraar. Versoening bestaan egter nie net uit 'n oomblik van erkenning nie, dit sluit ook
'n tweede stap in, naamlik aksie. In die geval van musiek sou die spanningsveld tussen die
verskillende soorte musiek, wat altyd dinamies is, kreatief ontwikkel kon word. Dit beteken dat
al word die diversiteit nie uitgewis nie, kan verskillende soorte musiek mekaar nogtans beinvloed.
So kan dit gebeur dat kunsmusiek bepaalde eienskappe van populére musiek begin oorneem, soos
byvoorbeeld luisteraarsvriendelikheid en die aanspreek van onderwerpe van die dag, soos HIV/
Vigs en die ander items op die lys hierbo, onderwerpe waarmee ook jongmense van vandag kan
identifiseer, sonder om noodwendig in die geykte melodiese en harmoniese progressies van
popmusiek te moet terugval. Dat kunsmusiek van *n Westerse styl en Afrikamusiek in 'n wedersyds
produktiewe verhouding gebring kan word, is teen hierdie tyd al oor en oor bewys in werke soos
Peter Klatzow (2000) se verwerkings van liedere van Prinses Magogo KaDinizulu. 'n Hele paar
ander komponiste van beide rasse het met soortgelyke pogings vorendag gekom. En aan die kant
van populére musiek sou die uitdaging aanvaar kon word om musiek te skep wat groter waarde
heg aan oorspronklikheid en tegniese gesofistikeerdheid en wat sy artisticke beperkthede nie
verberg agter 'n gordyn van indrukwekkende tegnologie nie. Wat hiermee bedoel word, is nie
soseer 'n gemeenskaplike “Suid-Afrikaanse” musiekstyl op die laagste gemene deler nie, maar
die totstandkoming van ’n sterk artisticke (en intellektuele!) middelgrond waar diverse soorte
musiek op gelyke voet langs mekaar te staan kom sonder om hulle eiesoortigheid prys te gee. In
hierdie opsig het musiek ’n potensiaal wat moeilik deur ’n “taalbeleid” geéwenaar kan word. Die

In al hierdie oorwegings moet daar telkens duidelik onderskei word tussen die sosiale bestaansreg of
relevansie (“social validity”) en ideologiese inhoud van 'n bepaalde soort musiek en die estetiese of
etiese waardebepaling daarvan. Sien in hierdie verband Scruton (1997: 149-150).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



655

bestaan van 'n middelgrond sal dan ook ruimte skep vir die meer eksperimentele komponiste om
nuwe klankmoontlikhede met legitimiteit te verken. In die afwesigheid van so ’n middelgrond
—of dalk eerder: in die afwesigheid van dekking ten opsigte van die ontstaan van so *n middelgrond
— gebeur dit maklik dat musiek soos Bok van Blerk se De la Rey-lied as 'n ernstige bydrae tot die
nasionale debat opgeneem word.? Dit is die totstandkoming van ’n artisticke (en, weereens,
intellektuele!) middelgrond — en nie die verteenwoordigers van die gemene-deler-kultuur nie — wat
sal bepaal of egte kulturele versoening slaag of nie. Openbare media wat bereid is om blootstelling
aan sulke pogings te gee is die ander voorvereiste.

4. DIVERSITEIT, DEMOKRASIE, MUSIEK EN VERSOENING

Kulturele, en spesifiek musikale diversiteit is 'n gegewe in die huidige tyd in Suid-Afrika. Dit het
geen sin om dit te probeer ontsnap nie of, aan die ander kant, dit te bepleit of op te hemel as die
katalisator of wondermiddel waarsonder kreatiewe denke en vooruitgang nie moontlik is nie.
Hoewel 'n mens nie kan beweer dat demokrasie ook ’n gegewe is nie, is dit ondenkbaar dat die
kulturele diversiteit in Suid-Afrika op enige ander manier aangespreek sal kan word as juis deur
’n so bestel nie. Trouens, demokrasie verskaf seker die beste raamwerk wat nodig is om kulturele
diversiteit te akkommodeer. 'n Besinning oor musiek en diversiteit moet in ons geval dus altyd
binne hierdie demokratiese konteks plaasvind. Dit is ons historiese taak om diverse soorte musiek
en diverse musiekpraktyke binne 'n demokratiese konteks met mekaar te versoen.

Ditis vreemd dat daar min literatuur oor die verhouding tussen musiek en demokrasie bestaan.
Om hierdie rede het ek my elders taamlik breedvoerig oor ’n sodanige verhouding uitgelaat.?!
Kortliks kom dit daarop neer dat musiek in 'n demokrasie nie noodwendig net “demokratiese
musiek” impliseer nie, ofte wel dat slegs daardie musiek ’n plek het wat meerderheidsondersteuning
kan demonstreer. Die demokratiese reg om te verskil, om anders te mag wees, die reg op beskerming
van minderhede, gee juis aan 'n ryk diversiteit van musiekstyle — hetsy etnies, volksgebonde,
religieus, populér, kommersieel, klassiek of eksperimenteel — die legitimiteit wat hulle verdien.
In ’n demokrasie is daar plek vir musiek wat die behoeftes van die meerderheid aanspreek; daardie
behoeftes mag nie misken word nie, iets waaraan aanhangers van “klassieke” musiek hulle dikwels
skuldig maak. Aan die ander kant is dit gewoon menslik “dat daar ook musiek sal wees wat die
alledaagse behoeftes van die meerderheid probeer transendeer en sodoende *n kritiese afstand ten
opsigte van die meerderheid handhaaf” (Liidemann 2003: 270). Ook sulke musiek het legitimiteit,
al kan dit nie deur demokratiese prosedures bepaal word nie. En dit is van die allergrootste belang
om te verstaan dat sulke musiek nie per definisie “ondemokraties” is nie, dat dit die demokrasie
nie ondermyn nie. Trouens, soos alle ander vorms van opposisie help dit eerder om demokrasie
in stand te hou deurdat dit kragte help teenwerk wat in die rigting van ’n eenparty-staat beur, of,
in die geval onder bespreking, 'n musikale eenparty-staat.

Die gedagtes wat hier ontwikkel word, stem in 'n verbasende mate ooreen met die
gevolgtrekking wat Kiing (1990: 40-45) bereik in sy bespreking van postmodernisme en die
opkomende wéreldbedeling. Volgens hom moet "n postmoderne bedeling meer wees as “radikale

20 Dit is simptomaties van hierdie soort standpunt dat ’n skrywer soos Danie C. Pretorius beweer:

“Afrikaanse musiek het inderwaarheid die gom geword wat die Afrikaanse kuns en kultuur aanmekaar-
heg” (Pretorius: 1998: 9). Met “Afrikaanse musiek” bedoel hy naas die bydraes van S. le Roux Marais,
Olaf Andresen, Danie Bosman, Nico Carstens en Koos du Plessis ook die werk van musieksterre soos
o.a. Anton Goosen, Mynie Grové en David Kramer (ibid: 9-10).

21 Sien Liidemann 2003: 270-271.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



656

pluralisme of relativisme”, maar ook meer as 'n “uniforme interpretasie van die wéreld” (p. 43).
Dit moet eerder streef na ’n “nuwe wéreldkonstellasie” met ’n “nuwe fundamentele konsensus
wat op menslikheid gebaseer is”, iets waarop die demokratiese pluralistiese samelewing sal moet
terugval as dit wil oorleef (eie beklemtoning).?

As die omgaan met diversiteit in Suid-Afrika nog nie slaag nie, 1€ die fout nie so seer by die
demokratiese bestel as sodanig nie, as daarin dat die demokratiese spelreéls nog nie goed genoeg
bemeester is nie. Binne hierdie demokratiese spelre€ls is daar genoeg ruimte om musikale diversiteit
op die basis van "n erkenning van menswaardigheid te versoen. Die tyd raak min vir Suid-Afrikaners
om hulle verantwoordelikheid teenoor die geskiedenis na te kom en werk te maak van hul opdrag
om 'n werklik multikulturele kultuur tot stand te bring. Die inisiatief en die hardste werk sal van
diegene moet kom wat die meeste het om te verloor as dit nie slaag nie. Andersins kan die gebrek
aan kulturele versoening, en die konflikpotensiaal wat dit inhou, die delikate ooreenkomste wat
op politieke terrein bereik is, ongedaan maak (sien in hierdie verband Liidemann 2009).

Ten slotte 'n gedig van H.A. Fagan (1949: 17), wat hierdie opdrag op ’'n treffende wyse
onderstreep:

“NKOSI SIKELEL’ I-AFRIKA”

Uit duisend monde word die lied gedra.
Ek sluit my o€; soos ’n serafskoor
val daardie stemme strelend op my oor:
“Nkosi sikelel” i-Afrika” —
ons vra U seén, o Heer, vir Afrika.
Ek kyk, en sien die skare voor my staan:
Zoeloe en Kosa, Soeto en Sjangaan,
en ek, 'n Blanke — vele volkre, ja —
almal verenigd om Gods seén te vra
op net een tuiste, net een vaderland,
want die Alwyse het ons saam geplant
en saam laat wortel in Suid-Afrika.

“Nkosi sikelel’ i-Afrika” —
seén, Heer, die land wat vele volkre dra.

BIBLIOGRAFIE

Blacking, John 1976. How Musical is Man? Londen: Faber & Faber.

Cook, Nicholas. 1999/2000. Whose Music of a Century? Performance, History and Multiple Voices. Suid-
Afrikaanse Tydskrif vir Musiekwetenskap (SAMUS) 19/20: 1-13.

Cross, lan. 2001. Music, cognition, culture and evolution. Annals of the New York Academy of Sciences 930:
28-42.

Dahlhaus, Carl (red.) 1967. Studien zur Trivialmusik des 19. Jahrhunderts. Regensburg: Gustav Bosse.

2 Die moeilik vertaalbare Duitse teks lees as volg: “Postmoderne im entwickelten Sinn strebt in einer

neuen Weltkonstellation positiv einen neuen Grundkonsens von integrierenden humanen Uberzeugungen
an, auf den gerade die demokratische pluralistische Gesellschaft unbedingt angewiesen ist, wenn sie
iiberleben will.” (Kiing: 1990: 44)

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



657

Ermarth, Elizabeth Deeds. 1998. Postmodernism. Edward Craig (red.) Routledge Encyclopedia of Philosophy.
Londen & New York, vol. 7: 587-590.

Fagan, H. A. 1949. Soos die windjie wat suis, en ander gedigte. Kaapstad: Nasionale Pers.

Goosen, Ulagh. 1999. The Music of Erroll Cuddumbey (b. 1950): A Socio-Historical Profile of a Port
Elizabeth Jazz Artist. Ongepubliseerde M.Mus. tesis. Port Elizabeth: Universiteit van Port Elizabeth.

Hauptfleisch, Sarita. 1993. Effective Music Education in South Afirica. Main Report. Pretoria: Human Sciences
Research Council.

Henshilwood, Christopher. 2006. Reading the artefacts: Gleaning language skills from the Middle Stone
Age in Southern Africa. Hoofreferaat gelewer by die Cradle of Language Conference, Stellenbosch
6-10 November.

Hoskyn, Margaret. 1960. From Sackbut to Symphony. An Outline of the History of Music. Kaapstad—Wynberg-
Johannesburg: Juta.

Kiing, Hans. 1990. Projekt Weltethos. Miinchen: Piper.

Levitin, Daniel. J. 2006. This Is Your Brain on Music. The Science of a Human Obsession. New York:
Dutton.

Liidemann, Winfried. 1994. Effective music education in South Africa: A critical reply. Suid-Afrikaanse
TBydskrif vir Musiekwetenskap, 14: 123-125.

Lidemann, Winfried. 2003. Diabolus in musica: In dialoog met Thomas Mann se Doktor Faustus. Tydskrif
vir Geesteswetenskappe, 43 (3 en 4): 259-276.

Liidemann, Winfried. 2009. Musiek, kulturele diversiteit, menswaardigheid en demokrasie in Suid-Afrika.
Professorale intreerede, 21 April. Universiteit Stellenbosch: Taalsentrum.

Mbembe, Achille 2008. Our fragile nonracialism is in danger of unravelling. Sunday Times, 2 Maart,
p- 21.

Middleton, Richard. 2001. Rock. In Stanley Sadie (red.): The New Grove Dictionary of Music and Musicians
(Second Edition). Londen: Macmillan, pp. 485-486.

Middleton, Richard. 2003. Music Studies and the Idea of Culture. In Martin Clayton, Trevor Herbert &
Richard Middleton The Cultural Study of Music. A Critical Introduction. New York & Londen: Routledge,
pp- 1-15.

Mithen, Steven. 2005. The Singing Neanderthals. The Origins of Music, Language, Mind and Body. Londen:
Weidenfeld & Nicolson.

Niirnberger, Klaus. 2006. Martin Luther’s message for us today. A perspective from the South. Pieter-
maritzburg: Cluster Publications.

Plato s.d. Aanhaling oor musiek, afgelaai van http://www.oddmusic.com/resources/quotes.html op 4 Junie
2008.

Pretorius, Danie C. 1998. Musieksterre van gister en vandag. Lewensketse en foto’s van meer as 100
musieksterre. Pretoria: J.P. van der Walt.

Richerson, Peter J. & Boyd, Robert. 2005. Not by Genes Alone. How Culture Transformed Human Evolution.
Chicago & Londen: Chicago University Press.

Schneider, Albrecht. 1979. Die Geschichtlichkeit der Kunst und die auBereuropédische Musik. Zeitschrift fiir
Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft XXIV/1: 11-74.

Scruton, Roger. 1997. The Aesthetics of Music. Oxford: Oxford University Press.

Scruton, Roger. 2000. An Intelligent Person s Guide to Modern Culture. South Bend, Indiana: St. Augustine’s
Press.

Storck, Karl. 1910. Geschichte der Musik. Stuttgart: Muth’sche Verlagshandlung.

Suppan, Wolfgang. 1984. Der musizierende Mensch. Eine Anthropologie der Musik. Mainz: Schott.

Tomlinson, Gary. 2005. Paleomusicology: Why and When Humans Began to Sing. Referaat gelewer by die
32ste Jaarlikse Kongres van die Musiekwetenskapvereniging van Suidelike Afrika, Kaapstad, 25 — 27
Augustus.

Van Eck, Jan. 2008. We’re still all in this together. Sunday Times, 30 Maart. p. 21.

Wallin, Nils, Merker, Bjorn & Brown, Steven. 2000. The Origins of Music. Cambridge, Massachusetts: MIT
Press.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



