568

Kreolisering van die Simbolisme in die poésie van

T T Cloete*

Creolization of Symbolism in T T Cloete’s poetry

HEIN VILJOEN

Navorsingseenheid: Tale en literatuur in die Suid-Afrikaanse konteks,

Noordwes-Universiteit, Potchefstroom
E-pos:Hein.Viljoen@nwu.ac.za

Hein Viljoen

HEIN VILJOEN het in Potchefstroom, Pretoria en
Utrecht gestudeer en is tans professor in Afrikaans
en Nederlands aan die Noordwes-Universiteit
(Potchefstroomkampus) en direkteur van die
Navorsingseenheid Tale en literatuur in die Suid-
Afrikaanse konteks. Hy spesialiseer in literére
teorie, die Suid-Afrikaanse prosa en die Afrikaanse
poésie. Hy is mede-skrywer en redakteur van twee
onlangse versamelings opstelle oor ruimte en
identiteit en liminaliteit in die Suid-Afrikaanse
letterkunde, nl. Storyscapes (2004) en Beyond the
threshold (2007). Tans spits hy sy navorsing toe op
hibriditeit en kreolisering asook grense in en van
die letterkunde. Hy is ook hoofredakteur van
Literator. Sy tweede digbundel, Holtrom en groot
kabaal, het in 2003 verskyn.

HEIN VILJOEN studied in Potchefstroom, Pretoria
and Utrecht and is at present professor in Afrikaans
and Dutch literature at the North-West University
(Potchefstroom Campus) and director of the
Research Unit Languages and Literature in the
South African Context. He is a specialist in literary
theory, the South African novel and Afrikaans
poetry. Recently, he has co-authored and edited
two collections of research essays on space and
identity and on liminality in South African
literature, namely Storyscapes (2004) and Beyond
the threshold (2007). At present his research is
focused on creolization in literature and on
boundaries in and of literature. He also is editor in
chief of Literator. His second collection of poetry,
Holtrom en groot kabaal, was published in 2003.

ABSTRACT

Creolization of Symbolism in T T Cloete’s poetry

This article is an investigation of T T Cloete s rewriting of international Symbolism, the assumption
being that he has creolized this poetic system in three ways, namely by developing new forms by
mixing, by increasing its expressive power and by making it local and South Afvican, but also by
appropriating and adapting it to his own poetical system. After pointing out two indications of
creolization in Cloete’s work, namely the creative mixing of words and concepts and the mixing
of indigenous and colonial language, Symbolism is defined as a deliberate exploitation of ambiguity
based on the notion of correspondences between all earthly things. Natural elements are used as
metaphors, combined with all the resources of language to suggest a deeper or truer but

*

Uitgebreide weergawe van 'n T T Cloete-erelesing gelewer op 22 Augustus 2007.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



569

unformulated second content in a poem. Creolization is here, in accordance with the views of E.
Glissant, defined as a rhizomatic understanding of texts in complex webs of relations with three
important core meanings, namely mixing of languages, cultures and traditions, a making-local
that also entails appropriation and emulation and an expansion of the expressive power of the
tradition. The analysis of the ways in which Cloete has transformed the symbolist tradition in
poetry along these lines focuses on four aspects of Symbolism, namely the symbolist technique,
Symbolism and music, the symbolist tone and the correspondences. Cloete’s creolization of the
symbolist method is explored in two poems, namely “oopooggebed aan ontbyttafel” (open-eyed
prayer at the breakfast table) from Allotroop (1985) and “Insinjes” (Ensigns) from Met die aarde
praat (Talking to the earth, 1992). In these poems Cloete evokes a second meaning without really
giving it form in the way he uses natural things as metaphors and by subtle allusions to the
Symbolists and their favourite colours. The latter poem also shows how Cloete enriches the
symbolist tradition with words and concepts from natural science but also transforms it into a
way of evoking the in-living of God. The next section links Cloete s symbolist use of bird imagery
and bird song to the symbolist equation of music and poetry. In Cloete’s poetry the ear is a favourite
organ, since it brings disparate elements together. The sound of poetry is in his work a powerful
instrument for the expression of the coherence of the whole cosmos and for evoking a second
meaning, namely the presence of God in everything. The same goes for the way in which Cloete's
poetry deals with the symbolist view of the imminence of death and the passing away of all things.
His poetry presents an alternative to mortality by showing a universal interconnectedness and by
developing new, modern metaphors for the synthetic power of poetry. One of them is the
“laseraspaai” (laser I spy) — a modern instrument for spying out the rich interconnected diversity
of creation. This universal interconnectedness, the idea that each thing contains a fine hidden
essence of every other thing, is a central tenet of Symbolism and is creolized in Cloetes poetry
in a variety of ways and, in his different collections, each time in a different metaphor that
underlines this interconnectedness as well as the terrible state of being unconnected.: juxtaposition,
allotropy, entelegy, idiolect, curiosity. The all-inclusive whole is God, and His presence is evoked
in Cloete’s poetry in a myriad symbolist ways. Mixing languages and creating new compound
words are but two of them. Though it focuses in the small and the local, in Cloete’s poetry the
unique time and place of every element is illuminated by the illimitable and the universal.
Everything has its place in a great chain of being. On the whole, Cloete increases the expressive
power of Symbolism not only by modernizing, but also by deologizing it, that is, by turning it into
an instrument for the study of Deus, God.

KEY CONCEPTS: Symbolism, creolization, symbolist method, symbolism and music, symbolist
tone, correspondences, deologizing.

TREFWOORDE: Simbolisme, kreolisering, simbolistiese werkwyse, Simbolisme en musiek,
simbolistiese toon, korrespondensies, deologisering

OPSOMMING

Hierdie artikel is 'n ondersoek na T T Cloete se gebruik van die internasionale Simbolisme. Die
aaname is dat hy daardie digterlike stelsel op drie maniere herskryf het, naamlik om deur
vermenging nuwe vorme te ontwikkel, deur die uitdrukkingskrag daarvan te verhoog en deur dit
plaaslik en Suid-Afrikaans te maak, maar dit terselfdertyd vir homself toe te eien en dit aan te pas
binne sy eie poétika. Vier aspekte van die Simbolisme word bespreek, naamlik die simbolistiese
werkwyse, Simbolisme en musiek, die simbolistiese toon en die korrespondensies. Die vernaamste
bevindings is dat Cloete die uitdrukkingskrag van die Simbolisme vergroot het deur dit te

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



570

moderniseer, maar ook deur dit te deologiseer — dit wil sé€ deur dit in ’n instrument te omvorm vir
die bestudering van Deus, God.

1. INLEIDING

TT Cloete is ’n klassieke poeta doctus: *n geleerde digter. Hy weet baie en konfronteer sy lesers
graag met ongewone begrippe en moeilike woorde. Sy nuutste bundel, Heilige nuuskierigheid
(Cloete 2007), open byvoorbeeld met die gedig “Eurinome”. Om sy lesers te help, verduidelik
Cloete in ’n eindnoot uit De Vries se simboolwoordeboek dat Eurinome die godin van vrugbaarheid
is en dat sy in die vorm van ’n duif uit Chaos opgestyg het. Dit is een van 'n hele reeks eindnote
wat 'n mens nodig het om hierdie bundel behoorlik te verstaan. Uit die bundel is dit ook duidelik
dat Cloete se “heilige nuuskierigheid” ’n baie groot verwysingsveld bestryk — eintlik die ganse
skepping, van die kleinste insek tot by die magtigste sonnestelsels. Daarom rym hy “mot” graag
op “God” en sien hy in die kleinste dingetjies groot kosmiese bewegings weerspieél. In sy poétika,
en dit is 'n tipiese trek van die internasionale kunsstroming van die Simbolisme, hang alles met
alles saam in een groot stelsel van ooreenkomste (korrespondensies).

2. TEKENS VAN KREOLISERING

Kreolisering vind 'n mens myns insiens op minstens twee maniere in Cloete se werk. Die gedig
“kielieharies”, ook uit Heilige nuuskierigheid (Cloete 2007:51), is 'n voorbeeld van die eerste
soort kreolisering by Cloete. Die titel is ’n speelse vervorming van “Kalahari”. Hierdie speelse
kreolisering bereik 'n hoogtepunt in strofe 3. Die spreker het gaan navorsing doen oor “die sku
kalaharispinnekop” en sy gevolgtrekking lui:

hy is skaam
dus is sy skuilnaam
spinnekieliekallickaleskamehariekieriekop

In die lang slotwoord kan 'n mens ’n hele rits woorde herken: kielie, kale, skame, hariekierie —
harikiri (selfmoord), skameharie, kierie, kieriekop. Die digter het hier 'n reeks woordspelings op
Kalahari gemaak, permutasies van kala: kale - kallie, - kielie - kierie - harie - kale - skame. En
dit het hy alles ingeskryf in die woord spinnekop. *n Reeks betekenisse, eintlik ’n hele verhaal,
is saamgetrek en speels in die een lang kofferwoord saamgedruk. Hierdie verskynsel is 'n kreatiewe
kreolisering waarin woorde speels omvorm en op nuwe maniere met mekaar gekombineer
word.

’n Ander soort kreolisering blyk uit die gedig “bywoners” uit die bundel Uit die hoek van my
oog (1998:11). Hier treur die spreker oor die verbygaan van die Afrikaners — een van die min
gedigte in Cloete se oeuvre waaruit 'n tipies postkoloniale vervreemding blyk:

eers was ons base

ons het elmboog-uit op ons plase

in ons nissanbakkies gery.

nou is ons onteien. ons bly

in dorpies waar hulle van sé:

net woestyndiere sal daar 1€

en uile en kokkerotte

in die setlaarshuise op gehuurde plotte.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



571

In beide die Christelike en die simbolistiese tradisie is mense net bywoners op aarde, maar hierdie
gedig slaan ook konkreet op die politiecke oorgang wat Afrikaners moet verwerk. Wat die oorgang
egter besonder skrynend maak, is dat die base en besitters vervreem word van hulle grond én
hulle taal, omdat hulle taal vermeng raak met Engels, die taal van die neo-koloniale hegemonie,
soos blyk uit woorde soos “kokkerotte”, “setlaars” en “plotte”. Hulle verlaagde status is *n dubbele
ontheemding.

Cloete se werk is vol vreugde oor die goddelike samehang van alle dinge, maar ook vol
hartseer oor die verganklikheid van die aarde en die mens. In hierdie opsigte sluit sy werk aan by
die Simbolisme, soos ek sal aantoon, maar my argument in hierdie artikel is dat Cloete die

Simbolisme kreoliseer — op ’n idiolektiese wyse herskryf, aanpas by Suid-Afrika en uitbrei.
3. SIMBOLISME AS DOELBEWUSTE STREWE NA MISTERIE

Semioties gesien, is die meeste woorde simbole, want die reeks tekens kakiebos staan per konvensie
vir daardie nare en geharde onkruid wat die Engelse na bewering in hulle veevoer in Suid-Afrika
ingevoer het (Boshoff & Nienaber 1967:322). In die woord word dus eintlik 'n stuk geskiedenis
en ’n groot stuk emosie saamgevat.

Meestal gebruik ons woorde egter net as instrumente — as kommunikasiemiddels — sodat die
simboliserende energie, die krag van die emosie wat daar in 'n woord opgesluit 1€, die verbasende
ontdekking dat ons die dinge inderdaad name kan gee, verdof en afslyt soos 'n ou muntstuk. En
dit is onder andere die digters se taak om ons weer bewus te maak van die diepte en bedwelmende
rykdom van woorde. Dit was die program van simbolistiese digters soos Verlaine, Mallarmé,
Rimbaud, Yeats, George, Kloos, Gorter en Leopold.

3.1 Korrespondensies

“Bedwelmende rykdom” het ’n ryk historiese eggo, want die Nederlandse digter Willem Kloos
het reeds in 1882 onsterflikheid beloof aan die digters wat die bedwelmende rykdom van hulle
sielelewe kan omsit in streng ritmes en bre€, gewaagde beelde (Kloos 1971:53,58). Kloos is een
van die Nederlandse digters wat T T Cloete gereeld in sy poésieklasse behandel het — saam met
ander digters vir wie hy besonder lief is, soos Herman Gorter, ] H Leopold en J C Bloem. In
Gorter se lang gedig Mei het Cloete veral die samehangsgedagte beklemtoon — die gedagte dat
daar in elke ding 'n fyn essensie van elke ander ding skuilgaan (Gorter 1976:r. 945-6) en dat alles
daarom met alles saamhang in ’n byna mistieke verband. Elke ding, hoe nietig ook al, ontleen sy
waarde en sin aan sy posisie binne daardie groot, omvattende verband. Hierdie beginsel, die idee
van korrespondensies, maak simbolistiese poésie ryk en veelvuldig.

Korrespondensies tussen die dinge is 'n gedagte wat sterk in Cloete se eie poésie voorkom
(soos Hennie Schutte (1984) onder andere uitgewys het). Die basiese idee agter die korrespon-
densies is platonies: woorde in hulle samehang wys heen na ’n ryker, lewendiger, wesentliker
werklikheid agter die gewone dinge wat ons kan waarneem.

Die een stelling wat ek in die loop van die artikel wil beredeneer, is dat Cloete se poésie
wesenlik simbolisties is. Een argument daarvoor is dat Cloete se poé&tika wesenlike ooreenkomste
vertoon met die idees van simbolistiese digters soos Kloos, Gorter en Leopold in Nederlands en
Verlaine en Rimbaud in Frans. Sy werkwyse kom ook sterk ooreen met die wyse waarop hierdie
digters natuurelemente gebruik as simbole vir die ontsaglike rykdom van hulle innerlike lewe. In
sy sonnet XXXV (Dekker 1971:152) vergelyk Kloos byvoorbeeld die rykdom van sy innerlike
lewe met die onmeetlikheid van die see.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



572

Hierdie stelling is nie onproblematies nie, want die Simbolisme was "n internasionale beweging
in die kuns, musiek en letterkunde van die laat 19de en vroeg 20ste eeu. Hoe kan T T Cloete, wat
eers in 1980 gedebuteer het, dan as 'n Simbolis beskou word? Soos in die projek oor die Simbolisme
in die Afrikaanse digterlike tradisie (Steenberg 1993) aangetoon is, het die Simbolisme "n besonder
sterk invloed op die Afrikaanse poésie gehad. Annemarie Bischoff (1993) het egter in haar
ondersoek as deel van die Simbolismeprojek heel stellig bevind dat Cloete nie *n Simbolis is nie.
Sy meen Cloete se werkswyse stem ooreen met die simboliste s’n en herken in sy werk wel
simbolistiese trekke soos die korrespondensies en kernsimbole soos musiek, die droom en die
vrou bevat. Sy meen dat die resultaat van Cloete se werk verskil van die Simbolisme, omdat sy
werk nie neerkom op aanbidding van die skoonheid en die menslike maker daarvan nie. Daarteenoor
is my argument dat Cloete wel deeglik 'n Simbolis is, maar dat hy die Simbolisme vir sy eie
doeleindes aangepas het.

3.2 ’n Tweede inhoud suggereer, evokeer

Simbolisme is moeilik om te definieer, omdat hierdie digters daarna streef om ’n objek, en daarmee
saam 'n bepaalde emosie, op te wek, nie deur dit direk te s€ nie, maar deur dit te suggereer. Hulle
werk met metafore waarvan die een pool duister gelaat word, onder die oortuiging dat 'n gedig
veel genietliker is as die objek geleidelik ontsyfer moet word. Chadwick (1971:2) omskryf
Simbolisme derhalwe as:

The art of expressing ideas and emotions not by describing them directly, nor by defining
them through overt comparison with concrete images, but by suggesting what these ideas
and emotions are, by re-creating them in the mind of the reader through the use of unexplained
symbols.

Toestande wat vervaag, oplos, wat vae kontoere het, wat neig om te verdwyn; dinge wat byna nie
gesé kan word nie — die Simboliste maak byna *n kultus van vaagheid en dubbelsinnigheid. Hulle
dominante instelling is om te suggereer, op te roep, nie te sé€ nie en tog te s€. Agter die woorde,
en eintlik deur die fyn samespel van woorde, klanke, ritmes en betekenis — elke moontlike digterlike
middel — dra die gedig iets oor wat nie geformuleer word nie; 'n tweede inhoud wat nie vorm
gekry het nie. Hierdie tweede inhoud sluit alles in wat, in Cloete se woorde aan C M van den
Heever (Cloete 1982:21), saamgevat kan word in “die angswekkend mooi hees geskreeu van jou
wildeganse”. Kloos (1971:53) praat van “Zin en schakeering van woorden en klanken, afzonderlijk
en in hun schikking tot een melodie van lijnen en kleuren, en het onvatbare daarachter”. Woorde
vir dinge uit die werklikheid word in simbolistiese poésie gebruik as simbole van iets anders — 'n
paradyslike eiland in die weste, soos by A. Roland Holst, of die oneindige rykdom van die eie
sielelewe, soos by Kloos.

Presies /oe Cloete omgaan met die Simbolisme in sy poésie is natuurlik die vraag. Dit is die
tweede stelling wat ek wil maak, naamlik dat hy die Simbolisme kreoliseer.

4. KREOLISERING EN RELASIONELE VERSTAAN

Kreolisering beteken “kreools maak™. Kreools is 'n woord wat soms in tydskrifte en koerante
gebruik word vir die kookkuns of die eksotiese skoonheid en skoonhede van Mauritius of die
Karibiese Eilande. Populérweg beteken dit “gemengd” van taal, ras of kultuur, soos “die mengsel

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



573

van Franse setlaars en Malgassiese slawe” (Myburg 2009:3) waaruit die Frans-Kreools en die
kreoolse kookkuns van Réunion ontstaan het. Die begrip kreools kom uit Portugees crioulo (Crystal
1998) en uit Spaans criollo, wat oorspronklik beteken het *n kind van Spaanse ouers wat in die
Suid-Amerikaanse kolonies gebore is (Odendal & Gouws 2005), of in 'n wyer sin iemand van
Europese atkoms wat in "n kolonie gebore en grootgeword het. Volgens Schwegler (2003:53-54)
word criollo vandag nog in baie dele van Suid-Amerika gebruik in die sin van “plaaslik”, “van
hierdie plek”, “hier gebore en grootgeword”, sonder spesificke ras- of etniese betekenis. Hy meen
ook dat die primitiewe letterlike betekenis van criollo etimologies verband hou met Latyn creare,
“om te skep”, via Portugees. Criollo beteken dus “iets of iemand opgevoed of grootgemaak™ plus
'n deiktiese element soos Aier.

Kreolisering word in die taalkunde gebruik in die konteks van die kruising en vermenging
van tale. Soms ontwikkel 'n kontak- of kommunikasietaal (’'n sg. pidgintaal) tussen mense wat
mekaar nie verstaan nie tot die moedertaal van 'n bepaalde groep. Die struktuur, woordeskat en
uitdrukkingsvermoé van die pidgintaal word dan geweldig uitgebrei. Hierdie uitbreiding word
kreolisering genoem (Crystal 1998).

Ook in ’'n literére en kulturele konteks is kreolisering belangrik, want die vermenging van
tale, naas die vermenging van rasse, is een van die belangrikste metafore vir die verstaan van die
ingewikkelde prosesse van kulturele kontak, assimilasie, kruising en splitsing (Young 1995:1-28).
Toegepas op die letterkunde is my vraag spesifiek of die (Suid-)Afrikaanse letterkunde (en kultuur)
in die breé€ ook as so ’n postkoloniale hibried of gekreoliseerde vorm beskou kan word.

Hibriditeit en kreolisering is veral belangrike konsepte in die studie van letterkundes van
voormalige kolonies. Op die spoor van Glissant (2006) beskou ek kreolisering as ’n beginsel vir
die relasionele verstaan van ’n skrywer en sy werk.! Relasionele verstaan hou in dat die skrywer
en sy werk in "n netwerk van veelvuldige relasies met ander tekste en met tale en kulture rondom
hom verstaan word — ook in relasie met die magte en sosiale energieé€ van sy tyd. Tekste, sosiale
magte word aangehaal, herskryf, geparodieer of gedialogiseer. Kreolisering hou in dat ’n teks
verstaan word as verwikkel in 'n internasionale netwerk van verskillende tale en kulture oor
nasionale en taalgrense heen.

Gegewe die etimologie kan drie belangrike betekenismomente in kreolisering onderskei word.
Eerstens dui kreolisering op die vermenging van kulture en tradisies waardeur byvoorbeeld nuwe
genres ontstaan. Verdietsing of aanpassing by die lokale — plaaslik maak (in die sin van criollo)
— is 'n tweede belangrike moment, maar saam met aanpassing gaan ook verset, toe-eiening,
omvorming en kompetisie. Die derde moment is die uitbreiding van ’n instrumentele of
kommunikasietaal/-tradisie (dus ook 'n digterlike tradisie) tot “moedertaalgebruik”. Uitbreiding
hou onder andere in dat die digterlike woordeskat vergroot word, dat literére strukture verder
ontwikkel en omvorm word en dat die taal se uitdrukkingsvermoé verhoog word.

In die res van die artikel wil ek nagaan hoe Cloete die Simbolisme gekreoliseer het, toegespits
op vier sleutelaspekte, naamlik kreolisering van die simbolistiese werkswyse, die simbolistiese
musikaliteit, die simbolistiese toon, en ten slotte die korrespondensies. Hiermee wil ek meer
inhoud gee aan die vae idee van “invloed” en ook bepaal wat Cloete se Simbolisme, lank na die
erkende simbolistiese digters, in ’n totaal ander leefwéreld, anders maak. Met ander woorde, ek
wil bepaal watter tipiese transformasies die Simbolisme in Cloete se werk ondergaan het.

Vergelyk Viljoen & Van der Merwe (2007) vir ’n beredenering daarvan.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



574

5. DIE SIMBOLISTIESE WERKSWYSE: HEMELSBLOU EN DIE UUR VAN
PURKINJE

Al is dit per definisie vaag en suggestieryk kan 'n mens tog enigsins vat kry op die Simbolisme
met René Wellek (1984:27) se definisie daarvan as “simple replacement and a suggestion of
mystery”.

Wellek se definisie beteken dat die Simboliste 'n letterlike term deur ’n metaforiese term
vervang, maar die metaforiese term net vaagweg suggereer of selfs glad nie noem nie. Op hierdie
manier word die aardse dinge beelde van 'n verhewe maar versweé geheim. In kontras met die
realiste en die naturaliste, wat net ingestel was op die oppervlakte en sintuiglik waarneembare
gegewens, stoot die Simboliste wel die aardse dinge na vore, maar juis as tekens of geheimskrif
wat iets veel groters maar onnoembaars moet suggereer. Dit is wat Wellek bedoel met “a suggestion
of mystery”. In die woorde van Chadwick (1971:6) is hierdie werkswyse ’n poging “to penetrate
beyond reality to a world of the ideas, either the ideas within the poet, including his emotions, or
the Ideas in the Platonic sense that constitute a perfect supernatural world towards which man
aspires”. Distinktief vir die Simboliste is dus dat hulle die funksie van literatuur sien as “blootleggen
of ervaarbaar maken van dieper liggende verbanden in de werkelijkheid; abstraheren van gewone
werkelijkheidservaring” (Oversteegen 1982:69).

Hoe Cloete die simbolistiese werkwyse aanwend, blyk uit n gedig soos “oopooggebed aan
ontbyttafel” (Cloete 1985:137). Dit kom uit Allotroop, die bundel wat vol pyn en lyding is en wat
"n verloop beskryf van pyn, deur die dood tot *n diep tevredenheid: 'n vreugde wat onder andere
uit hierdie gedig straal. Dit is ook ’n bundel wat op die oog af nie duidelike simbolistiese trekke
bevat nie.

oopooggebed aan ontbyttafel

ons twee Herman Knus Slaplat

en Nanna Koue Patat

van Silwer kom laat ons bid
dankie dat ons hier sit

dankie vir die roomgeel broodkorsie
en ’n stukkie bruin varkworsie
swart koffie vir die dors

op die tafeldoek bont gemors

doer sit ’n grys mossie

en vreet aan die goue druiwetrossie

dankie dat ons voor die venster sit

voor ’n stuk van die wit

gewel van die oorkantste bure

en dele van die terracotta mure

van ander huise stukke blink dak

roos wolke alles in ons raam die groen tak
met rooi perskes die stukkende pers gordyn
die re€nboog van die wasgoedlyn

’n swart telefoondraad

dowwe mense wat voyelles praat

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



575

laat ons ons kos goed fyn kou

en ons mond nou hou

amen laat ons lag in ons mou

die hemel is uitsluitend hemelsblou

Dit is 'n mooi en speelse gedig, maar op die oog af 'n baie gewone dankgebed vir doodgewone
dinge — “broodkorsies”, “varkworsies”, “stukkende pers gordyn”. Dit eindig met die hemel wat
— hoe kan dit nou anders? — hemelsblou is. Lieflik en ironies, maar dis al.

Begin jy egter wonder oor daardie “dowwe mense wat voyelles praat” (vers 20), dan val dit
jou by dit is die titel van Arthur Rimbaud se beroemde sonnet oor die vokale en hulle emosionele
en simboliese kleure: “A noir, E blanc, I rouge, U vert, O bleu: voyelles” (Parmeé 1966:268) — A
swart, E wit, I rooi, U groen, O blou: vokale. En lees jy die gedig dan weer, val die kleure jou op:
“roomgeel broodkorsie”, “bruin varkworsie”, “wit gewel”, roos wolke” “rooi perskes”. Die proses
eindig by die hemelsblou van die lug. Blou is die kleur van O, wat Rimbaud in die sestet van sy
gedig verbind aan Omega en die pers straal van Sy o€.

Met die enkele woord “voyelles” suggereer Cloete dus dat die gedig teen die agtergrond van
die Franse Simbolisme gelees moet word — maar ook met hulle werkwyse in gedagte — die evokeer
van 'n tweede inhoud. Die tweede inhoud is hier eerstens die emosie waarheen al die dinge in die
gedig heenwys, naamlik ’n diep vreugde. Die gedig roep ook al die kleure en hulle assosiasies
op. Wat hier op die spel is, is veel meer as net invloed, want die digter het die simbolistiese tradisie
vir hom toegeé€ien en plaaslik gemaak: die (emosionele) kleur van die vokale uitgedruk in
doodgewone dinge soos mossies en druiwetrossies — wat egter nie (of dalk juis nie) tipies Suid-
Afrikaans is nie.

Die gedig eindig vol vreugde in die blou — die transendente blou — van die hemel. Hier word
die tweede inhoud glad nie gesé nie — net die simbolistiese laag word gesuggereer. Die laag van
die Gans Andere, van God, kry eintlik nie vorm nie. Dit word net opgeroep met die kleure en
gesignaleer in die herhaling van die hemel — of eintlik weggesteek agter die dooie metafoor van
“hemelsblou”. Saamgelees met Cloete se ander gedigte raak die leser hier egter bewus van ’n
dieper inhoud: die aanwesigheid of eintlik die in-wesigheid van God (al word Hy nooit in die
gedig genoem nie).

Veel eksplisieter blyk hierdie proses uit “Insinjes” (Met die aarde praat, p. 32):

99 ¢

Insinjes
Jesaja 46

In die stuifmeelstafies en -korrels van die plant

wys iets van Hom. In die sagte sneeuvlok se patroon

word water- en suurstof tot sagte snel oplosbare kant
gehekel, altyd getrou aan die één sjabloon van die heksagoon.
Hy gun ons dit as volkome voorbeeld vir ons mooiste siermotiewe.
Vir die nuuskieriges na God — gun ons dit — is dit hi€rogliewe
in die gedaante van 'n boom se veelvoudig geaarde blaar,

die strale van ’n ster, 'n maltese kruis ... beskryfbaar

alleen in die bekende en beperkte. Sneeuvlokkievlug

laat Hy sedert Jesaja ons baie vergelykings vaar

en trek hy Hom soos ’n gevoelige mossel in sy skulp terug.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



576

Hy is polivorm, Hy verdoesel met perspektiewe wat in perspektiewe
wegraak, Hy laat sy vlok in al fyner vlokpatrone verdeel,
insinjes in insinjes in motiewe binne motiewe.

Sy vlok het speke van ’n wiel sonder velling. Patroon

is in patroon ingeskape, vir die oog te veel

om in te sien, skoner as skoon,

fyn edelsmeewerk mooier en ryker

en fyner as in enige koningskroon

of in septers en stawe of ’n biskop se myter.

Met sy eie maaksels onvergelykbaar

moet ons Hom na elke onvermoeide begin weer laat vaar.

In die sneeuvlok is sy handmerke wolkerig sigbaar

deur die hipergevoelige kamera se supervergrootglas

en superspoed, as guns vir ons loergier, as die film dit vas
vat voor die oplossende kleurpatrone van ’n pou se stertveer
en ‘n mot se iriserende perlemoervlerk deformeer

in die smeltende fraksie van ’'n sekonde. ...

Opvallend is dit juis die fyn patrone van stuifmeel, sneeuvlokkies en die vorm van blare wat vir
“nuuskieriges na God” as hiérogliewe dien van sy teenwoordigheid, maar waaruit God telkens
weer wegraak, verdoesel raak, oplos. En aan die einde los die gedig letterlik op in verskillende
vae en delikate kleure:

In my insien
is van Hom iets van ’n vermoede in die emerald- en fluoressine
en in die lasuriet en die menie in die delikate insinjes
van blomme en voéls vas gevat in die delikate uur van purkinje

Patrone verskuif in patrone. God verdoesel Hom in "n verskeidenheid vorms, motiewe, sjablone;
Hy verlaat ons vergelykings “sneeuvlokkievlug”; Hy is net “wolkerig sigbaar” in kleurpatrone
wat in ’n fraksie van ’n sekonde oplos. Insinjes is die onderskeidingstekens van 'n rang of amp,
maar die patrone waarin God hom openbaar, is veel mooier en fyner as enige menslike
onderskeidingsteken soos kroon, staf, septer of myter. God is eintlik veel groter as enige vergelyking
of metafoor wat ons vir Hom kan bedink — Hy “laat ons vergelykings vaar”. Die vraag hieragter
is die vraag van Jes. 46:5, soos die motto aandui: Waarmee sal ons God vergelyk?

In die slot van die gedig het Cloete ’n taamlik ingewikkelde raaisel ingebou. Die spreker se
vermoede het hier met kleurstowwe te make, soos ons in die WAT kan sien. Emeraldine is ’n blou
(of groen) kleurstof wat ontstaan as ’n tussenproduk in die bereiding van die swart kleurstof
anilineswart. Fluoressine is ’n liggeel kleurstof. Lasuriet is die vonkelende blou dalk beter bekend
as lasuursteen of lapis lazuli. Menie is ’n rooi kleurstof. Die sleutel tot die raaisel 1€ in die laaste
woord, en gelukkig het die digter dit vir ons uitgelé (Cloete 1992:83):

Purkinje-verskynsel: die verskynsel dat die helderheid van oranje-rooi kleure vinniger daal
namate die beligting swakker word as wat die helderheid van blou-groen kleure in dieselfde
omstandighede daal... Johannes Purkinje ['n Tsjeggiese fisioloog - HV] het reeds in 1825
geskryf oor sy waarneming dat die rooi blomme in sy tuin teen skemer donker vertoon het,
terwyl die blou blomme nog helder gelyk het.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



577

Aan die slot van die gedig bevind die spreker hom dus in ’n oorgangstoestand, skemer, waarin
die blomme en voéls blouer kleure aanneem. Sy kleurwaarneming verskuif meer na blou toe
namate dit donkerder word. Juis in hierdie tussentoestand word die spreker se vermoede van God
sterker. Weens hulle vaagheid is sulke oorgangstoestande geliefd by die Simboliste. Alhoewel die
digter eksplisiet wys op die tekens van God, is Hy steeds besig om te verdwyn in patrone agter
patrone, in “perspektiewe wat in perspektiewe wegraak™; in die koninklike kleure van blou en
rooi wat blomme en voéls in die skemerlig laat verander in rangkentekens, heraldiese motiewe,
hiérogliewe. Nie verniet nie is een die motto’s van hierdie afdeling “U is die God wat U verborge
hou...” (Jes. 45:15).

Die vervaging en vervloeiing, die oplos in die delikate, ook die kleure wat gebruik word self,
is baie duidelik simbolisties. In hierdie gedig het Cloete die simbolistiese werkswyse duidelik
gekreoliseer deur die uitdrukkingskrag daarvan uit te brei met terme en insigte uit die
natuurwetenskap. Kreolisering beteken by Cloete ook dat alle dinge (soos die blomme en die
voéls) tot tekens en rangkentekens van God omvorm word.

6. “VOELS BRING NUWE TEKS AAN”: KREOLISERING VAN DIE SIMBOLIS-
TIESE MUSIKALITEIT

Belangrike tekens of draers van God in Cloete se poésie is voéls — mossies, swaels, arende,
aasvoéls, pikkewyne, pelikane, en noem maar op. Die Arktiese swael noem hy in Idiolek *n
“mikrostraler” waarin die “doen van God” “ryk saamgestel is” en waarin God “‘sy aérodinamiese
spel” speel (1986:84). Die Simboliste het 'n voorliefde vir swane en poue (vgl. Forestier 1984:106),
soos in Baudelaire se beroemde gedig “Le cygne” (Baudelaire 1988:95-6) en Yeats se “Leda and
the swan” (Yeats 1990:127). Hulle is tekens van die skoonheid self, maar ook as boodskappers
van daardie ander, beter wéreld agter ruimte en tyd soos die meeue in Roland Holst se “Een
winteravondval” (Roland Holst 1971:212-4).

In Heilige nuuskierigheid tel *n lang lys voéls soos kolibrie, koningsadelaar, lammergeier,
kondor, reier, albatros, troupant, plaasfisant en baardarend onder die edel skepsels wat God eerder
as voorouers vir die bobbejaan kon beskik het (“stamboom 3”, Cloete (2007:62)). In “klein epos
van die vanselfsprekende” ( 2007:34) vertel die witborskraai, die bosluisvoél, die renostervoéltjie
saam met die flamink en ander “selfstandige selwes” “van die Self wat haar Spontane Self met
’n groot S spel”. Maar dit is veral die sang van die tinktinkie en die gekwetter van die mossie?
wat vir Cloete belangrik is — soos musiek in die algemeen, natuurlik.

Die Simboliste het musiek en poésie feitlik gelyk gestel, soos onder andere blyk uit Leopold
se “Emir Khosrau” omdat musiek by uitstek kan suggereer en evokeer; gevoelens en suggesties
van die onnoembare kan opwek. Walter Pater het al in 1873 (1917:135) in sy essay oor die Skool
van Giorgione verklaar dat “All art constantly aspires towards the condition of music”, juis omdat
musiek by uitstek die kunsvorm is waarin vorm en inhoud mekaar wedersyds deurdring onder
leiding van 'n soort “verbeeldingsrede” tot iets onvertaalbaars en onoordraagbaars. In sy beroemde
gedig “Art poctique” (1874) het Verlaine bo alles musiek van die digter ge€is, omdat die musiek
deur die klank die dinge aan mekaar kan verbind. In Breyten Breytenbach se vertaling (1987:117)
lui die vierde strofe:

2 Kyk bv. “Van mossies en meer” en “ballade van die mossie” in Angelliera, p. 5, 53.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



578

Want ons wil wéér die Gradering,

Nie die kleur nie, slegs die nuanse!

O! Die nuanse alleen flans

Droom aan droom, die fluit aan die horing!

Cloete haal Verlaine se beroemde frase, “De la musique avant toute chose”, musiek bo alles, aan
as titel van gedig XIII in die reeks Trigloop uit Driepas (p. 168) — ’n gedig wat aantoon dat “daar
genesing deur gloeiende klank [kan] kom”, omdat musiek “instrumente wat jubel en di¢ wat
brom” versoen en daardeur 'n gesig oproep, maar ook ’n “geluidende mimikrie”. Mimikrie,
nadoen, na-aap, naboots, is ook ’n sterk deurlopende tema by Cloete.

“Muziek lokt van een ziel muziek weer los” is ’n credo van Gorter se Mei. Die mooi lentemeisie
Mei is ook ’'n verpersoonliking van die simbolistiese digter, betower deur die lied van die god
Balder. Hy is blind en een en al oor, in staat om met sy musiek hele wérelde tot stand te bring,
maar uiteindelik ook volkome selfgenoegsaam en geisoleerd. Die groot hartseer van die verhaal
is dat Mei se poging misluk om met Balder te trou en so die verganklike en die onverganklike
met mekaar te versoen. So 'n versoening is onmoontlik, en sy moet sterf. Balder besef uiteindelik
dat selfs musiek die sielsbeweginge nie genoegsaam kan uitdruk nie. Mei is vol musiek, maar,
soos by die Simboliste, gaan dit nie net om die musiek as tema nie, maar veral ook om die musiek
van die gedig self, die wonderwerking van die taalklank wat as ’t ware fosfor oor die woorde
stryk en ’n vry lied bo die woorde laat uitsing, soos Leopold dit in “Emir Khosrau” (1977:123)
gestel het.

Die waarde van musiek het Cloete (In Idiolek 1986:114) byvoorbeeld uitgedruk in “botoon
ondertoon” waar hy skryf:

aan ons gemoed pas melodiese geluid
'n onmiddellike teergevoelige huid

die musiek traseer
fyner en meer

en meer gehoorde
weet as die weet van alle woorde

Musiek word hier beskryf as ’n soort vel wat presies om die emosies pas en as ’n beter kenorgaan
as woorde. Instrumentale musiek gee ook 'n aanduiding van die grootheid van die emosies. Hierdie
lof aan die musiek word egter gerelativeer deur dit in kontras met God se oor te plaas, wat oop is
vir alle tale en veral alle gebede, ook die gebed van die vers. Die Kol Nidre geld in hierdie gedig
as die groot voorbeeld van so ’'n gebed — die Joodse aandgebed op die Groot Versoendag waarin
die gemeente vergifnis vra vir al die geloftes wat hulle aan God gemaak het (maar nie kon nakom
nie) (Jacobs et al. 2002).

Cloete se gedigte is vol musiek en verwysings na komponiste, maar, soos ons in “Insinjes”
byvoorbeeld al kon hoor, ook ryk aan klank en aan die gebruik van klank om ryk
betekenismoontlikhede te suggereer. Die oor is by hom ’n belangrike digterlike orgaan, miskien
veral omdat dit 'n orgaan is wat versamel. In “Die gedig is 'n refleks”, (Driepas 1989:34) skryf
hy immers:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



579

die gedig is ’n refleks

in ’n enkele woord

en in dié woord hoor

die oor ineen ineens die teks

van die versamelde gedig

Die oor is egter ook ’n orgaan wat God kan raakhoor en wat soms selfs namens God hoor. “Ps. 150”
(Idiolek 1986:79) begin met die woorde

God laat Hom in in die klank
van ons taal resitatief ingeweef of tenoor
hoog.

Die oor hoor egter nie altyd die gefluister van God raak nie. In die donkerste fase van Allotroop
staan daar ’n groepie gedigte wat die diepste pyn vertolk. Pyn bring isolasie en eensaamheid (veral
afstand van God), en dit word hier in liminale beelde uitgedruk. God moet die spreker weer soos
"n skilpad regop dop en wegkyk, lui die gedig “omgedop”. In “Ié en roer” (Cloete 1985:48) kan
die spreker amper niks anders meer doen as om “aan die roer” te bly soos die “embrio in die moer”
nie. Die slotstrofe lui:

kleef aan jou bed

die hemel is hol

en koud en ver verset

jou teen die dood wurmpropvol
Hierdie reeks gedigte, en dit sluit ook in “Job die tweede”, “teater a”, “artropatie” en “uiteindelike
nag”, beskryf herstel as harde en doelbewuste werk aan die liggaam, as beraming, maar die verset
is tevergeefs, die liggaam is reeds vol wurms. Die groot vrees vir die afsydigheid van God blyk
ook uit “l€ en roer”. Doodgaan is ’n verlies van die self, van identiteit — saam met verlies aan plek
en tyd. Selfs die woordjie ek het uit hierdie gedig verdwyn.

Juis hier in Allotroop waar die pyn en die dood hulle dieptepunt bereik, staan die gedig
“Somnambule” (Cloete 1985:57):

ek die bedrieglike klein oor
kan van ent tot ent

van kontinent tot kontinent
die groot fluister athoor

daar is 'n onvermoeide ghong
wat onuitputlik

die tyd aanhits en aftik

die amegtige long

swel in ’n vals ambraal

bevrees asem popelend smag
ononderbroke deur die nag

om permanent suurstof te haal

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



580

in 'n skrynende afloskoitus

sock die bloedharde fallus die sagte skoot
die vlesige huls snak na sproeiende skroot
hulle wil met bevreesde lewenslus

die dood besweer wil met soet bedrog
soet koities stuiptrekkend

n verweer wees teen die skrikwekkend
gedempte gedrog

ek sé wreed wat ek weet

die parendes boor

mekaar doof pinkie in die oor
en gil vervaard vergeet vergeet

maar ek is die onverskrokke uitprater
wat snags deur die strate loop

en al die beskermende bloed

van die deurposte af kalfakter

die dag wil dit oordawer uitdender
die nag maak dit infrasonies stil
maar ek die groot gil

het 'n kontinue megasender

my tong sit hulle agterna
ek sal hulle uit hul inslaap
tot 'n finale suurstofgaap
uitmunch uitgoya

Die titel beteken sowel “slaapwandelaar” as, hoewel minder gebruiklik, “heldersiende persoon”
(Frans somnambule, uit Latyn somnus, slaap, en ambulare, wandel)” (HAT). Die oor is hier die
orgaan waarmee die spreker die waarheid hoor, en dit is nie die gefluister van God nie, maar wel
die “vals ambraal” van die mense wat hulle “in 'n skrynende afloskoitus” verset teen die dood,
die “skrikwekkend gedempte gedrog”. Ambraal is “’n kinderspeletjie waarin die sieke kastig sterf,
maar dan moleste maak” (HAT) — in hierdie geval dus ’n soort dubbele bedrog pleeg.

In teenstelling met die “lijzige gefluister” van die Simboliste het ons hier 'n oorverdowende
geskreeu, uitgedruk in 'n reeks hiperbole: oordawer, uitdender, megasender. Die digter is die
uitprater, die groot gil wat al die beskermende lae afblaas en die mense as ’t ware uitskel tot in
die dood — uitskel in die taal van verskriklike skilderye soos Munch se “Gil” of Goya se
“Heksesabbat”. Die gedig is natuurlik ook die digter se megagil teen die dood — hy stel sy werk,
sy tong, doelbewus op teen daardie “gedempte gedrog”. Die gedig is 'n uitskreeu teen die dood,
en die hoop is dalk ook dat die digter, nes Munch en Goya, deur sy verset uit te gil, 'n soort
onsterflikheid kan bereik.

In teenstelling met hierdie megafoniese uitskel, kry ons ’n meer tipies simbolistiese soort
gebruik van die klank in die gedig “Syrinx” (Met die aarde praat 1992:8):

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



581

Asem en lippe en die slank litte van 'n riet

is nodig, en vingers, en dalk verdriet,

dalk geluk, maar beslis onmisbaar is die mooi onvervulde
verlange, sodat dit teruggevind kan word in die verhulde
gedaante van die lang golwende tremologeluid

vrygestel in die vermomming van die rietfluit.

Tipies hier is die “onvervulde verlange™: die geluid reik uit na iets wat nie direk genoem word
nie, maar weggesteek word in die verwysings na asem en lippe en riet en vermomming. Die
verlange word ook ikonies in die spel met klanke uitgedruk: die alliterasie van v, r, 1, [X] in
onvervulde verlange, teruggevind, verhulde, vrygestel, vermomming en ook in die spel met vokale
in verlange, teruggevind, in die verhulde gedaante van die lang golwende tremologeluid.
Paradoksaal word die verlange vrygestel in 'n vermomming.

Die klank en betekenis beskryf nie net die geluid van die rietfluit nie, maar suggereer ook 'n
tweede inhoud wat net vaagweg opgeroep word in die paradokse van “verhulde gedaante” en
“vermomming”. Dit is naamlik 'n verhaal uit die Griekse mitologie. Die persoon na wie verlang
word, die een waarheen die klank uitreik, word in die titel genoem. In Larousse (New Larousse
Encyclopedia of Mythology 1982:161) lees ons sy is die nimf Syrinx. Pan, die bosgod, het haar
op 'n dag agtervolg, maar sy het uitgeroep en haar pa, die rivier-god Ladon, gevra om haar in ’n
riet te verander, en hy het haar gebed verhoor. As troos vir sy teleurstelling het Pan toe van die
riete gesny en daarvan 'n nuwe soort fluit gemaak, wat hy die syrinx genoem het, oftewel die
panfluit.

In Cloete se poésie is die verlange wat uitgedruk word in die tremologeluid ook die verlange
na God, en dit is 'n verlange wat sy poésie al sedert Angelliera (Cloete 1980:5) “simfanies” uitsing
—s00s 'n groot simfonieorkes met talle klankkleure en -kontraste, maar ook fanaties, “dweepsiek,
besiel met 'n blinde ywer” (HAT s.v. fanaties).

Soos uit hierdie voorbeelde blyk, kreoliseer Cloete die Simboliste se opvattings oor musiek
deur hulle in sy eie digterlike sisteem in te trek en veral ook te gebruik om ’n tweede inhoud agter
die musiek te suggereer — nie ’n verre eiland agter ruimte en tyd nie, maar die teenwoordigheid
van God as die Groot Samehang waarin elke ding met elke ander ding in verhouding tree.

7. DIE SIMBOLISTIESE TOON — KNOKKELTREK EN LASERASPAAI

Die uitskreeu teen die dood soos in “Somnambule”, die besef dat die gewone lewe onvolmaak
en verganklik — “wurmpropvol” — is, is ook tipies simbolisties. “Eén ding is droevig”, kla Gorter
in Mei (1976:56)

...en maakt zacht geklaag
Altijd om d’aarde heen, een nevel vaag
En luchtig om dat lijf: ‘t is wisseling
Van zijn en niet zijn en dat ieder ding,
Zielen en bloemen, drijven naar dat rijk,
Waar ‘t wit en stil is en den dood gelijk.

Selfs die pragtige Mei moet sterf as haar 31 dae verby is. Die lewe gaan verby en is vol
onvolmaaktheid en sterflikheid. Die Simbolisme word gekenmerk deur ’n diep hartseer oor die
onvolkomenheid van mens en wéreld; "n tipies simbolistiese toon. Niks is volmaak nie; alles gaan
verby en moet sterf. Anna Balakian het die simbolistiese toon beskryf as:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



582

the state of mind of the poet who is haunted by the cruelty of Father Time and the imminence
of death. It is an engrossment with self and with the mysteries of an inner fixation on the
incomprehensible limits of life and death; it is the delicacies of the oversensitive.?

Allotroop is *n bundel van pyn in sy verskillende vorms. Die “groot kneus” en die “groot vermink”
soos die dood in “in memoriam brezjnjef” (p. 77) genoem word, is volop aanwesig in die bundel.
“Die gruwelike uiteindelike skande” van die dood is dat dit "n soort perverse seksuele klimaks
uitmaak: “die o€ staan van die klimaks albasterstyf” (“skande”, p. 73). 'n Reeks in memoriam-
gedigte volg daarop — “in memoriam m.” (p. 75), “in memoriam herman” (p. 79), “Allofrasie”
(p- 81) wat ter gedagtenis aan D. geskryf is — almal getuienis van “hoe die dood mens trefseker
binnehaal” (in die woorde van lg. gedig).

Die bundel word egter gedra, van die begin af, deur die gedagte wat in “Wakker word” (p.
12) uitgedruk word:

...Mooi drome woel om ons 'n hoos.
Nagmerries maak oop. Oorverdowend
polsend in ’n sinestetiese dik smoor
ontstaan die dag. ...

...Dit is 'n wonder: uit wat afstoot
en ontroer, wat knel en beroer, walg en bekoor
ontstaan daar tog leefbaar ’n sintoon.

Uit die saambroei van drome en nagmerries, uit die saamkook van vrees en verwagting (“smoor”),
ontstaan die dag. Die saamdink van die teengesteldes, ook di¢ wat “walg en bekoor”, bring iets
nuuts en anders tot stand, naamlik 'n “sintoon”. Hierdie nuwe woord bevat “simptoom”, iets wat
iets anders aandui, maar ook “sin-toon”, singewende toon of geluid; iets wat leefbaar maak.

Die sintoon is die gedig self, wat die negatiewe en veral die pyn kan oorkom deur dinge in
die bewussyn saam te trek in 'n oorkoepelende verband. “Hoos” is een van Cloete se geliefkoosde
woorde vir hierdie samehang, wat meestal net in gelowige onderwerping raakgesien kan word.
Die gedig is uiteindelik die digter se beter konstruksie of plaasvervanger wat dood en sterflikheid
kan teenwerk — by Cloete nie soseer in en deur sy fraaie vorm nie, maar omdat dit iets van die
groot geheel in hom versamel.

“Ons almal” (Driepas 1989:137) beskryf hoe familie en vriende saam vasgevang is in
“alleenwees” en “hartseer se leegtes”, almal uitgelewer is aan verganklikheid. Die liefde is hier
"n spinnerak waarin almal vasgevang raak. Dit is 'n soort eensaamheid en leegte wat nie in woorde
uitgedruk kan word nie:

ons sit almal saam

vas in die spinnekop

se mooi net van die liefde — stadig vreet sy ons op

een vir een eensaam tot harde le€ beentjies en windligte dop.

3 Anna Balakian, The Symbolist Movement, aangehaal deur Grass (1984:231) — vgl. ook Gilfillan
(1993:601).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



583

Driepas eindig egter nie op hierdie somber noot nie, maar wel met die speelse reeks Stokkiesdraai
(p- 186 e.v.) — ’n reeks heerlike verbeeldingsreise wat die spreker onderneem deur verskillende
Westerse wérelde en stede. Die reeks is vol intertekstuele verwysings en die digter put kennelik
plesier daaruit om woorde uit die simbolistiese woordeskat, soos “vagant”, “deerne”, “taveerne”,
deel te maak van die Afrikaanse rymwoordeskat.

Die reeks eindig met 'n gedig wat juis 'n triomf oor die dood verklaar (Nr. XIII) (Cloete

1989:190):

Vermetel in die groot knokkeltrek

loop ek seervoet, dra laseraspaaie

en boeke, gansveerskagte; met my poétolek,
my musiekinstrumente en hart en lense loop
ek melkweé, drentel stokkiesdraaie

in stegies, maak in die verloop "n knoop

en die cul de sacs loop ek oop.

vir Bunyan en Golyas.

Hierdie moderne pelgrim oorkom met sy digterlike instrumente “die groot knokkeltrek”, dit wil
sé die trek na die knokkel- of knekelhuis — daar waar jou beendere bewaar word as die begraafplaas
te klein geword het. Hy loop, hy drentel, hy flaneer, soos Baudelaire, tot in die melkweé in. Hy
stel dus sy kreatiewe vermoé teenoor die dood. “Laseraspaaie” is 'n nuwe vinding van Cloete,
afgelei van die wegkruipspeletjie Aspaai (in Engels, “I spy”). 'n Laseraspaai is dus ’n laserspeletjie
of ’n laserkyktoestel soos 'n laserverkyker. Hoewel uiters modern is die spreker ook ’n tradisionele
pelgrim met boeke onder die arm en gansveerpen agter die oor. Met sy digterlike taal sal hy die
dood oorwin, die doodloopstrate ooploop.

Soos hierdie reeks gedigte illustreer, en die baie meervoude dui dit onmiskenbaar aan,
funksioneer Cloete se poésie op 'n baie algemene, universele vlak, al is dit ook propvol name van
spesifieke plekke, plante en diere. Sy versamelsien is 'n universele, kosmiese manier van kyk wat
sterflikheid in die algemeen, as universele menslike kondisie, raaksien.

“Laseraspaai” is, nes “sintoon”, ’n metafoor vir die gedig self. Die laser is een van die lense
waardeur Cloete kyk — ’n instrument waarmee sy naaldekokeroog, soos hy dit noem in sy opstel
oor die digter se omgaan met die werklikheid (Cloete 1994), nog beter kan versamel en nog meer
fasette van God kan raaksien. “Laseraspaai” dui vir my ook "n belangrike faset van sy kreolisering
van die Simbolisme aan, naamlik dat hy die Simbolisme moderniseer — met moderne begrippe,
in moderne taal en met eietydse tegnologie die ryk verskeidenheid van die skepping afloer, aspaai.
In hierdie proses word die teorie van korrespondensies ook gemoderniseer.

8. KREOLISERING VAN DIE KORRESPONDENSIES: VERBAND EN
ENTELEGIE

Korrespondensies tussen die dinge is 'n kerngedagte in Cloete se poésie. Dit skakel onder andere
sterk met die samehangsgedagte in Gorter se Mei. Een van die mooi gedeeltes uit Mei (Gorter
1976:78-9) waarin hierdie gedagte uitgedruk word, is die beroemde gedeelte oor die “fyn essensie”
in alle dinge:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



584

Er ligt in elk ding schuilend fijne essence

Van and’re dingen. Daardoor word een mensch
Als een piano, z66 dood, maar besnaard.

Nu eens rilt één snaar, dan d’air, naar den aard
van elk geluid buiten, soms, te gelijk

Heel veel. Dat maakt ook een stil arm mensch rijk

Die essensie het in hierdie geval veral met klank te make: die essensies raak die mens aan soos
klanke ’n klavier en maak hom ryk. Die mens raak bewus van sy samehang met alle ander
dinge.

In Jukstaposisie (1982:42-47) staan ’n reeks gedigte met die titel “Fyn vrugbare essensie”
en met hierdie woorde van Gorter as motto. Die eerste gedig in daardie reeks, “Landwandeling”,
beskryf hoedat die diere, mense en insekte mekaar naboots of afloer, by mekaar steel, mekaar
na-aap; kortom, op talle maniere ooreenkom met mekaar, korrespondeer. Die reeks ontwikkel
deur verskillende fases van dinge wat “los uit hulle verband dryf” en loop uiteindelik uit op die
gediggie “Sweef”:

snags as van die aarde af uit my oog rondom
in die hemel in stengels lig waaierend uitstrek
tot die sterre aan hulle punte toe sit ek

in die saadkern van 'n onmeetlike disselblom

Die spreker ervaar homself hier as in die kern van ’n kosmiese disselblom; die onmeetlike
sterrehemel en die nietige disselblom herhaal mekaar — korrespondeer met mekaar. As slotsom
van die reeks bevestig die gedig die groot verband tussen die onmeetlike kosmos en die nietige
aardse ding en besweer die verbandloosheid. Alles het hulle plek binne die oorkoepelende verband;
die ek-spreker natuurlik ook.

Jukstasposisie is vol sulke beelde van samehang, maar ook vol skrikwekkende beelde van
"n gebrek aan verband, en tog kom alles ten slotte bymekaar in een groot samehang, soos in “E
pur si muove”.

Beelde van 'n gebrek aan samehang of ’n vrees daarvoor, word ontstellend uitgebeeld in
“Voéls” (p. 72) en in “Job” (p. 32). In “Voéls” ervaar die spreker hoe verskillende voéls deur sy
brein vlieg, edel en verhewe, of gewoon, maar dan eindig die gedig —

met 'n skugter aandoenlike geroep onvoldaan

ewig deur sy onuitputlike uitputtende verbeelding gepla
rusteloos verlangend onbevredig dromend Zeus se swaan
op soek na Leda en Leda

In hierdie gedig identifiseer die spreker hom met die swaan en sy vermoeiende verbeelding en
onbevredigbare verlange. Swane sing volgens oorlewering mos net eenmaal, en dit is voordat
hulle sterf. Die gedig getuig van ’n totaal onbevredigbare uitreik na die geliefde, die verre prinses,
wat ook in die slotverse nageboots word — ’n soort swanesang — “Leda en Leda”. Die swaan is 'n
geliefde beeld van die Simboliste (Forestier 1984:106), veral vir die onbegrip van die massa vir
die kreatiewe verbeelding.

Die slotgedig van Jukstaposisie bevestig die samehangsgedagte weer baie sterk. Die titel
daarvan, “E pur si muove”, is volgens oorlewering Galileo se woorde nadat hy sy opvattings dat

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



585

die aarde om die son draai, moes terugtrek: “En nogtans beweeg dit”. Dit is 'n gedig vol van die
bewegings op aarde, wat pragtig saamgetrek word in die slotverse van die twee laaste strofes:

die kern is vuur

van harde en sagte reénbuie

en wind is die hemel vol dit is alles
eendragtig saamgekleef tot ’n kloot gekruie

s4dm met sonne mét mane

mét meteore en komete en 6ns
orent geheg aan hom

aan ’n soet ronde vrug fyn digte dons

Mense is met ander woorde geheg aan die aardbol soos die fyn dons aan ’n perske — die aarde en
die perske herhaal mekaar — natuurlik soos mens en die aarde geheg is aan Hom met ’n hoofletter,
God.

“Eendragtig saamgekleef tot 'n kloot gekruie” illustreer juis dat kreolisering te doen het met
die vermenging van tale. Die vers is 'n dubbele metafoor, en die sleutel daarvoor is “gekruie” — dit
wat saamkleef, wat gekruie word, soos 'n gewone frikkadel — maar hier is die kruie eintlik die
geure van vuur, water en aarde wat die planeet se winde aanwaai. In die 17de eeu was kloot die
woord wat die saamhang van alles op die aardbol uitgedruk het, maar in Afrikaans en in moderne
Nederlands het dit veel meer die betekenis gekry van “teelbal”, “testikel”. Hier kruis die digter
die 17de-eeuse betekenis met die moderne een én hy skryf homself in die proses in, want soos hy
baie goed weet, is Cloete 'n Middeleeuse vorm van kloot. ’n Mens kry nogal dikwels, byvoorbeeld
in die reeks Stokkiesdraai, dat Cloete Nederlandse (en Franse, Duitse, Latynse en Engelse) woorde
“inmeng” in sy gedigte — hulle met ander woorde kreoliseer — met 'n vervreemdende, poétiese
effek.

Idiolek bevat heelwat voorbeelde daarvan. Cloete maak van canvas “kannevas” (“koppelia”,
p- 14). “Rabiés” laat rym hy met “pes” (“Artefaktere€el”, p. 16), “hé” met “Perpetuum Mobile”
(“Mercury”, p. 87) en “Centre Court” met “word”, “Dachau” met “tou” en “Porsche” met “forse”
(“Modern times”, p. 28). In laasgenoemde gedig het Afrodite ’n kind “op haar je t’aime-skoot™.
“Mieraanbidders op kyalami” raak gefassineer deur ’n “libermenschliche prestasie” (p. 26). In
“Babbelwaggel” praat die spreker onder andere van die mens se “homo erectus-postuur” (p. 35).
Dit is deel van Cloete se geleerdheid maar getuig ook van sy modernisering van die poétiese taal
in Afrikaans.

Die fyn essensie werk in Cloete se verskillende bundels op verskillende maniere deur, en
telkens vind hy sentrale metafore vir hierdie samehang: jukstaposisie (volgens die motto voor in
die bundel die profeet van Allah), allotropie, idiolek, trigloop, entelegie, nuuskierigheid. Die groot
geheel, die omvattende verband is God, en Hy word in Cloete se poé€sie op honderde maniere — en
dan meestal op 'n simbolistiese manier — opgeroep, gesuggereer. Réna Pretorius het al geskryf
dat die kerntema van Cloete se poésie “die harmoniese saam-hoort van alle dinge in God se
skepping” is (1998:350). Nie dat alles in die skepping egter altyd so harmonies is nie.

Allotroop (1985) is die bundel wat die baie verskillende vorme van God, analoog aan die
verskillende vorms waarin sekere elemente kan voorkom, beskryf. Pyn is hier die vernaamste
simptoom van God se besig wees met die mens; pyn dui God se allotropie aan. Vorms en variante
van pyn is daarom van kardinale belang in die bundel, maar nog steeds binne die saamdink van

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



586

dinge, en selfs die saamtrek van woorde in verskillende vorms. Dit blyk byvoorbeeld uit die talle
saamgestelde en saamtrekkende titels, vergelyk bv. “trugtaal” (p. 9), “lipkramp” (p. 15),
“gagaballade” (p. 29), “uitvraroep” (p. 34), “meelyfvoel” (p. 35), “miermoord” (p. 64),
“laataandnuus tv” (p. 67), “idiomaaltyd” (p. 31), “uniseks” (p. 55), “amalgaam van die nag”
(p- 40). Dit is waarskynlik die bundel waarin Cloete die meeste met die vorm van die woord, die
morfologie, gespeel het.

'n Ander kernaspek van die korrespondensies by Cloete blyk uit “Vroue van Vermeer”
(Driepas 1989:38). Hier sien ons hoedat die kleine en beslote ruimte binnenshuis deurlig word
deur die onmeetlike en universele — terwyl dit tog ook 'n suggestie (“ligte geruis”) van 'n ander
weéreld, van die geskiedenis van daardie tyd bevat:

... En altyd is daar lig wat afstraal

in in die liefs klein afgemete vertrek,
oorvloedig, uit die oop grote

universum en wat die klein aardse geslote
stilte in die onmeetlike laat asemhaal.

Deur die lig word die onmeetlike en die klein beslote ruimtes op 'n besondere manier met mekaar
verbind. Die lig oorskry die grense van ruimte en tyd en open nuwe moontlikhede. Die gedig
beskryf nie net *n saambestaan nie, maar 'n dinamiese en veelkantige interaksie, soortgelyk aan
die rustelose beweging van “E pur se muove”. Hoe alles veral dinamies met mekaar saamhang,
word saamgevat in twee van Cloete se mees geliefde woorde: “hoos” (warrelwind) en
“spiraal”.

Ten spyte van hierdie dinamika beskryf Cloete se poésic meestal elke unieke ding op sy
unieke tyd en plek in die geheel, wat ander dinge wel weerkaats, nadoen of na-aap, maar steeds
afsonderlik bly. Kategorie€ word baie selde gekruis of vermeng, behalwe in Cloete se veelfasettige
digterlike visie wat dikwels met komplekse begrippe aangedui word. Voorbeelde daarvan is die
digterlike instelling wat in “goedweteronderhouer” aangedui word as “my taaldinkversameling”
(Cloete 1986:131). Die gedig “ubiquiteit” het wel 'n basterwoord as titel, maar dit beskryf die
uniekheid en verskeidenheid van die “onnoembaar baie” dinge waarin en waardeur die digter God
ervaar en raaksien in “sy deurlopende multimultimeervoud” (Cloete 1986:133-4). Die uniekheid
van elke ding het sy plek in God se groot samehang, in die groot “chain of being” — ’n nederige
Vredefortse moeder en “die mondaine moerige Madonna™; “sterre en planete” en “bakterieé en
amfibie€¢”; sowel morone as genieé.

Cloete bring dikwels teengesteldes soos hoog en laag, groot en klein, mooi en lelik met
mekaar in verband. “Wat walg/ van mekaar word speels ingedeel/ in mekaar deur die eksperimen-
terende Taksonoom” skryf hy in “Swerf” (Jukstaposisie 1982:45). Die gedig beskryf ook hoedat
“atome swerf deur die hond na die luis”, “tussen die alg en die komeet”. Daarmee gee Cloete ook
'n moderne natuurwetenskaplike rasionaal vir die korrespondensies: alle dinge deel naamlik
atome, molekules (en sommiges DNS ook).

Dit is dus by uitsondering dat 'n mens gemengde vorms in Cloete se poésie aantref. Een
daarvan is die spinnekop (Met die aarde praat 1992:55):

Met 'n gorilla se voorkop en starende oé
— was die Verbeelding lus vir 'n grap? —
kul hy die taks van alle teo- en entomolog.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



587

‘n Ander een is “seeperdjie” (Heilige nuuskierigheid, p. 24). “Hierdie verbluffende kieranggeval”
is 'n vermenging van 'n perd se kop, 'n vark se snoet, 'n kangaroe se buidel, 'n kameleon se 0é
—boonop met ’n aap se stert wat spiraal soos “’n melkweg” of “’n duisendpoot wat slaap”.

Vermenging beteken by Cloete selde dat spesiegrense oorskry word. Veel eerder omvorm of
kreoliseer hy die simbolistiese tradisie op 'n kenmerkende manier deur daarvan, in een van die
sentrale metafore van Met die aarde praat, entelegie te maak. Hy laat met ander woorde sien “hoe
die allerwysste wysheid ingebroei is” in alles, soos hy dit in die gedig “Entelegie” (Cloete
1992:52-4) omskryf. Daardie gedig bevat 'n lang lys van sulke entelegieé wat die “vormgewende
oorsaak verwerklik”, “die doel realiseer”; die krag uitdruk wat “die lewe lei en rig” (WAT II: 562
kol 3b). Dit is alles maniere waarop verskillende elemente van die heelal, groot of klein, natuurlik
of mensgemaak, vir die mense asof deur 'n refraktor die God van liefde sigbaar laat word.

Selfs in die dood bly die bewussyn van afsonderlike vorms en hulle hiérargiese ordening
behoue. Die “Paddaman” (Driepas 1989:171) verwonder hom aan “die nadoen van meer as een
gedaante van die skyn” en bevat 'n lang lys van “die mooiste en oorspronklikste vorme” wat God
wegsteek onder die see. Dit eindig met 'n wens:

Ek sal graag in hierdie baie vorme wil hoort.
Charon, as ek van die geliefde aarde sterf,
gooi my dan asseblief hier oorboord

waar ek suksessief van vorm tot vorm kan bederf

Die spreker in Heilige nuuskierigheid stel ook baie belang in stambome en in afstamming van
ander spesies. In “stamboom 3” (Cloete 2007:63) word 'n ander onderhoud met 'n bobbejaan
gevoer, teen die agtergrond van die afdeling se motto wat die aap assosieer met die duiwel,
paganisme, lus, onheiligheid en boosheid. Die spreker identifiseer hier nie met Bybelse diere soos
die donkie of die vis nie; hier is hy “u bobbejaan” — die duiwelse en onbybelse aap.

verdra my met geduld, verstaan
ek smeek ek is 1 bobbejaan...

diep in my iewers is iets infinitiewe Is

is daar "n donker poel vir helder vis

iets van die vis het ek in my nog oor

iets van die vis het ek behou

ek wat soos dawid fyn

geweef is in "n plaaseenvoudige boervrou
se skoot al het ek soos 'n paddavis

in die begin gelyk of soos ’n akkedis

God Alchemis

wat goud uit gas maak en ’n parkiet
kan omtoor uit 'n akkedis

en uit 'n aap ’n heilige leviet

en priesters en 'n pous God speen
van hierdie aap in my die vis

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



588

Natuurlik sou die bobbejaan eerder digterlike voorouers soos die perd (Pegasus) of die dolfyn
wou gehad het. Wat egter hier anders is as in die res van Cloete se werk, is dat die spesies nie
meer langs mekaar gesien word nie, maar in mekaar. Die vis verteenwoordig Christus, maar wys
ook hoedat (bose) vorms omgetoor word tot heiliges. Evolusie is hier 'n soort kreolisering van
vorme, wat op sy beurt die resultaat is van die heilige nuuskierigheid. In hierdie bundel word die
groot samehang dus in ’n evolusionére sin verstaan. Die vis in die aap is 'n merkwaardige nuwe
soort saamverstaan, of dan kreolisering, waarmee Cloete se werk uit die oneindige herhaling binne
die geslote stelsel van korrespondensies (vgl. Viljoen 1995) kan ontsnap.

9. SLOTSOM

Cloete het die taal van die Simbolisme uitgebrei met talle tipies Suid-Afrikaanse elemente. Hy
het Afrikaans se poétiese woordeskat aansienlik uitgebrei met talle vreemde woorde en
nuutskeppings en die uitdrukkingskrag van Afrikaans vergroot deur dit te kruis met woorde uit
talle verskillende tale. Deur die Afrikaanse poésie te moderniseer en uit te brei veral met
natuurwetenskaplike begrippe het Cloete ons dink, verstaan en praat oor die onsienlike en
onbegryplike geweldig verbreed. Hy het met ander woorde die godsdienstige woordeskat in
Afrikaans — veral die middele om die verborgenheid van God mee uit te druk — aansienlik verruim
deur honderde insinjes, tekens, spore en vergelykings van God in die boek van die natuur raak te
lees.

Dit Iyk my asof die simbolistiese trekke in Cloete se later bundels meer eksplisiet word, maar
eintlik is die tipiese manier waarop hy die Simbolisme kreoliseer, in een van sy ander groot woorde
uit “Suidpool en senit” (Angelliera, p. 2), dat hy die simbolistiese tradisie deologiseer — God in
alles sowel bewus waarneem as spontaan ontdek. Deologies sien hy die skepping as 'n dinamiese
heelal wat vol teenstrydighede tog saamhang in God — biegbang en evolusie inkluis. Soos ek
aangetoon het, word hierdie manier van kyk wesenlik bepaal deur n onderliggende simbolistiese
poétika. Die wyses waarop Cloete die Simbolisme kreoliseer, 1€ sy digterskap in sy uniekheid en
bedwelmende rykdom bloot.

BIBLIOGRAFIE

Baudelaire, C. 1988. Les fleurs du mal; Les Epaves, Bribes, Poems divers, Amoenitates Belgicae (A. Adam,
ed.). Paris: Editions Garnier.

Bisschoff, A. 1993. T.T. Cloete — Transformasies van die Simbolisme in Driepas en Angelliera. In
D.H. Steenberg (red.), Simbolisme in die Afrikaanse digterlike tradisie. Potchefstroom: PU vir CHO.

Boshoff, S., & Nienaber, G. 1967. Afrikaanse etimologieé. [Pretoria]: Suid-Afrikaanse Akademie vir
Wetenskap en Kuns.

Breytenbach, B. 1987. Boek (deel 1); Dryfpunt. Emmarentia (Johannesburg): Taurus.

Chadwick, C. 1971. Symbolism. The Critical Idiom, vol. 16. London: Methuen.

Cloete, T. 1980. Angelliera. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1982. Jukstaposisie. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1985. Allotroop. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1986. Idiolek. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1989. Driepas. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1992. Met die aarde praat. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 1994. Die digter se omgaan met die werklikheid. Ensovoort, 6(1): 6-7.

Cloete, T. 1998. Uit die hoek van my oog. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T. 2007. Heilige nuuskierigheid. Kaapstad: Tafelberg.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



589

Crystal, D. 1998. Pidgins and Creoles In Crystal, David H. (ed.). The Cambridge Encyclopedia of Language,
vol. 2. Cambridge: Press Syndicate of the University of Cambridge.
Dekker, G. (samest.). 1971. Van Bilderdijk tot Gorter; Bloemlesing met inleiding en aantekeninge van G.
Dekker en T.T. Cloete. Uit die skat van die Nederlandse liriek, vol. III. Pretoria: J.L.. van Schaik.
Forestier, L. 1984. Symbolist imagery. In A. Balakian (ed.), The Symbolist movement in the literature of
European languages. Budapest: Akadémiai Kiado, pp. 101-118.

Gilfillan, F. 1993. Wilma Stockenstrdm en die Simbolisme. In D.H. Steenberg (red.), Simbolisme in die
Afrikaanse digterlike tradisie. Potchefstroom: PU vir CHO, pp. 600-610.

Glissant, E. (1990). 2006. Poetics of relation (B. Wing, Trans.) (2nd printing). Ann Arbor: University of
Michigan Press.

Gorter, H. (1889). 1976. Mei,; Een gedicht (E. van Heerden, red.). Kaapstad & Pretoria: Academica.

Grass, R. 1984. The Symbolist mode in the Spanish American Modernista novel, 1995-1924. In A. Balakian
(ed.), The Symbolist movement in the literature of European languages. Budapest: Akadémiai Kiado,
pp- 229-252.

Jacobs, J., Schloessinger, M., Adler, C., & Cohen, F. L. 2002. Kol Nidre. http://www.JewishEncyclopedia.
com The Kopelman Foundation. [18 Augustus 2007].

Kloos, W. 1971. Inleiding. In G. Stuiveling (red.), Jacques Perks gedichten volgens de eerste druk (1882).
Culemborg: Tjeenk-Willink-Noorduijn, pp.52-60.

Leopold, J. 1977. Verzen, Fragmenten (P. Van Eyck, red.) (Verzameld Werk, deel 1). Amsterdam: Van
Oorschot.

Myburg, J. 2009. Réunion, eiland van vlam, vurige vog en vanielje. Reisberig. Beeld (Naweek-Plus), 9 Mei:
3.

New Larousse Encyclopedia of Mythology (F. Guirand, ed.) (R. Aldington & D. Ames, trans.) (2nd edition,
16th impression). 1982. London: Hamlyn.

Odendal, F., & Gouws, R. (reds.). 2005. HAT. In HAT Verklarende handwoordeboek van die Afrikaanse taal
(5de uitgawe). Kaapstad: Pearson Education South Africa.

Oversteegen, J. 1982. Beperkingen. Utrecht: HES.

Parmeé, D. (ed.). 1966. Twelve French Poets; 1820-1900; An Anthology of 19th Century French Poetry.
London: Longmans.

Pater, W. (1893). 1917. The School of Giorgione. In The Renaissance; Studies in art and poetry. London:
Macmillan, pp.130-154.

Pretorius, R. 1998. T.T. Cloete (1924-). In H.P. van Coller (red.), Perspektief en Profiel. Pretoria: Van Schaik,
pp-339-361.
Roland Holst, A. 1971. Verzamelde gedichten. Den Haag; Bussum: Bert Bakker; C.A.J. van Dishoeck.
Schutte, H. 1984. *n Poétika van korrespondensie: Angelliera en Jukstaposisie. In H. Viljoen, 1. Gribe, E.
Jooste & D. Steenberg (reds.), In teen die groot vergeet. Potchefstroom: PU vir CHO, pp.93-107.
Schwegler, A. 2003. The linguistic geography of ‘criollo’ in Spanish America. In G. Collier & U. Fleischmann
(eds). 4 pepper-pot of cultures. Amsterdam: Rodopi.

Steenberg, D. (red.). 1993. Simbolisme in die Afrikaanse digterlike tradisie. Wetenskaplike Bydraes van die
PU vir CHO; Reeks A; Geesteswetenskappe, vol. 81. Potchefstroom: PU vir CHO.

Viljoen, H. 1995. Die fenomenologie van T.T. Cloete. Literator, 16 (3), November: 43-59.

Viljoen, H., & Van der Merwe, C. N. 2007. Beyond the threshold: Essays on liminality and literature. New
York; Potchefstroom: Peter Lang; Literator.

Wellek, R. 1984. What is Symbolism? In A. Balakian (ed.), The Symbolist movement in the literature of
European languages. Budapest: Akadémiai Kiado, pp.17-28.

Yeats, W. 1990. Selected poetry (Ed. with an intro. and notes by A. Jeffares). London: Pan Books.

Young, R. J. 1995. Colonial desire; Hybridity in theory, culture and race. London & New York:
Routledge.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



