
568

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Kreolisering van die Simbolisme in die poësie van 
T T Cloete*
Creolization of Symbolism in T T Cloete’s poetry

HEIN VILJOEN

Navorsingseenheid: Tale en literatuur in die Suid-Afrikaanse konteks, 
Noordwes-Universiteit, Potchefstroom 
E-pos:Hein.Viljoen@nwu.ac.za

ABSTRACT
Creolization of Symbolism in T T Cloete’s poetry
This article is an investigation of T T Cloete’s rewriting of international Symbolism, the assumption 
being that he has creolized this poetic system in three ways, namely by developing new forms by 
mixing, by increasing its expressive power and by making it local and South African, but also by 
appropriating and adapting it to his own poetical system. After pointing out two indications of 
creolization in Cloete’s work, namely the creative mixing of words and concepts and the mixing 
of indigenous and colonial language, Symbolism is defi ned as a deliberate exploitation of ambiguity 
based on the notion of correspondences between all earthly things. Natural elements are used as 
metaphors, combined with all the resources of language to suggest a deeper or truer but 

HEIN VILJOEN het in Potchefstroom, Pretoria en 
Utrecht gestudeer en is tans professor in Afrikaans 
en Nederlands aan die Noordwes-Universiteit 
(Potchefstroomkampus) en direkteur van die 
Navorsingseenheid Tale en literatuur in die Suid-
Afrikaanse konteks. Hy spesialiseer in literêre 
teorie, die Suid-Afrikaanse prosa en die Afrikaanse 
poësie. Hy is mede-skrywer en redakteur van twee 
onlangse versamelings opstelle oor ruimte en 
identiteit en liminaliteit in die Suid-Afrikaanse 
letterkunde, nl. Storyscapes (2004) en Beyond the 
threshold (2007). Tans spits hy sy navorsing toe op 
hibriditeit en kreolisering asook grense in en van 
die letterkunde. Hy is ook hoofredakteur van 
Literator. Sy tweede digbundel, Holtrom en groot 
kabaal, het in 2003 verskyn.

HEIN VILJOEN studied in Potchefstroom, Pretoria 
and Utrecht and is at present professor in Afrikaans 
and Dutch literature at the North-West University 
(Potchefstroom Campus) and director of the 
Research Unit Languages and Literature in the 
South African Context. He is a specialist in literary 
theory, the South African novel and Afrikaans 
poetry. Recently, he has co-authored and edited 
two collections of research essays on space and 
identity and on liminality in South African 
literature, namely Storyscapes (2004) and Beyond 
the threshold (2007). At present his research is 
focused on creolization in literature and on 
boundaries in and of literature. He also is editor in 
chief of Literator. His second collection of poetry, 
Holtrom en groot kabaal, was published in 2003.

Hein Viljoen

* Uitgebreide weergawe van 'n T T Cloete-erelesing gelewer op 22 Augustus 2007.



569

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

unformulated second content in a poem. Creolization is here, in accordance with the views of É. 
Glissant, defi ned as a rhizomatic understanding of texts in complex webs of relations with three 
important core meanings, namely mixing of languages, cultures and traditions, a making-local 
that also entails appropriation and emulation and an expansion of the expressive power of the 
tradition. The analysis of the ways in which Cloete has transformed the symbolist tradition in 
poetry along these lines focuses on four aspects of Symbolism, namely the symbolist technique, 
Symbolism and music, the symbolist tone and the correspondences. Cloete’s creolization of the 
symbolist method is explored in two poems, namely “oopooggebed aan ontbyttafel” (open-eyed 
prayer at the breakfast table) from Allotroop (1985) and “Insinjes” (Ensigns) from Met die aarde 
praat (Talking to the earth, 1992). In these poems Cloete evokes a second meaning without really 
giving it form in the way he uses natural things as metaphors and by subtle allusions to the 
Symbolists and their favourite colours. The latter poem also shows how Cloete enriches the 
symbolist tradition with words and concepts from natural science but also transforms it into a 
way of evoking the in-living of God. The next section links Cloete’s symbolist use of bird imagery 
and bird song to the symbolist equation of music and poetry. In Cloete’s poetry the ear is a favourite 
organ, since it brings disparate elements together. The sound of poetry is in his work a powerful 
instrument for the expression of the coherence of the whole cosmos and for evoking a second 
meaning, namely the presence of God in everything. The same goes for the way in which Cloete’s 
poetry deals with the symbolist view of the imminence of death and the passing away of all things. 
His poetry presents an alternative to mortality by showing a universal interconnectedness and by 
developing new, modern metaphors for the synthetic power of poetry. One of them is the 
“laseraspaai” (laser I spy) – a modern instrument for spying out the rich interconnected diversity 
of creation. This universal interconnectedness, the idea that each thing contains a fi ne hidden 
essence of every other thing, is a central tenet of Symbolism and is creolized in Cloete’s poetry 
in a variety of ways and, in his different collections, each time in a different metaphor that 
underlines this interconnectedness as well as the terrible state of being unconnected: juxtaposition, 
allotropy, entelegy, idiolect, curiosity. The all-inclusive whole is God, and His presence is evoked 
in Cloete’s poetry in a myriad symbolist ways. Mixing languages and creating new compound 
words are but two of them. Though it focuses in the small and the local, in Cloete’s poetry the 
unique time and place of every element is illuminated by the illimitable and the universal. 
Everything has its place in a great chain of being. On the whole, Cloete increases the expressive 
power of Symbolism not only by modernizing, but also by deologizing it, that is, by turning it into 
an instrument for the study of Deus, God.

KEY CONCEPTS: Symbolism, creolization, symbolist method, symbolism and music, symbolist 
tone, correspondences, deologizing.

TREFWOORDE: Simbolisme, kreolisering, simbolistiese werkwyse, Simbolisme en musiek, 
simbolistiese toon, korrespondensies, deologisering 

OPSOMMING 
Hierdie artikel is ’n ondersoek na T T Cloete se gebruik van die internasionale Simbolisme. Die 
aaname is dat hy daardie digterlike stelsel op drie maniere herskryf het, naamlik om deur 
vermenging nuwe vorme te ontwikkel, deur die uitdrukkingskrag daarvan te verhoog en deur dit 
plaaslik en Suid-Afrikaans te maak, maar dit terselfdertyd vir homself toe te eien en dit aan te pas 
binne sy eie poëtika. Vier aspekte van die Simbolisme word bespreek, naamlik die simbolistiese 
werkwyse, Simbolisme en musiek, die simbolistiese toon en die korrespondensies. Die vernaamste 
bevindings is dat Cloete die uitdrukkingskrag van die Simbolisme vergroot het deur dit te 



570

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

moderniseer, maar ook deur dit te deologiseer – dit wil sê deur dit in ’n instrument te omvorm vir 
die bestudering van Deus, God.

1. INLEIDING

TT Cloete is ’n klassieke poeta doctus: ’n geleerde digter. Hy weet baie en konfronteer sy lesers 
graag met ongewone begrippe en moeilike woorde. Sy nuutste bundel, Heilige nuuskierigheid 
(Cloete 2007), open byvoorbeeld met die gedig “Eurinome”. Om sy lesers te help, verduidelik 
Cloete in ’n eindnoot uit De Vries se simboolwoordeboek dat Eurinome die godin van vrugbaarheid 
is en dat sy in die vorm van ’n duif uit Chaos opgestyg het. Dit is een van ’n hele reeks eindnote 
wat ’n mens nodig het om hierdie bundel behoorlik te verstaan. Uit die bundel is dit ook duidelik 
dat Cloete se “heilige nuuskierigheid” ’n baie groot verwysingsveld bestryk – eintlik die ganse 
skepping, van die kleinste insek tot by die magtigste sonnestelsels. Daarom rym hy “mot” graag 
op “God” en sien hy in die kleinste dingetjies groot kosmiese bewegings weerspieël. In sy poëtika, 
en dit is ’n tipiese trek van die internasionale kunsstroming van die Simbolisme, hang alles met 
alles saam in een groot stelsel van ooreenkomste (korrespondensies).

2. TEKENS VAN KREOLISERING

Kreolisering vind ’n mens myns insiens op minstens twee maniere in Cloete se werk. Die gedig 
“kielieharies”, ook uit Heilige nuuskierigheid (Cloete 2007:51), is ’n voorbeeld van die eerste 
soort kreolisering by Cloete. Die titel is ’n speelse vervorming van “Kalahari”. Hierdie speelse 
kreolisering bereik ’n hoogtepunt in strofe 3. Die spreker het gaan navorsing doen oor “die sku 
kalaharispinnekop” en sy gevolgtrekking lui:

 hy is skaam
 dus is sy skuilnaam
 spinnekieliekalliekaleskamehariekieriekop

In die lang slotwoord kan ’n mens ’n hele rits woorde herken: kielie, kale, skame, hariekierie – 
harikiri (selfmoord), skameharie, kierie, kieriekop. Die digter het hier ’n reeks woordspelings op 
Kalahari gemaak, permutasies van kala: kale - kallie, - kielie - kierie - harie - kale - skame. En 
dit het hy alles ingeskryf in die woord spinnekop. ’n Reeks betekenisse, eintlik ’n hele verhaal, 
is saamgetrek en speels in die een lang kofferwoord saamgedruk. Hierdie verskynsel is ’n kreatiewe 
kreolisering waarin woorde speels omvorm en op nuwe maniere met mekaar gekombineer 
word.
 ’n Ander soort kreolisering blyk uit die gedig “bywoners” uit die bundel Uit die hoek van my 
oog (1998:11). Hier treur die spreker oor die verbygaan van die Afrikaners – een van die min 
gedigte in Cloete se oeuvre waaruit ’n tipies postkoloniale vervreemding blyk:

 eers was ons base
 ons het elmboog-uit op ons plase
 in ons nissanbakkies gery.
 nou is ons onteien. ons bly
 in dorpies waar hulle van sê:
 net woestyndiere sal daar lê
 en uile en kokkerotte
 in die setlaarshuise op gehuurde plotte. 



571

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

In beide die Christelike en die simbolistiese tradisie is mense net bywoners op aarde, maar hierdie 
gedig slaan ook konkreet op die politieke oorgang wat Afrikaners moet verwerk. Wat die oorgang 
egter besonder skrynend maak, is dat die base en besitters vervreem word van hulle grond én 
hulle taal, omdat hulle taal vermeng raak met Engels, die taal van die neo-koloniale hegemonie, 
soos blyk uit woorde soos “kokkerotte”, “setlaars” en “plotte”. Hulle verlaagde status is ’n dubbele 
ontheem ding.
 Cloete se werk is vol vreugde oor die goddelike samehang van alle dinge, maar ook vol 
hartseer oor die verganklikheid van die aarde en die mens. In hierdie opsigte sluit sy werk aan by 
die Simbolisme, soos ek sal aantoon, maar my argument in hierdie artikel is dat Cloete die 
Simbolisme kreoliseer – op ’n idiolektiese wyse herskryf, aanpas by Suid-Afrika en uitbrei.

3. SIMBOLISME AS DOELBEWUSTE STREWE NA MISTERIE 

Semioties gesien, is die meeste woorde simbole, want die reeks tekens kakiebos staan per konvensie 
vir daardie nare en geharde onkruid wat die Engelse na bewering in hulle veevoer in Suid-Afrika 
ingevoer het (Boshoff & Nienaber 1967:322). In die woord word dus eintlik ’n stuk geskiedenis 
en ’n groot stuk emosie saamgevat.
 Meestal gebruik ons woorde egter net as instrumente – as kommunikasiemiddels – sodat die 
simboliserende energie, die krag van die emosie wat daar in ’n woord opgesluit lê, die verbasende 
ontdekking dat ons die dinge inderdaad name kan gee, verdof en afslyt soos ’n ou muntstuk. En 
dit is onder andere die digters se taak om ons weer bewus te maak van die diepte en bedwelmende 
rykdom van woorde. Dit was die program van simbolistiese digters soos Verlaine, Mallarmé, 
Rimbaud, Yeats, George, Kloos, Gorter en Leopold. 

3.1 Korrespondensies

“Bedwelmende rykdom” het ’n ryk historiese eggo, want die Nederlandse digter Willem Kloos 
het reeds in 1882 onsterfl ikheid beloof aan die digters wat die bedwelmende rykdom van hulle 
sielelewe kan omsit in streng ritmes en breë, gewaagde beelde (Kloos 1971:53,58). Kloos is een 
van die Nederlandse digters wat T T Cloete gereeld in sy poësieklasse behandel het – saam met 
ander digters vir wie hy besonder lief is, soos Herman Gorter, J H Leopold en J C Bloem. In 
Gorter se lang gedig Mei het Cloete veral die samehangsgedagte beklemtoon – die gedagte dat 
daar in elke ding ’n fyn essensie van elke ander ding skuilgaan (Gorter 1976:r. 945-6) en dat alles 
daarom met alles saamhang in ’n byna mistieke verband. Elke ding, hoe nietig ook al, ontleen sy 
waarde en sin aan sy posisie binne daardie groot, omvattende verband. Hierdie beginsel, die idee 
van korrespondensies, maak simbolistiese poësie ryk en veelvuldig. 
 Korrespondensies tussen die dinge is ’n gedagte wat sterk in Cloete se eie poësie voorkom 
(soos Hennie Schutte (1984) onder andere uitgewys het). Die basiese idee agter die korrespon-
densies is platonies: woorde in hulle samehang wys heen na ’n ryker, lewendiger, wesentliker 
werklikheid agter die gewone dinge wat ons kan waarneem.
 Die een stelling wat ek in die loop van die artikel wil beredeneer, is dat Cloete se poësie 
wesenlik simbolisties is. Een argument daarvoor is dat Cloete se poëtika wesenlike ooreenkomste 
vertoon met die idees van simbolistiese digters soos Kloos, Gorter en Leopold in Nederlands en 
Verlaine en Rimbaud in Frans. Sy werkwyse kom ook sterk ooreen met die wyse waarop hierdie 
digters natuurelemente gebruik as simbole vir die ontsaglike rykdom van hulle innerlike lewe. In 
sy sonnet XXXV (Dekker 1971:152) vergelyk Kloos byvoorbeeld die rykdom van sy innerlike 
lewe met die onmeetlikheid van die see.



572

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Hierdie stelling is nie onproblematies nie, want die Simbolisme was ’n internasionale beweging 
in die kuns, musiek en letterkunde van die laat 19de en vroeg 20ste eeu. Hoe kan T T Cloete, wat 
eers in 1980 gedebuteer het, dan as ’n Simbolis beskou word? Soos in die projek oor die Simbolisme 
in die Afrikaanse digterlike tradisie (Steenberg 1993) aangetoon is, het die Simbolisme ’n besonder 
sterk invloed op die Afrikaanse poësie gehad. Annemarie Bischoff (1993) het egter in haar 
ondersoek as deel van die Simbolismeprojek heel stellig bevind dat Cloete nie ’n Simbolis is nie. 
Sy meen Cloete se werkswyse stem ooreen met die simboliste s’n en herken in sy werk wel 
simbolistiese trekke soos die korrespondensies en kernsimbole soos musiek, die droom en die 
vrou bevat. Sy meen dat die resultaat van Cloete se werk verskil van die Simbolisme, omdat sy 
werk nie neerkom op aanbidding van die skoonheid en die menslike maker daarvan nie. Daarteenoor 
is my argument dat Cloete wel deeglik ’n Simbolis is, maar dat hy die Simbolisme vir sy eie 
doeleindes aangepas het. 

3.2 ’n Tweede inhoud suggereer, evokeer

Simbolisme is moeilik om te defi nieer, omdat hierdie digters daarna streef om ’n objek, en daarmee 
saam ’n bepaalde emosie, op te wek, nie deur dit direk te sê nie, maar deur dit te suggereer. Hulle 
werk met metafore waarvan die een pool duister gelaat word, onder die oortuiging dat ’n gedig 
veel genietliker is as die objek geleidelik ontsyfer moet word. Chadwick (1971:2) omskryf 
Simbolisme derhalwe as:

 The art of expressing ideas and emotions not by describing them directly, nor by defi ning 
them through overt comparison with concrete images, but by suggesting what these ideas 
and emotions are, by re-creating them in the mind of the reader through the use of unexplained 
symbols.

Toestande wat vervaag, oplos, wat vae kontoere het, wat neig om te verdwyn; dinge wat byna nie 
gesê kan word nie – die Simboliste maak byna ’n kultus van vaagheid en dubbel sinnigheid. Hulle 
dominante instelling is om te suggereer, op te roep, nie te sê nie en tog te sê. Agter die woorde, 
en eintlik deur die fyn samespel van woorde, klanke, ritmes en betekenis – elke moontlike digterlike 
middel – dra die gedig iets oor wat nie geformuleer word nie; ’n tweede inhoud wat nie vorm 
gekry het nie. Hierdie tweede inhoud sluit alles in wat, in Cloete se woorde aan C M van den 
Heever (Cloete 1982:21), saamgevat kan word in “die angswekkend mooi hees geskreeu van jou 
wildeganse”. Kloos (1971:53) praat van “Zin en schakeering van woorden en klanken, afzonderlijk 
en in hun schikking tot een melodie van lijnen en kleuren, en het onvatbare daarachter”. Woorde 
vir dinge uit die werklikheid word in simbolistiese poësie gebruik as simbole van iets anders – ’n 
paradyslike eiland in die weste, soos by A. Roland Holst, of die oneindige rykdom van die eie 
sielelewe, soos by Kloos. 
 Presies hoe Cloete omgaan met die Simbolisme in sy poësie is natuurlik die vraag. Dit is die 
tweede stelling wat ek wil maak, naamlik dat hy die Simbolisme kreoliseer.

4. KREOLISERING EN RELASIONELE VERSTAAN

Kreolisering beteken “kreools maak”. Kreools is ’n woord wat soms in tydskrifte en koerante 
gebruik word vir die kookkuns of die eksotiese skoonheid en skoonhede van Mauritius of die 
Karibiese Eilande. Populêrweg beteken dit “gemengd” van taal, ras of kultuur, soos “die mengsel 



573

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

van Franse setlaars en Malgassiese slawe” (Myburg 2009:3) waaruit die Frans-Kreools en die 
kreoolse kookkuns van Réunion ontstaan het. Die begrip kreools kom uit Portugees crioulo (Crystal 
1998) en uit Spaans criollo, wat oorspronklik beteken het ’n kind van Spaanse ouers wat in die 
Suid-Amerikaanse kolonies gebore is (Odendal & Gouws 2005), of in ’n wyer sin iemand van 
Europese afkoms wat in ’n kolonie gebore en grootgeword het. Volgens Schwegler (2003:53-54) 
word criollo vandag nog in baie dele van Suid-Amerika gebruik in die sin van “plaaslik”, “van 
hierdie plek”, “hier gebore en grootgeword”, sonder spesifi eke ras- of etniese betekenis. Hy meen 
ook dat die primitiewe letterlike betekenis van criollo etimologies verband hou met Latyn creare, 
“om te skep”, via Portugees. Criollo beteken dus “iets of iemand opgevoed of grootgemaak” plus 
’n deiktiese element soos hier.
 Kreolisering word in die taalkunde gebruik in die konteks van die kruising en vermenging 
van tale. Soms ontwikkel ’n kontak- of kommunikasietaal (’n sg. pidgintaal) tussen mense wat 
mekaar nie verstaan nie tot die moedertaal van ’n bepaalde groep. Die struktuur, woordeskat en 
uitdrukkingsvermoë van die pidgintaal word dan geweldig uitgebrei. Hierdie uitbreiding word 
kreolisering genoem (Crystal 1998). 
 Ook in ’n literêre en kulturele konteks is kreolisering belangrik, want die vermenging van 
tale, naas die vermenging van rasse, is een van die belangrikste metafore vir die verstaan van die 
ingewikkelde prosesse van kulturele kontak, assimilasie, kruising en splitsing (Young 1995:1-28). 
Toegepas op die letterkunde is my vraag spesifi ek of die (Suid-)Afrikaanse letterkunde (en kultuur) 
in die breë ook as so ’n postkoloniale hibried of gekreoliseerde vorm beskou kan word. 
 Hibriditeit en kreolisering is veral belangrike konsepte in die studie van letterkundes van 
voormalige kolonies. Op die spoor van Glissant (2006) beskou ek kreolisering as ’n beginsel vir 
die relasionele verstaan van ’n skrywer en sy werk.1 Relasionele verstaan hou in dat die skrywer 
en sy werk in ’n netwerk van veelvuldige relasies met ander tekste en met tale en kulture rondom 
hom verstaan word – ook in relasie met die magte en sosiale energieë van sy tyd. Tekste, sosiale 
magte word aangehaal, herskryf, geparodieer of gedialogiseer. Kreolisering hou in dat ’n teks 
verstaan word as verwikkel in ’n internasionale netwerk van verskillende tale en kulture oor 
nasionale en taalgrense heen.
 Gegewe die etimologie kan drie belangrike betekenis momente in kreolisering onderskei word. 
Eerstens dui kreolisering op die vermenging van kulture en tradisies waardeur byvoorbeeld nuwe 
genres ontstaan. Verdietsing of aanpassing by die lokale – plaaslik maak (in die sin van criollo) 
– is ’n tweede belangrike moment, maar saam met aanpassing gaan ook verset, toe-eiening, 
omvorming en kompetisie. Die derde moment is die uitbreiding van ’n instrumentele of 
kommunikasietaal/-tradisie (dus ook ’n digterlike tradisie) tot “moedertaalgebruik”. Uitbreiding 
hou onder andere in dat die digterlike woordeskat vergroot word, dat literêre strukture verder 
ontwikkel en omvorm word en dat die taal se uitdrukkingsvermoë verhoog word.
 In die res van die artikel wil ek nagaan hoe Cloete die Simbolisme gekreoliseer het, toegespits 
op vier sleutelaspekte, naamlik kreolisering van die simbolistiese werkswyse, die simbolistiese 
musikaliteit, die simbolistiese toon, en ten slotte die korrespondensies. Hiermee wil ek meer 
inhoud gee aan die vae idee van “invloed” en ook bepaal wat Cloete se Simbolisme, lank na die 
erkende simbolistiese digters, in ’n totaal ander leefwêreld, anders maak. Met ander woorde, ek 
wil bepaal watter tipiese transformasies die Simbolisme in Cloete se werk ondergaan het.

1 Vergelyk Viljoen & Van der Merwe (2007) vir ’n beredenering daarvan. 



574

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

5. DIE SIMBOLISTIESE WERKSWYSE: HEMELSBLOU EN DIE UUR VAN 
PURKINJE

Al is dit per defi nisie vaag en suggestieryk kan ’n mens tog enigsins vat kry op die Simbolisme 
met René Wellek (1984:27) se defi nisie daarvan as “simple replacement and a suggestion of 
mystery”. 
 Wellek se defi nisie beteken dat die Simboliste ’n letterlike term deur ’n metaforiese term 
vervang, maar die metaforiese term net vaagweg suggereer of selfs glad nie noem nie. Op hierdie 
manier word die aardse dinge beelde van ’n verhewe maar versweë geheim. In kontras met die 
realiste en die naturaliste, wat net ingestel was op die oppervlakte en sintuiglik waarneembare 
gegewens, stoot die Simboliste wel die aardse dinge na vore, maar juis as tekens of geheimskrif 
wat iets veel groters maar onnoembaars moet suggereer. Dit is wat Wellek bedoel met “a suggestion 
of mystery”. In die woorde van Chadwick (1971:6) is hierdie werkswyse ’n poging “to penetrate 
beyond reality to a world of the ideas, either the ideas within the poet, including his emotions, or 
the Ideas in the Platonic sense that constitute a perfect supernatural world towards which man 
aspires”. Distinktief vir die Simboliste is dus dat hulle die funksie van literatuur sien as “blootleggen 
of ervaarbaar maken van dieper liggende verbanden in de werkelijkheid; abstraheren van gewone 
werkelijk heidservaring” (Oversteegen 1982:69).
 Hoe Cloete die simbolistiese werkwyse aanwend, blyk uit ’n gedig soos “oopoog gebed aan 
ontbyttafel” (Cloete 1985:137). Dit kom uit Allotroop, die bundel wat vol pyn en lyding is en wat 
’n verloop beskryf van pyn, deur die dood tot ’n diep tevredenheid: ’n vreugde wat onder andere 
uit hierdie gedig straal. Dit is ook ’n bundel wat op die oog af nie duidelike simbolistiese trekke 
bevat nie.

 oopooggebed aan ontbyttafel
 
 ons twee Herman Knus Slaplat
 en Nanna Koue Patat
 van Silwer    kom laat ons bid
 dankie dat ons hier sit
 dankie vir die roomgeel broodkorsie
 en ’n stukkie bruin varkworsie
 swart koffi e vir die dors
 op die tafeldoek bont gemors
 doer sit ’n grys mossie
 en vreet aan die goue druiwetrossie
 
 dankie dat ons voor die venster sit
 voor ’n stuk van die wit 
 gewel van die oorkantste bure
 en dele van die terracotta mure
 van ander huise stukke blink dak
 roos wolke    alles in ons raam    die groen tak
 met rooi perskes    die stukkende pers gordyn
 die reënboog van die wasgoedlyn 
 ’n swart telefoondraad
 dowwe mense wat voyelles praat
 



575

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 laat ons ons kos goed fyn kou
 en ons mond nou hou
 amen    laat ons lag in ons mou
 die hemel is uitsluitend hemelsblou
 
Dit is ’n mooi en speelse gedig, maar op die oog af ’n baie gewone dankgebed vir doodgewone 
dinge – “broodkorsies”, “varkworsies”, “stukkende pers gordyn”. Dit eindig met die hemel wat 
– hoe kan dit nou anders? – hemelsblou is. Liefl ik en ironies, maar dis al.
 Begin jy egter wonder oor daardie “dowwe mense wat voyelles praat” (vers 20), dan val dit 
jou by dit is die titel van Arthur Rimbaud se beroemde sonnet oor die vokale en hulle emosionele 
en simboliese kleure: “A noir, E blanc, I rouge, U vert, O bleu: voyelles” (Parmeé 1966:268) – A 
swart, E wit, I rooi, U groen, O blou: vokale. En lees jy die gedig dan weer, val die kleure jou op: 
“roomgeel broodkorsie”, “bruin varkworsie”, “wit gewel”, roos wolke” “rooi perskes”. Die proses 
eindig by die hemelsblou van die lug. Blou is die kleur van O, wat Rimbaud in die sestet van sy 
gedig verbind aan Omega en die pers straal van Sy oë.
 Met die enkele woord “voyelles” suggereer Cloete dus dat die gedig teen die agtergrond van 
die Franse Simbolisme gelees moet word – maar ook met hulle werkwyse in gedagte – die evokeer 
van ’n tweede inhoud. Die tweede inhoud is hier eerstens die emosie waarheen al die dinge in die 
gedig heenwys, naamlik ’n diep vreugde. Die gedig roep ook al die kleure en hulle assosiasies 
op. Wat hier op die spel is, is veel meer as net invloed, want die digter het die simbolistiese tradisie 
vir hom toegeëien en plaaslik gemaak: die (emosionele) kleur van die vokale uitgedruk in 
doodgewone dinge soos mossies en druiwetrossies – wat egter nie (of dalk juis nie) tipies Suid-
Afrikaans is nie.
 Die gedig eindig vol vreugde in die blou – die transendente blou – van die hemel. Hier word 
die tweede inhoud glad nie gesê nie – net die simbolistiese laag word gesuggereer. Die laag van 
die Gans Andere, van God, kry eintlik nie vorm nie. Dit word net opgeroep met die kleure en 
gesignaleer in die herhaling van die hemel – of eintlik weggesteek agter die dooie metafoor van 
“hemelsblou”. Saamgelees met Cloete se ander gedigte raak die leser hier egter bewus van ’n 
dieper inhoud: die aanwesigheid of eintlik die in-wesigheid van God (al word Hy nooit in die 
gedig genoem nie).
 Veel eksplisieter blyk hierdie proses uit “Insinjes” (Met die aarde praat, p. 32):

 Insinjes

  Jesaja 46

 In die stuifmeelstafi es en -korrels van die plant 
 wys iets van Hom. In die sagte sneeuvlok se patroon
 word water- en suurstof tot sagte snel oplosbare kant
 gehekel, altyd getrou aan die één sjabloon van die heksagoon.
 Hy gun ons dit as volkome voorbeeld vir ons mooiste siermotiewe.
 Vir die nuuskieriges na God – gun ons dit – is dit hiërogliewe
 in die gedaante van ’n boom se veelvoudig geaarde blaar,
 die strale van ’n ster, ’n maltese kruis … beskryfbaar
 alleen in die bekende en beperkte. Sneeuvlokkievlug
 laat Hy sedert Jesaja ons baie vergelykings vaar
 en trek hy Hom soos ’n gevoelige mossel in sy skulp terug.



576

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Hy is polivorm, Hy verdoesel met perspektiewe wat in perspektiewe
 wegraak, Hy laat sy vlok in al fyner vlokpatrone verdeel,
 insinjes in insinjes in motiewe binne motiewe.
 Sy vlok het speke van ’n wiel sonder velling. Patroon
 is in patroon ingeskape, vir die oog te veel 
 om in te sien, skoner as skoon,
 fyn edelsmeewerk mooier en ryker
 en fyner as in enige koningskroon
 of in septers en stawe of ’n biskop se myter.
 Met sy eie maaksels onvergelykbaar
 moet ons Hom na elke onvermoeide begin weer laat vaar.
 In die sneeuvlok is sy handmerke wolkerig sigbaar
 deur die hipergevoelige kamera se supervergrootglas
 en superspoed, as guns vir ons loergier, as die fi lm dit vas
 vat vóór die oplossende kleurpatrone van ’n pou se stertveer
 en ’n mot se iriserende perlemoervlerk deformeer
 in die smeltende fraksie van ’n sekonde. ... 
 
Opvallend is dit juis die fyn patrone van stuifmeel, sneeuvlokkies en die vorm van blare wat vir 
“nuuskieriges na God” as hiërogliewe dien van sy teenwoordigheid, maar waaruit God telkens 
weer wegraak, verdoesel raak, oplos. En aan die einde los die gedig letterlik op in verskillende 
vae en delikate kleure:

      In mý insien
 is van Hom iets van ’n vermoede in die emerald- en fl uoressine
 en in die lasuriet en die menie in die delikate insinjes
 van blomme en voëls vas gevat in die delikate uur van purkinje

Patrone verskuif in patrone. God verdoesel Hom in ’n verskeidenheid vorms, motiewe, sjablone; 
Hy verlaat ons vergelykings “sneeuvlokkievlug”; Hy is net “wolkerig sigbaar” in kleurpatrone 
wat in ’n fraksie van ’n sekonde oplos. Insinjes is die onderskeidingstekens van ’n rang of amp, 
maar die patrone waarin God hom openbaar, is veel mooier en fyner as enige menslike 
onderskeidingsteken soos kroon, staf, septer of myter. God is eintlik veel groter as enige vergelyking 
of metafoor wat ons vir Hom kan bedink – Hy “laat ons vergelykings vaar”. Die vraag hieragter 
is die vraag van Jes. 46:5, soos die motto aandui: Waarmee sal ons God vergelyk?
 In die slot van die gedig het Cloete ’n taamlik ingewikkelde raaisel ingebou. Die spreker se 
vermoede het hier met kleurstowwe te make, soos ons in die WAT kan sien. Emeraldine is ’n blou 
(of groen) kleurstof wat ontstaan as ’n tussenproduk in die bereiding van die swart kleurstof 
anilineswart. Fluoressine is ’n liggeel kleurstof. Lasuriet is die vonkelende blou dalk beter bekend 
as lasuursteen of lapis lazuli. Menie is ’n rooi kleurstof. Die sleutel tot die raaisel lê in die laaste 
woord, en gelukkig het die digter dit vir ons uitgelê (Cloete 1992:83):

 Purkinje-verskynsel: die verskynsel dat die helderheid van oranje-rooi kleure vinniger daal 
namate die beligting swakker word as wat die helderheid van blou-groen kleure in dieselfde 
omstandighede daal… Johannes Purkinje [’n Tsjeggiese fi sioloog - HV] het reeds in 1825 
geskryf oor sy waarneming dat die rooi blomme in sy tuin teen skemer donker vertoon het, 
terwyl die blou blomme nog helder gelyk het.



577

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Aan die slot van die gedig bevind die spreker hom dus in ’n oorgangstoestand, skemer, waarin 
die blomme en voëls blouer kleure aanneem. Sy kleurwaarneming verskuif meer na blou toe 
namate dit donkerder word. Juis in hierdie tussentoestand word die spreker se vermoede van God 
sterker. Weens hulle vaagheid is sulke oorgangstoestande geliefd by die Simboliste. Alhoewel die 
digter eksplisiet wys op die tekens van God, is Hy steeds besig om te verdwyn in patrone agter 
patrone, in “perspektiewe wat in perspektiewe wegraak”; in die koninklike kleure van blou en 
rooi wat blomme en voëls in die skemerlig laat verander in rang ken tekens, heraldiese motiewe, 
hiërogliewe. Nie verniet nie is een die motto’s van hierdie afdeling “U is die God wat U verborge 
hou…” (Jes. 45:15).
 Die vervaging en vervloeiing, die oplos in die delikate, ook die kleure wat gebruik word self, 
is baie duidelik simbolisties. In hierdie gedig het Cloete die simbolistiese werkswyse duidelik 
gekreoliseer deur die uitdrukkings krag daarvan uit te brei met terme en insigte uit die 
natuurwetenskap. Kreolisering beteken by Cloete ook dat alle dinge (soos die blomme en die 
voëls) tot tekens en rangkentekens van God omvorm word.

6. “VOËLS BRING NUWE TEKS AAN”: KREOLISERING VAN DIE SIMBOLIS-
TIESE MUSIKALITEIT 

Belangrike tekens of draers van God in Cloete se poësie is voëls – mossies, swaels, arende, 
aasvoëls, pikkewyne, pelikane, en noem maar op. Die Arktiese swael noem hy in Idiolek ’n 
“mikrostraler” waarin die “doen van God” “ryk saamgestel is” en waarin God “sy aërodinamiese 
spel” speel (1986:84). Die Simboliste het ’n voorliefde vir swane en poue (vgl. Forestier 1984:106), 
soos in Baudelaire se beroemde gedig “Le cygne” (Baudelaire 1988:95-6) en Yeats se “Leda and 
the swan” (Yeats 1990:127). Hulle is tekens van die skoonheid self, maar ook as boodskappers 
van daardie ander, beter wêreld agter ruimte en tyd soos die meeue in Roland Holst se “Een 
winteravondval” (Roland Holst 1971:212-4).
 In Heilige nuuskierigheid tel ’n lang lys voëls soos kolibrie, koningsadelaar, lammergeier, 
kondor, reier, albatros, troupant, plaasfi sant en baardarend onder die edel skepsels wat God eerder 
as voorouers vir die bobbejaan kon beskik het (“stamboom 3”, Cloete (2007:62)). In “klein epos 
van die vanselfsprekende” ( 2007:34) vertel die witborskraai, die bosluisvoël, die renostervoëltjie 
saam met die fl amink en ander “selfstandige selwes” “van die Self wat haar Spontane Self met 
’n groot S spel”. Maar dit is veral die sang van die tinktinkie en die gekwetter van die mossie2 
wat vir Cloete belangrik is – soos musiek in die algemeen, natuurlik.
 Die Simboliste het musiek en poësie feitlik gelyk gestel, soos onder andere blyk uit Leopold 
se “Emir Khosrau” omdat musiek by uitstek kan suggereer en evokeer; gevoelens en suggesties 
van die onnoembare kan opwek. Walter Pater het al in 1873 (1917:135) in sy essay oor die Skool 
van Giorgione verklaar dat “All art constantly aspires towards the condition of music”, juis omdat 
musiek by uitstek die kunsvorm is waarin vorm en inhoud mekaar wedersyds deurdring onder 
leiding van ’n soort “verbeeldingsrede” tot iets onvertaalbaars en onoordraagbaars. In sy beroemde 
gedig “Art poètique” (1874) het Verlaine bo alles musiek van die digter geëis, omdat die musiek 
deur die klank die dinge aan mekaar kan verbind. In Breyten Breytenbach se vertaling (1987:117) 
lui die vierde strofe: 

2 Kyk bv. “Van mossies en meer” en “ballade van die mossie” in Angelliera, p. 5, 53.



578

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Want ons wil wéér die Gradering,
 Nie die kleur nie, slegs die nuanse!
 O! Die nuanse alleen fl ans
 Droom aan droom, die fl uit aan die horing!
 
Cloete haal Verlaine se beroemde frase, “De la musique avant toute chose”, musiek bo alles, aan 
as titel van gedig XIII in die reeks Trigloop uit Driepas (p. 168) – ’n gedig wat aantoon dat “daar 
genesing deur gloeiende klank [kan] kom”, omdat musiek “instrumente wat jubel en dié wat 
brom” versoen en daardeur ’n gesig oproep, maar ook ’n “geluidende mimikrie”. Mimikrie, 
nadoen, na-aap, naboots, is ook ’n sterk deurlopende tema by Cloete.
 “Muziek lokt van een ziel muziek weer los” is ’n credo van Gorter se Mei. Die mooi lentemeisie 
Mei is ook ’n verpersoonliking van die simbolistiese digter, betower deur die lied van die god 
Balder. Hy is blind en een en al oor, in staat om met sy musiek hele wêrelde tot stand te bring, 
maar uiteindelik ook volkome selfgenoegsaam en geïsoleerd. Die groot hartseer van die verhaal 
is dat Mei se poging misluk om met Balder te trou en so die verganklike en die onverganklike 
met mekaar te versoen. So ’n versoening is onmoontlik, en sy moet sterf. Balder besef uiteindelik 
dat selfs musiek die sielsbeweginge nie genoegsaam kan uitdruk nie. Mei is vol musiek, maar, 
soos by die Simboliste, gaan dit nie net om die musiek as tema nie, maar veral ook om die musiek 
van die gedig self, die wonderwerking van die taalklank wat as ’t ware fosfor oor die woorde 
stryk en ’n vry lied bo die woorde laat uitsing, soos Leopold dit in “Emir Khosrau” (1977:123) 
gestel het.
 Die waarde van musiek het Cloete (In Idiolek 1986:114) byvoorbeeld uitgedruk in “botoon 
ondertoon” waar hy skryf:

 aan ons gemoed pas melodiese geluid
 ’n onmiddellike teergevoelige huid
 
 die musiek traseer
 fyner en meer
 
 en meer gehoorde
 weet as die weet van alle woorde 

Musiek word hier beskryf as ’n soort vel wat presies om die emosies pas en as ’n beter kenorgaan 
as woorde. Instrumentale musiek gee ook ’n aanduiding van die grootheid van die emosies. Hierdie 
lof aan die musiek word egter gerelativeer deur dit in kontras met God se oor te plaas, wat oop is 
vir alle tale en veral alle gebede, ook die gebed van die vers. Die Kol Nidre geld in hierdie gedig 
as die groot voorbeeld van so ’n gebed – die Joodse aandgebed op die Groot Versoendag waarin 
die gemeente vergifnis vra vir al die geloftes wat hulle aan God gemaak het (maar nie kon nakom 
nie) (Jacobs et al. 2002). 
 Cloete se gedigte is vol musiek en verwysings na komponiste, maar, soos ons in “Insinjes” 
byvoorbeeld al kon hoor, ook ryk aan klank en aan die gebruik van klank om ryk 
betekenismoontlikhede te suggereer. Die oor is by hom ’n belangrike digterlike orgaan, miskien 
veral omdat dit ’n orgaan is wat versamel. In “Die gedig is ’n refl eks”, (Driepas 1989:34) skryf 
hy immers:



579

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 die gedig is ’n refl eks
 in ’n enkele woord
 en in dié woord hoor
 die oor ineen ineens die teks 
 van die versamelde gedig 

Die oor is egter ook ’n orgaan wat God kan raakhoor en wat soms selfs namens God hoor. “Ps. 150” 
(Idiolek 1986:79) begin met die woorde

 God laat Hom in in die klank
 van ons taal resitatief ingeweef of tenoor 
 hoog. 

Die oor hoor egter nie altyd die gefl uister van God raak nie. In die donkerste fase van Allotroop 
staan daar ’n groepie gedigte wat die diepste pyn vertolk. Pyn bring isolasie en eensaamheid (veral 
afstand van God), en dit word hier in liminale beelde uitgedruk. God moet die spreker weer soos 
’n skilpad regop dop en wegkyk, lui die gedig “omgedop”. In “lê en roer” (Cloete 1985:48) kan 
die spreker amper niks anders meer doen as om “aan die roer” te bly soos die “embrio in die moer” 
nie. Die slotstrofe lui:

 kleef aan jou bed
 die hemel is hol
 en koud en ver    verset
 jou teen die dood wurmpropvol 

Hierdie reeks gedigte, en dit sluit ook in “Job die tweede”, “teater a”, “artropatie” en “uiteindelike 
nag”, beskryf herstel as harde en doelbewuste werk aan die liggaam, as beraming, maar die verset 
is tevergeefs, die liggaam is reeds vol wurms. Die groot vrees vir die afsydigheid van God blyk 
ook uit “lê en roer”. Doodgaan is ’n verlies van die self, van identiteit – saam met verlies aan plek 
en tyd. Selfs die woordjie ek het uit hierdie gedig verdwyn. 
 Juis hier in Allotroop waar die pyn en die dood hulle dieptepunt bereik, staan die gedig 
“Somnambule” (Cloete 1985:57):

 ek die bedrieglike klein oor
 kan van ent tot ent
 van kontinent tot kontinent
 die groot fl uister afhoor 
 daar is ’n onvermoeide ghong
 wat onuitputlik
 die tyd aanhits en aftik
 die amegtige long 
 swel in ’n vals ambraal
 bevrees    asem popelend    smag
 ononderbroke deur die nag
 om permanent suurstof te haal
 



580

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 in ’n skrynende afl oskoïtus
 soek die bloedharde fallus die sagte skoot
 die vlesige huls snak na sproeiende skroot
 hulle wil met bevreesde lewenslus 
 die dood besweer    wil met soet bedrog
 soet koïties stuiptrekkend
 ’n verweer wees teen die skrikwekkend
 gedempte gedrog 
 ek sê wreed wat ek weet
 die parendes boor
 mekaar doof pinkie in die oor
 en gil vervaard vergeet vergeet 
 maar ek is die onverskrokke uitprater
 wat snags deur die strate loop
 en al die beskermende bloed
 van die deurposte af kalfakter 
 die dag wil dit oordawer    uitdender
 die nag maak dit infrasonies stil
 maar ek die groot gil
 het ’n kontinue megasender 
 my tong sit hulle agterna
 ek sal hulle uit hul inslaap
 tot ’n fi nale suurstofgaap
 uitmunch    uitgoya
 
Die titel beteken sowel “slaapwandelaar” as, hoewel minder gebruiklik, “heldersiende persoon” 
(Frans somnambule, uit Latyn somnus, slaap, en ambulare, wandel)” (HAT). Die oor is hier die 
orgaan waarmee die spreker die waarheid hoor, en dit is nie die gefl uister van God nie, maar wel 
die “vals ambraal” van die mense wat hulle “in ’n skrynende afl oskoïtus” verset teen die dood, 
die “skrikwekkend gedempte gedrog”. Ambraal is “’n kinderspeletjie waarin die sieke kastig sterf, 
maar dan moleste maak” (HAT) – in hierdie geval dus ’n soort dubbele bedrog pleeg. 
 In teenstelling met die “lijzige gefl uister” van die Simboliste het ons hier ’n oorverdowende 
geskreeu, uitgedruk in ’n reeks hiperbole: oordawer, uitdender, megasender. Die digter is die 
uitprater, die groot gil wat al die beskermende lae afblaas en die mense as ’t ware uitskel tot in 
die dood – uitskel in die taal van verskriklike skilderye soos Munch se “Gil” of Goya se 
“Heksesabbat”. Die gedig is natuurlik ook die digter se megagil teen die dood – hy stel sy werk, 
sy tong, doelbewus op teen daardie “gedempte gedrog”. Die gedig is ’n uitskreeu teen die dood, 
en die hoop is dalk ook dat die digter, nes Munch en Goya, deur sy verset uit te gil, ’n soort 
onsterfl ikheid kan bereik. 
 In teenstelling met hierdie megafoniese uitskel, kry ons ’n meer tipies simbolistiese soort 
gebruik van die klank in die gedig “Syrinx” (Met die aarde praat 1992:8):



581

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Asem en lippe en die slank litte van ’n riet
 is nodig, en vingers, en dálk verdriet,
 dálk geluk, maar beslis onmisbaar is die mooi onvervulde
 verlange, sodat dit teruggevind kan word in die verhulde
 gedaante van die lang golwende tremologeluid
 vrygestel in die vermomming van die rietfl uit. 

Tipies hier is die “onvervulde verlange”: die geluid reik uit na iets wat nie direk genoem word 
nie, maar weggesteek word in die verwysings na asem en lippe en riet en vermomming. Die 
verlange word ook ikonies in die spel met klanke uitgedruk: die alliterasie van v, r, l, [x] in 
onvervulde verlange, teruggevind, verhulde, vrygestel, vermomming en ook in die spel met vokale 
in verlange, teruggevind, in die verhulde gedaante van die lang golwende tremologeluid. 
Paradoksaal word die verlange vrygestel in ’n vermomming.
 Die klank en betekenis beskryf nie net die geluid van die rietfl uit nie, maar suggereer ook ’n 
tweede inhoud wat net vaagweg opgeroep word in die paradokse van “verhulde gedaante” en 
“vermomming”. Dit is naamlik ’n verhaal uit die Griekse mitologie. Die persoon na wie verlang 
word, die een waarheen die klank uitreik, word in die titel genoem. In Larousse (New Larousse 
Encyclopedia of Mythology 1982:161) lees ons sy is die nimf Syrinx. Pan, die bosgod, het haar 
op ’n dag agtervolg, maar sy het uitgeroep en haar pa, die rivier-god Ladon, gevra om haar in ’n 
riet te verander, en hy het haar gebed verhoor. As troos vir sy teleurstelling het Pan toe van die 
riete gesny en daarvan ’n nuwe soort fl uit gemaak, wat hy die syrinx genoem het, oftewel die 
panfl uit.
 In Cloete se poësie is die verlange wat uitgedruk word in die tremologeluid ook die verlange 
na God, en dit is ’n verlange wat sy poësie al sedert Angelliera (Cloete 1980:5) “simfanies” uitsing 
– soos ’n groot simfonieorkes met talle klankkleure en -kontraste, maar ook fanaties, “dweepsiek, 
besiel met ’n blinde ywer” (HAT s.v. fanaties).
 Soos uit hierdie voorbeelde blyk, kreoliseer Cloete die Simboliste se opvattings oor musiek 
deur hulle in sy eie digterlike sisteem in te trek en veral ook te gebruik om ’n tweede inhoud agter 
die musiek te suggereer – nie ’n verre eiland agter ruimte en tyd nie, maar die teenwoordigheid 
van God as die Groot Samehang waarin elke ding met elke ander ding in verhouding tree.

7.  DIE SIMBOLISTIESE TOON – KNOKKELTREK EN LASERASPAAI

Die uitskreeu teen die dood soos in “Somnambule”, die besef dat die gewone lewe onvolmaak 
en verganklik – “wurmpropvol” – is, is ook tipies simbolisties. “Eén ding is droevig”, kla Gorter 
in Mei (1976:56)

    ...en maakt zacht geklaag
 Altijd om d’aarde heen, een nevel vaag
 En luchtig om dat lijf: ‘t is wisseling
 Van zijn en niet zijn en dat ieder ding,
 Zielen en bloemen, drijven naar dat rijk,
 Waar ‘t wit en stil is en den dood gelijk.

Selfs die pragtige Mei moet sterf as haar 31 dae verby is. Die lewe gaan verby en is vol 
onvolmaaktheid en sterfl ikheid. Die Simbolisme word gekenmerk deur ’n diep hartseer oor die 
onvolkomenheid van mens en wêreld; ’n tipies simbolistiese toon. Niks is volmaak nie; alles gaan 
verby en moet sterf. Anna Balakian het die simbolistiese toon beskryf as:



582

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 the state of mind of the poet who is haunted by the cruelty of Father Time and the imminence 
of death. It is an engrossment with self and with the mysteries of an inner fi xation on the 
incomprehensible limits of life and death; it is the delicacies of the oversensitive.3 

Allotroop is ’n bundel van pyn in sy verskillende vorms. Die “groot kneus” en die “groot vermink” 
soos die dood in “in memoriam brezjnjef” (p. 77) genoem word, is volop aanwesig in die bundel. 
“Die gruwelike uiteindelike skande” van die dood is dat dit ’n soort perverse seksuele klimaks 
uitmaak: “die oë staan van die klimaks albasterstyf” (“skande”, p. 73). ’n Reeks in memoriam-
gedigte volg daarop – “in memoriam m.” (p. 75), “in memoriam herman” (p. 79), “Allofrasie” 
(p. 81) wat ter gedagtenis aan D. geskryf is – almal getuienis van “hoe die dood mens trefseker 
binnehaal” (in die woorde van lg. gedig).
 Die bundel word egter gedra, van die begin af, deur die gedagte wat in “Wakker word” (p. 
12) uitgedruk word:

 ...Mooi drome woel om ons ’n hoos.
 Nagmerries maak oop. Oorverdowend
 polsend in ’n sinestetiese dik smoor
 ontstaan die dag. ...

 ...Dit is ’n wonder: uit wat afstoot
 en ontroer, wat knel en beroer, walg en bekoor
 ontstaan daar tog leefbaar ’n sintoon.

Uit die saambroei van drome en nagmerries, uit die saamkook van vrees en verwagting (“smoor”), 
ontstaan die dag. Die saamdink van die teengesteldes, ook dié wat “walg en bekoor”, bring iets 
nuuts en anders tot stand, naamlik ’n “sintoon”. Hierdie nuwe woord bevat “simptoom”, iets wat 
iets anders aandui, maar ook “sin-toon”, singewende toon of geluid; iets wat leefbaar maak.
 Die sintoon is die gedig self, wat die negatiewe en veral die pyn kan oorkom deur dinge in 
die bewussyn saam te trek in ’n oorkoepelende verband. “Hoos” is een van Cloete se geliefkoosde 
woorde vir hierdie samehang, wat meestal net in gelowige onderwerping raakgesien kan word. 
Die gedig is uiteindelik die digter se beter konstruksie of plaasvervanger wat dood en sterfl ikheid 
kan teenwerk – by Cloete nie soseer in en deur sy fraaie vorm nie, maar omdat dit iets van die 
groot geheel in hom versamel.
 “Ons almal” (Driepas 1989:137) beskryf hoe familie en vriende saam vasgevang is in 
“alleenwees” en “hartseer se leegtes”, almal uitgelewer is aan verganklikheid. Die liefde is hier 
’n spinnerak waarin almal vasgevang raak. Dit is ’n soort eensaamheid en leegte wat nie in woorde 
uitgedruk kan word nie:

 ons sit almal saam
 vas in die spinnekop
 se mooi net van die liefde – stadig vreet sy ons op
 een vir een eensaam tot harde leë beentjies en windligte dop. 

3 Anna Balakian, The Symbolist Movement, aangehaal deur Grass (1984:231) – vgl. ook Gilfi llan 
(1993:601).



583

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Driepas eindig egter nie op hierdie somber noot nie, maar wel met die speelse reeks Stokkiesdraai 
(p. 186 e.v.) – ’n reeks heerlike verbeeldingsreise wat die spreker onderneem deur verskillende 
Westerse wêrelde en stede. Die reeks is vol interteks tuele verwysings en die digter put kennelik 
plesier daaruit om woorde uit die simbolistiese woordeskat, soos “vagant”, “deerne”, “taveerne”, 
deel te maak van die Afrikaanse rymwoordeskat. 
 Die reeks eindig met ’n gedig wat juis ’n triomf oor die dood verklaar (Nr. XIII) (Cloete 
1989:190): 

 Vermetel in die groot knokkeltrek
 loop ek seervoet, dra laseraspaaie
 en boeke, gansveerskagte; met my poëtolek,
 my musiekinstrumente en hart en lense loop
 ek melkweë, drentel stokkiesdraaie
 in stegies, maak in die verloop ’n knoop
 en die cul de sacs loop ek oop. 
 
 vir Bunyan en Golyas. 

Hierdie moderne pelgrim oorkom met sy digterlike instrumente “die groot knokkeltrek”, dit wil 
sê die trek na die knokkel- of knekelhuis – daar waar jou beendere bewaar word as die begraafplaas 
te klein geword het. Hy loop, hy drentel, hy fl aneer, soos Baudelaire, tot in die melkweë in. Hy 
stel dus sy kreatiewe vermoë teenoor die dood. “Laseraspaaie” is ’n nuwe vinding van Cloete, 
afgelei van die wegkruip spele tjie Aspaai (in Engels, “I spy”). ’n Laseraspaai is dus ’n laserspeletjie 
of ’n laserkyktoestel soos ’n laserverkyker. Hoewel uiters modern is die spreker ook ’n tradisionele 
pelgrim met boeke onder die arm en gansveerpen agter die oor. Met sy digterlike taal sal hy die 
dood oorwin, die doodloopstrate ooploop.
 Soos hierdie reeks gedigte illustreer, en die baie meervoude dui dit onmiskenbaar aan, 
funksioneer Cloete se poësie op ’n baie algemene, universele vlak, al is dit ook propvol name van 
spesifi eke plekke, plante en diere. Sy versamelsien is ’n universele, kosmiese manier van kyk wat 
sterfl ikheid in die algemeen, as universele menslike kondisie, raaksien.
 “Laseraspaai” is, nes “sintoon”, ’n metafoor vir die gedig self. Die laser is een van die lense 
waardeur Cloete kyk – ’n instrument waarmee sy naaldekokeroog, soos hy dit noem in sy opstel 
oor die digter se omgaan met die werklikheid (Cloete 1994), nog beter kan versamel en nog meer 
fasette van God kan raaksien. “Laseraspaai” dui vir my ook ’n belangrike faset van sy kreolisering 
van die Simbolisme aan, naamlik dat hy die Simbolisme moderniseer – met moderne begrippe, 
in moderne taal en met eietydse tegnologie die ryk verskeidenheid van die skepping afl oer, aspaai. 
In hierdie proses word die teorie van korrespondensies ook gemoderniseer.

8. KREOLISERING VAN DIE KORRESPONDENSIES: VERBAND EN 
ENTELEGIE

Korrespondensies tussen die dinge is ’n kerngedagte in Cloete se poësie. Dit skakel onder andere 
sterk met die samehangsgedagte in Gorter se Mei. Een van die mooi gedeeltes uit Mei (Gorter 
1976:78-9) waarin hierdie gedagte uitgedruk word, is die beroemde gedeelte oor die “fyn essensie” 
in alle dinge:



584

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Er ligt in elk ding schuilend fi jne essence
 Van and’re dingen. Daardoor word een mensch
 Als een piano, zóó dood, maar besnaard.
 Nu eens rilt één snaar, dan d’aâr, naar den aard
 van elk geluid buiten, soms, te gelijk
 Heel veel. Dat maakt ook een stil arm mensch rijk 

Die essensie het in hierdie geval veral met klank te make: die essensies raak die mens aan soos 
klanke ’n klavier en maak hom ryk. Die mens raak bewus van sy samehang met alle ander 
dinge. 
 In Jukstaposisie (1982:42-47) staan ’n reeks gedigte met die titel “Fyn vrugbare essensie” 
en met hierdie woorde van Gorter as motto. Die eerste gedig in daardie reeks, “Landwandeling”, 
beskryf hoedat die diere, mense en insekte mekaar naboots of afl oer, by mekaar steel, mekaar 
na-aap; kortom, op talle maniere ooreenkom met mekaar, korrespondeer. Die reeks ontwikkel 
deur verskillende fases van dinge wat “los uit hulle verband dryf” en loop uiteindelik uit op die 
gediggie “Sweef”:

 snags as van die aarde af uit my oog rondom
 in die hemel in stengels lig waaierend uitstrek
 tot die sterre aan hulle punte toe sit ek
 in die saadkern van ’n onmeetlike disselblom

Die spreker ervaar homself hier as in die kern van ’n kosmiese disselblom; die onmeetlike 
sterrehemel en die nietige disselblom herhaal mekaar – korrespondeer met mekaar. As slotsom 
van die reeks bevestig die gedig die groot verband tussen die onmeetlike kosmos en die nietige 
aardse ding en besweer die verbandloosheid. Alles het hulle plek binne die oorkoepelende verband; 
die ek-spreker natuurlik ook.
 Jukstasposisie is vol sulke beelde van samehang, maar ook vol skrikwekkende beelde van 
’n gebrek aan verband, en tog kom alles ten slotte bymekaar in een groot samehang, soos in “E 
pur si muove”.
 Beelde van ’n gebrek aan samehang of ’n vrees daarvoor, word ontstellend uitge beeld in 
“Voëls” (p. 72) en in “Job” (p. 32). In “Voëls” ervaar die spreker hoe verskillende voëls deur sy 
brein vlieg, edel en verhewe, of gewoon, maar dan eindig die gedig – 

 met ’n skugter aandoenlike geroep onvoldaan
 ewig deur sy onuitputlike uitputtende verbeelding gepla
 rusteloos verlangend    onbevredig dromend    Zeus se swaan
 op soek na Leda en Leda

In hierdie gedig identifi seer die spreker hom met die swaan en sy vermoeiende verbeelding en 
onbevredigbare verlange. Swane sing volgens oorlewering mos net eenmaal, en dit is voordat 
hulle sterf. Die gedig getuig van ’n totaal onbevre digbare uitreik na die geliefde, die verre prinses, 
wat ook in die slotverse nageboots word – ’n soort swanesang – “Leda en Leda”. Die swaan is ’n 
geliefde beeld van die Simboliste (Forestier 1984:106), veral vir die onbegrip van die massa vir 
die kreatiewe verbeelding.
 Die slotgedig van Jukstaposisie bevestig die samehangsgedagte weer baie sterk. Die titel 
daarvan, “E pur si muove”, is volgens oorlewering Galileo se woorde nadat hy sy opvattings dat 



585

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

die aarde om die son draai, moes terugtrek: “En nogtans beweeg dit”. Dit is ’n gedig vol van die 
bewegings op aarde, wat pragtig saamgetrek word in die slotverse van die twee laaste strofes:

 die kern is vuur
 van harde en sagte reënbuie
 en wind is die hemel vol    dit is alles
 eendragtig saamgekleef tot ’n kloot gekruie

 sáám met sonne    mét mane
 mét meteore en komete    en óns
 orent geheg aan hom
 aan ’n soet ronde vrug fyn digte dons

Mense is met ander woorde geheg aan die aardbol soos die fyn dons aan ’n perske – die aarde en 
die perske herhaal mekaar – natuurlik soos mens en die aarde geheg is aan Hom met ’n hoofl etter, 
God.
 “Eendragtig saamgekleef tot ’n kloot gekruie” illustreer juis dat kreolisering te doen het met 
die vermenging van tale. Die vers is ’n dubbele metafoor, en die sleutel daarvoor is “gekruie” – dit 
wat saamkleef, wat gekruie word, soos ’n gewone frikkadel – maar hier is die kruie eintlik die 
geure van vuur, water en aarde wat die planeet se winde aanwaai. In die 17de eeu was kloot die 
woord wat die saamhang van alles op die aardbol uitgedruk het, maar in Afrikaans en in moderne 
Nederlands het dit veel meer die betekenis gekry van “teelbal”, “testikel”. Hier kruis die digter 
die 17de-eeuse betekenis met die moderne een én hy skryf homself in die proses in, want soos hy 
baie goed weet, is Cloete ’n Middeleeuse vorm van kloot. ’n Mens kry nogal dikwels, byvoorbeeld 
in die reeks Stokkiesdraai, dat Cloete Nederlandse (en Franse, Duitse, Latynse en Engelse) woorde 
“inmeng” in sy gedigte – hulle met ander woorde kreoliseer – met ’n vervreemdende, poëtiese 
effek. 
 Idiolek bevat heelwat voorbeelde daarvan. Cloete maak van canvas “kannevas” (“koppelia”, 
p. 14). “Rabiës” laat rym hy met “pes” (“Artefaktereëel”, p. 16), “hê” met “Perpetuum Mobile” 
(“Mercury”, p. 87) en “Centre Court” met “word”, “Dachau” met “tou” en “Porsche” met “forse” 
(“Modern times”, p. 28). In laasgenoemde gedig het Afrodite ’n kind “op haar je t’aime-skoot”. 
“Mieraanbidders op kyalami” raak gefassineer deur ’n “übermenschliche prestasie” (p. 26). In 
“Babbelwaggel” praat die spreker onder andere van die mens se “homo erectus-postuur” (p. 35). 
Dit is deel van Cloete se geleerdheid maar getuig ook van sy modernisering van die poëtiese taal 
in Afrikaans.
 Die fyn essensie werk in Cloete se verskillende bundels op verskillende maniere deur, en 
telkens vind hy sentrale metafore vir hierdie samehang: jukstaposisie (volgens die motto voor in 
die bundel die profeet van Allah), allotropie, idiolek, trigloop, entelegie, nuuskierigheid. Die groot 
geheel, die omvattende verband is God, en Hy word in Cloete se poësie op honderde maniere – en 
dan meestal op ’n simbolistiese manier – opgeroep, gesuggereer. Réna Pretorius het al geskryf 
dat die kerntema van Cloete se poësie “die harmoniese saam-hoort van alle dinge in God se 
skepping” is (1998:350). Nie dat alles in die skepping egter altyd so harmonies is nie.
 Allotroop (1985) is die bundel wat die baie verskillende vorme van God, analoog aan die 
verskillende vorms waarin sekere elemente kan voorkom, beskryf. Pyn is hier die vernaamste 
simptoom van God se besig wees met die mens; pyn dui God se allotropie aan. Vorms en variante 
van pyn is daarom van kardinale belang in die bundel, maar nog steeds binne die saamdink van 



586

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

dinge, en selfs die saamtrek van woorde in verskillende vorms. Dit blyk byvoorbeeld uit die talle 
saamgestelde en saamtrekkende titels, vergelyk bv. “trugtaal” (p. 9), “lipkramp” (p. 15), 
“gagaballade” (p. 29), “uitvraroep” (p. 34), “meelyfvoel” (p. 35), “miermoord” (p. 64), 
“laataandnuus tv” (p. 67), “idiomaaltyd” (p. 31), “uniseks” (p. 55), “amalgaam van die nag” 
(p. 40). Dit is waarskynlik die bundel waarin Cloete die meeste met die vorm van die woord, die 
morfologie, gespeel het. 
 ’n Ander kernaspek van die korrespondensies by Cloete blyk uit “Vroue van Vermeer” 
(Driepas 1989:38). Hier sien ons hoedat die kleine en beslote ruimte binnenshuis deurlig word 
deur die onmeetlike en universele – terwyl dit tog ook ’n suggestie (“ligte geruis”) van ’n ander 
wêreld, van die geskiedenis van daardie tyd bevat:

 ... En altyd is daar lig wat áfstraal
 ín in die liefs klein afgemete vertrek,
 oorvloedig, uit die oop grote
 universum en wat die klein aardse geslote
 stilte in die onmeetlike laat asemhaal. 

Deur die lig word die onmeetlike en die klein beslote ruimtes op ’n besondere manier met mekaar 
verbind. Die lig oorskry die grense van ruimte en tyd en open nuwe moontlikhede. Die gedig 
beskryf nie net ’n saambestaan nie, maar ’n dinamiese en veelkantige interaksie, soortgelyk aan 
die rustelose beweging van “E pur se muove”. Hoe alles veral dinamies met mekaar saamhang, 
word saamgevat in twee van Cloete se mees geliefde woorde: “hoos” (warrelwind) en 
“spiraal”.
 Ten spyte van hierdie dinamika beskryf Cloete se poësie meestal elke unieke ding op sy 
unieke tyd en plek in die geheel, wat ander dinge wel weerkaats, nadoen of na-aap, maar steeds 
afsonderlik bly. Kategorieë word baie selde gekruis of vermeng, behalwe in Cloete se veelfasettige 
digterlike visie wat dikwels met komplekse begrippe aangedui word. Voorbeelde daarvan is die 
digterlike instelling wat in “goedweteronderhouer” aangedui word as “my taaldinkversameling” 
(Cloete 1986:131). Die gedig “ubiquiteit” het wel ’n basterwoord as titel, maar dit beskryf die 
uniekheid en verskeidenheid van die “onnoembaar baie” dinge waarin en waardeur die digter God 
ervaar en raaksien in “sy deurlopende multimultimeervoud” (Cloete 1986:133-4). Die uniekheid 
van elke ding het sy plek in God se groot samehang, in die groot “chain of being” – ’n nederige 
Vredefortse moeder en “die mondaine moerige Madonna”; “sterre en planete” en “bakterieë en 
amfi bieë”; sowel morone as genieë. 
 Cloete bring dikwels teen ge steldes soos hoog en laag, groot en klein, mooi en lelik met 
mekaar in verband. “Wat walg/ van mekaar word speels ingedeel/ in mekaar deur die ekspe rimen-
terende Taksonoom” skryf hy in “Swerf” (Jukstaposisie 1982:45). Die gedig beskryf ook hoedat 
“atome swerf deur die hond na die luis”, “tussen die alg en die komeet”. Daarmee gee Cloete ook 
’n moderne natuur wetenskaplike rasionaal vir die korrespondensies: alle dinge deel naamlik 
atome, molekules (en sommiges DNS ook).
 Dit is dus by uitsondering dat ’n mens gemengde vorms in Cloete se poësie aantref. Een 
daarvan is die spinnekop (Met die aarde praat 1992:55):

 Met ’n gorilla se voorkop en starende oë
 – was die Verbeelding lus vir ’n grap? – 
 kul hy die taks van alle teo- en entomoloë. 



587

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

’n Ander een is “seeperdjie” (Heilige nuuskierigheid, p. 24). “Hierdie verbluffende kieranggeval” 
is ’n vermenging van ’n perd se kop, ’n vark se snoet, ’n kangaroe se buidel, ’n kameleon se oë 
– boonop met ’n aap se stert wat spiraal soos “’n melkweg” of “’n duisendpoot wat slaap”. 
 Vermenging beteken by Cloete selde dat spesiegrense oorskry word. Veel eerder omvorm of 
kreoliseer hy die simbolistiese tradisie op ’n kenmerkende manier deur daarvan, in een van die 
sentrale metafore van Met die aarde praat, entelegie te maak. Hy laat met ander woorde sien “hoe 
die allerwysste wysheid ingebroei is” in alles, soos hy dit in die gedig “Entelegie” (Cloete 
1992:52-4) omskryf. Daardie gedig bevat ’n lang lys van sulke entelegieë wat die “vormgewende 
oorsaak verwerklik”, “die doel realiseer”; die krag uitdruk wat “die lewe lei en rig” (WAT II: 562 
kol 3b). Dit is alles maniere waarop verskillende elemente van die heelal, groot of klein, natuurlik 
of mensgemaak, vir die mense asof deur ’n refraktor die God van liefde sigbaar laat word.
 Selfs in die dood bly die bewussyn van afsonderlike vorms en hulle hiërargiese ordening 
behoue. Die “Paddaman” (Driepas 1989:171) verwonder hom aan “die nadoen van meer as een 
gedaante van die skyn” en bevat ’n lang lys van “die mooiste en oorspronklikste vorme” wat God 
wegsteek onder die see. Dit eindig met ’n wens: 

 Ek sal graag in hierdie baie vorme wil hoort.
 Charon, as ek van die geliefde aarde sterf,
 gooi my dan asseblief hier oorboord

 waar ek suksessief van vorm tot vorm kan bederf 

Die spreker in Heilige nuuskierigheid stel ook baie belang in stambome en in afstamming van 
ander spesies. In “stamboom 3” (Cloete 2007:63) word ’n ander onderhoud met ’n bobbejaan 
gevoer, teen die agtergrond van die afdeling se motto wat die aap assosieer met die duiwel, 
paganisme, lus, onheiligheid en boosheid. Die spreker identifi seer hier nie met Bybelse diere soos 
die donkie of die vis nie; hier is hy “u bobbejaan” – die duiwelse en onbybelse aap. 

 verdra my met geduld, verstaan
 ek smeek ek is ú bobbejaan...

 diep in my iewers is iets infi nitiewe Is
 is daar ’n donker poel vir helder vis
 iets van die vis het ek ín my nog oor
 iets van die vis het ek behou
 ek wat soos dawid fyn 
 geweef is in ’n plaaseenvoudige boervrou
 se skoot al het ek soos ’n paddavis
 in die begin gelyk of soos ’n akkedis
 
 God Alchemis
 wat goud uit gas maak en ’n parkiet
 kan omtoor uit ’n akkedis
 en uit ’n aap ’n heilige leviet
 en priesters en ’n pous    God speen
 van hierdie aap in my die vis
 



588

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Natuurlik sou die bobbejaan eerder digterlike voorouers soos die perd (Pegasus) of die dolfyn 
wou gehad het. Wat egter hier anders is as in die res van Cloete se werk, is dat die spesies nie 
meer langs mekaar gesien word nie, maar in mekaar. Die vis verteenwoordig Christus, maar wys 
ook hoedat (bose) vorms omgetoor word tot heiliges. Evolusie is hier ’n soort kreolisering van 
vorme, wat op sy beurt die resultaat is van die heilige nuuskierigheid. In hierdie bundel word die 
groot samehang dus in ’n evolusionêre sin verstaan. Die vis in die aap is ’n merkwaardige nuwe 
soort saamverstaan, of dan kreolisering, waarmee Cloete se werk uit die oneindige herhaling binne 
die geslote stelsel van korrespondensies (vgl. Viljoen 1995) kan ontsnap. 

9. SLOTSOM

Cloete het die taal van die Simbolisme uitgebrei met talle tipies Suid-Afrikaanse elemente. Hy 
het Afrikaans se poëtiese woordeskat aansienlik uitgebrei met talle vreemde woorde en 
nuutskeppings en die uitdrukkingskrag van Afrikaans vergroot deur dit te kruis met woorde uit 
talle verskillende tale. Deur die Afrikaanse poësie te moderniseer en uit te brei veral met 
natuurwetenskaplike begrippe het Cloete ons dink, verstaan en praat oor die onsienlike en 
onbegryplike geweldig verbreed. Hy het met ander woorde die godsdienstige woordeskat in 
Afrikaans – veral die middele om die verborgenheid van God mee uit te druk – aansienlik verruim 
deur honderde insinjes, tekens, spore en vergelykings van God in die boek van die natuur raak te 
lees.
 Dit lyk my asof die simbolistiese trekke in Cloete se later bundels meer eksplisiet word, maar 
eintlik is die tipiese manier waarop hy die Simbolisme kreoliseer, in een van sy ander groot woorde 
uit “Suidpool en senit” (Angelliera, p. 2), dat hy die simbolistiese tradisie deologiseer – God in 
alles sowel bewus waarneem as spontaan ontdek. Deologies sien hy die skepping as ’n dinamiese 
heelal wat vol teenstrydighede tog saamhang in God – biegbang en evolusie inkluis. Soos ek 
aangetoon het, word hierdie manier van kyk wesenlik bepaal deur ’n onderliggende simbolistiese 
poëtika. Die wyses waarop Cloete die Simbolisme kreoliseer, lê sy digterskap in sy uniekheid en 
bedwelmende rykdom bloot.

BIBLIOGRAFIE

Baudelaire, C. 1988. Les fl eurs du mal; Les Épaves, Bribes, Poèms divers, Amoenitates Belgicae (A. Adam, 
ed.). Paris: Éditions Garnier.

Bisschoff, A. 1993. T.T. Cloete – Transformasies van die Simbolisme in Driepas en Angelliera. In 
D.H. Steenberg (red.), Simbolisme in die Afrikaanse digterlike tradisie. Potchefstroom: PU vir CHO.

Boshoff, S., & Nienaber, G. 1967. Afrikaanse etimologieë. [Pretoria]: Suid-Afrikaanse Akademie vir 
Wetenskap en Kuns.

Breytenbach, B. 1987. Boek (deel 1); Dryfpunt. Emmarentia (Johannesburg): Taurus.
Chadwick, C. 1971. Symbolism. The Critical Idiom, vol. 16. London: Methuen.
Cloete, T. 1980. Angelliera. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1982. Jukstaposisie. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1985. Allotroop. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1986. Idiolek. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1989. Driepas. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1992. Met die aarde praat. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 1994. Die digter se omgaan met die werklikheid. Ensovoort, 6(1): 6-7.
Cloete, T. 1998. Uit die hoek van my oog. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T. 2007. Heilige nuuskierigheid. Kaapstad: Tafelberg.



589

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Crystal, D. 1998. Pidgins and Creoles In Crystal, David H. (ed.). The Cambridge Encyclopedia of Language, 
vol. 2. Cambridge: Press Syndicate of the University of Cambridge.

Dekker, G. (samest.). 1971. Van Bilderdijk tot Gorter; Bloemlesing met inleiding en aantekeninge van G. 
Dekker en T.T. Cloete. Uit die skat van die Nederlandse liriek, vol. III. Pretoria: J.L. van Schaik.

Forestier, L. 1984. Symbolist imagery. In A. Balakian (ed.), The Symbolist movement in the literature of 
European languages. Budapest: Akadémiai Kiadó, pp. 101-118.

Gilfi llan, F. 1993. Wilma Stockenström en die Simbolisme. In D.H. Steenberg (red.), Simbolisme in die 
Afrikaanse digterlike tradisie. Potchefstroom: PU vir CHO, pp. 600-610.

Glissant, É. (1990). 2006. Poetics of relation (B. Wing, Trans.) (2nd printing). Ann Arbor: University of 
Michigan Press.

Gorter, H. (1889). 1976. Mei; Een gedicht (E. van Heerden, red.). Kaapstad & Pretoria: Academica.
Grass, R. 1984. The Symbolist mode in the Spanish American Modernista novel, 1995-1924. In A. Balakian 

(ed.), The Symbolist movement in the literature of European languages. Budapest: Akadémiai Kiadó, 
pp. 229-252.

Jacobs, J., Schloessinger, M., Adler, C., & Cohen, F. L. 2002. Kol Nidre. http://www.JewishEncyclopedia.
com The Kopelman Foundation. [18 Augustus 2007].

Kloos, W. 1971. Inleiding. In G. Stuiveling (red.), Jacques Perks gedichten volgens de eerste druk (1882). 
Culemborg: Tjeenk-Willink-Noorduijn, pp.52-60.

Leopold, J. 1977. Verzen, Fragmenten (P. Van Eyck, red.) (Verzameld Werk, deel 1). Amsterdam: Van 
Oorschot.

Myburg, J. 2009. Réunion, eiland van vlam, vurige vog en vanielje. Reisberig. Beeld (Naweek-Plus), 9 Mei: 
3.

New Larousse Encyclopedia of Mythology (F. Guirand, ed.) (R. Aldington & D. Ames, trans.) (2nd edition, 
16th impression). 1982. London: Hamlyn.

Odendal, F., & Gouws, R. (reds.). 2005. HAT. In HAT Verklarende handwoordeboek van die Afrikaanse taal 
(5de uitgawe). Kaapstad: Pearson Education South Africa.

Oversteegen, J. 1982. Beperkingen. Utrecht: HES.
Parmeé, D. (ed.). 1966. Twelve French Poets; 1820-1900; An Anthology of 19th Century French Poetry. 

London: Longmans.
Pater, W. (1893). 1917. The School of Giorgione. In The Renaissance; Studies in art and poetry. London: 

Macmillan, pp.130-154.
Pretorius, R. 1998. T.T. Cloete (1924-). In H.P. van Coller (red.), Perspektief en Profi el. Pretoria: Van Schaik, 

pp.339-361.
Roland Holst, A. 1971. Verzamelde gedichten. Den Haag; Bussum: Bert Bakker; C.A.J. van Dishoeck.
Schutte, H. 1984. ’n Poëtika van korrespondensie: Angelliera en Jukstaposisie. In H. Viljoen, I. Gräbe, E. 

Jooste & D. Steenberg (reds.), In teen die groot vergeet. Potchefstroom: PU vir CHO, pp.93-107.
Schwegler, A. 2003. The linguistic geography of ‘criollo’ in Spanish America. In G. Collier & U. Fleischmann 

(eds). A pepper-pot of cultures. Amsterdam: Rodopi.
Steenberg, D. (red.). 1993. Simbolisme in die Afrikaanse digterlike tradisie. Wetenskaplike Bydraes van die 

PU vir CHO; Reeks A; Geesteswetenskappe, vol. 81. Potchefstroom: PU vir CHO.
Viljoen, H. 1995. Die fenomenologie van T.T. Cloete. Literator, 16 (3), November: 43-59.
Viljoen, H., & Van der Merwe, C. N. 2007. Beyond the threshold: Essays on liminality and literature. New 

York; Potchefstroom: Peter Lang; Literator.
Wellek, R. 1984. What is Symbolism? In A. Balakian (ed.), The Symbolist movement in the literature of 

European languages. Budapest: Akadémiai Kiadó, pp.17-28.
Yeats, W. 1990. Selected poetry (Ed. with an intro. and notes by A. Jeffares). London: Pan Books.
Young, R. J. 1995. Colonial desire; Hybridity in theory, culture and race. London & New York: 

Routledge.


