507
’n Onvoltooide Naam digterlik verbeel — verkennings aan
-gaande ’n enigmatiese Goddelike Wese in TT Cloete
se oeuvre

An incomplete Name poetically represented — explorations of an enigmatic Divine Being in

T T Cloete’s poetry

RENsIA ROBINSON
Onathanklike Navorser, Durbanville
E-pos:philrob@telkomsa.net

Rensia Robinson

RENsIA ROBINSON promoveer in 1992 met die
proefskrif “Poésieteks en Bybelse interteks” aan
die Potchefstroomse Unversiteit vir CHO (tans
Noordwes-Universiteit) onder promotorskap van
prof. TT Cloete. Sy publiseer vakwetenskaplike
artikels in literére sowel as teologiese tydskrifte en
lewer referate by internasionale kongresse in 1995
(Christendom en literatuur) en in 1999 (Poetics and
Linguistics Association) asook 'n referaat by die
kongres van die Afrikaanse Letterkundevereniging
in 2006. Sy lewer 'n bydrae tot die bundel “Over
grenzen” (2009) wat vergelykende studies van
Nederlandse, Vlaamse en Afrikaanse gedigte bevat.
Sy is tans betrokke by poésieleesgroepe, asook ’'n
Dante-studiegroep. Sy neem aktief deel aan
boekbesprekings vir Leeskringe.

RENsIA ROBINSON obtained a doctorate on a
dissertation entitled “Poetic text and Biblical
intertext” at the University of Potchefstroom for
CHE (presently Northwest University) in 1992
under supervision of prof. TT Cloete. She has
published several academic articles in literary as
well as theological journals and delivered papers
at international congresses in 1995 (Christianity
and Literature) and in 1999 (Poetics and Linguistic
Association) as well as a paper at a congress of the
Afrikaans Literary Association in 2006. She
recently contributed to a volume of comparative
studies of Dutch, Flemish and Afrikaans poetry
entitled “Over grenzen” (2009). She is at present
involved in poetry reading groups as well as a
Dante study group. She is an active participant in
book discussions for reading groups.

ABSTRACT

An incomplete Name poetically represented — explorations of an enigmatic Divine Being in
TT Cloete’s poetry

Existential questions concerning origins and destinies are some of the continuous recognizable
themes in T T Cloete s poetry. An important aspect of the origin of such questions is an awareness
of design which suggests a possibility of super human origin. Cirlot, for instance, refers to the
“psychic fact ‘God’as a collective archetype, a psychic existent” and that “the universality of an
archetype affirms rather than denies the reality of the principle”. Through eight volumes of poetry
Cloete's fascination with the recognition of such an archetype and the possibility of Divine origin

5

becomes apparent. The titles of these volumes signify “a humble love of earthly and divine things”,

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



508

as the motto at the beginning of one of these volumes suggests. To the poet the impossibility to
find an adequate concept signifying Divinity invites not only a tracing of plausible signs, but also
a stimulation of poetic creativity. In Cloete s extensive body of poems such mysterium tremendum
creates “a poetic toy”. Poetic design implies precision as well as multiplexity, the outcome of
which is a potential for exploration through play with imaginative knowledge. Cloetes urge for
poetic discovery is aptly registered in the title of another of his volumes of poetry, by means of
the phrase “holy curiosity”, a quote from Einstein which is also included in a poem in the same
volume. What is significant of the latter poem is its title, namely “senile thinker” (“‘geront-denker”).
It may suggest that such curiosity is a lifelong quest. In Cloete’s body of poetry such creativity
signifies to be on a journey continually. Such explorative voyages, which are simultaneously real
and imaginative, implement the penetrative eye of the artist, as can be deduced, for example,
from a volume of poetry entitled: “From my viewpoint” (“Uit die hoek van my oog”). The poets
urge to get some grip on a so-called “knotted universe” through poetic discovery induces him to
focus intently on the appearance of insignia of such variety and complexity that it confronts the
explorer with the reality of an enigmatic Divine Being. Cloete’s perceptions of “insignia” can
be compared to Derrida’s philosophical concept of “traces”. The poet is not only fascinated by
the wonders and wisdom of what he discerns but likewise exhilarates in the many appearances
of caricatures. Although he finds himself in inescapable juxtaposition to a Being who can not
be confined to an intelligible Name, this complex relation similarly leads to discoveries which
can only be played out in poetry. Incompatibilities in the complex relation between human being
and a seemingly aloof Maker become particularly apparent when the meaning of suffering and
catastrophe is questioned. The immensity of an intertwined surrounding universe continually un-
dermines certainties and deconstructs seriousness into parody. Intertextuality plays a significant
role in the diffuse observations and questionings of the poet. It includes texts of a wide variety,
namely religious, scientific, artistic and even high-tech examples. Stereotyped conceptualizations
of God are deconstructed and examples from the religio-Christian canon are presented satiri-
cally. However, the inescapability of incorporating such a Book about God is suggested by the
urge of eating as a metaphor for internalizing the Word of God. God images from different eras
and contexts are juxtaposed. Evolution and a Big Bang theory as alternative scientific answers
are undermined on an equal basis.

Efforts to characterize Cloete’s signifying of the Numinous must be content with dialectic
approaches. Ricoeur likewise warned, from a philosophical viewpoint, that “the dialectic of the
naming of God cannot be transformed into a form of knowledge... The being that humanity cannot
really name, is held at the mercy of our language.” This is one of the most remarkable opportuni-
ties for poetic speech, recognized by the poet who becomes aware of “perfect sight”.

Cloete s diverse and meticulous as well as cosmic perceptions of the human condition, pose
a continuous challenge to the researcher. This article, therefore, presents but a limited reading
report on the issues mentioned above, conscious of leaving open many spaces or the possibility
of alternative viewpoints.

KEY CONCEPTS: holy curiosity, T T Cloete exploring Divinity, traces, juxtaposition,
parody

KERNBEGRIPPE: heilige nuuskierigheid, T T Cloete en Goddelikheid, insinjes, Juksta-
ponering, parodie

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



509

OPSOMMING

Eksistensiéle vrae na oorspronge en bestemmings is een van die deurlopend herkenbare temas in
TT Cloete se digterlike oeuvre. 'n Belangrike aspek van hierdie vrae is die naspeur van essensies
aangaande 'n enigmatiese Goddelike Wese. Vir die digter is die onomlynbaarheid van dié¢ konsep
“’n digterlike speelding”. Vormgewing deur middel van die gedig impliseer enersyds presisie maar
andersins meerduidigheid. Dit word benut as potensiaal vir 'n spel met verbeeldingryke kennis.
In die Cloete-oeuvre beteken dit om voortdurend op reis te wees. Die onoorsigtelikheid van 'n
sogenaamde “gekoekte heelal” ondermyn sekerhede en erns word gedekonstrueer tot parodie.
Intertekstualiteit speel *n belangrike rol in die wydlopende waarnemings en bevraagtekenings.
Geykte konseptualiserings van God word gedekonstrueer en gegewens uit die religieus-Christelike
kanon word in ’n satiriese lig gestel. Onversoenbaarhede in die komplekse verhouding tussen
mens en 'n oénskynlik afsydige Maker word op die spits gedryf na aanleiding van die vraag na
die sin van lyding en rampe. Godsbeelde uit verskillende tye en kontekste word gejukstaponeer.
Evolusie en 'n “Big Bang”-teorie as deel van die menslike drang om te verstaan, word as alter-
natiewe wetenskaplike uitkomste op gelyke voet ondermyn. Enkele raakpunte tussen Cloete se
kreatiewe digterlike spel en die groter religieuse diskoers word aangedui. Die artikel is n beperkte
leesverslag met vele oopgelate moontlikhede.

’N SPEURTOG NA °N OMLYNBARE SPOOR

Die leser op soek na 'n raamwerk waarbinne TT Cloete se be-tekening van 'n Godsbegrip in sy
poésie gekarteer kan word, besef spoedig dat dit nie *n taak is wat binne die bestek van 'n artikel
afgehandel kan word nie. Dié vervlugtende maar verwikkelde begrip is in sy oeuvre vervleg
met 'n byna onstuitbare verkenningsdrif. In die titel van sy digbundel wat in 2007 verskyn het,
word laasgenoemde onder andere getipeer as “heilige nuuskierigheid ”, *n frase wat afkomstig is
van Einstein en wat eweneens verband hou met 'n “kosmiese” religieuse bewussyn. Einstein (In

Calaprice 2000:202) kommentarieer hieroor soos volg:

In every searcher of Nature there is a kind of religious reverence, for he finds it impossible
to imagine that he is the first to have thought out the exceedingly delicate threads that connect
his perceptions.

Die gedig (2007:70) waarin die genoemde bundeltitel van Cloete voorkom, dra as motto ook 'n
aanhaling van Einstein (In Calaprice 2000:280): Raffiniert ist der Herr Gott.... Veelseggend het
Einstein (In Calaprice 2000:241) ook daarop gewys: “True art is characterized by an irresistible
urge in the creative artist”.

Die eerste vraag wat in die onderhawige “verkenning” ter sprake kom is, teoreties gesproke:
waarna om op soek te gaan? Is daar *n omlynbare spoor? Talle voorbeelde uit gedigte het egter
laat blyk dat “spoor” eintlik nog te definitief omlyn. Die begrip “insinjes” in 'n gedig met die
gelyknamige titel in die bundel Met die aarde praat (1992:32), gee meer weer van die sweempie-
karakter van genoemde spoor wat ter sprake is. In dié betrokke gedig word melding gemaak van
“die nuuskieriges na God”. Dit blyk egter uit di¢ gedig dat elke “spoor”” wat moet lei na *n bevatlike
“teken” vervaag, vermenigvuldig of selfs kontrasteer. In die betrokke gedig lui dit byvoorbeeld:
“Hy is polivorm, Hy verdoesel met perspektiewe wat in perspektiewe / wegraak.” Die konsep
“God” word nérens in die gedig herhaal nie. Die “insinjes” lei tot geen enkelvoudige begripsom-
lyning nie. Daar is wel verwysings in die gedig by wyse van 'n menslike voornaam — Hy/Hom.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



510

So ’n gesuggereerde vergelyking word egter onmiddellik gekanselleer deur die versreéls: “Met
sy eie maaksels onvergelykbaar / moet ons Hom na elke onvermoeide begin weer laat vaar”. Die
naaste omskrywing in die gedig van die inhoud van di¢ “insinjes”, is die frase: “In my insien / is
van Hom iets van 'n vermoede in...,” waarop volg vervlugtende “insinjes” op “insinjes”. Opval-
lend gaan dit boonop slegs om “uit die hoek van ’n bepaalde oog”, vergelykbaar met die titel van
Cloete se bundel Uit die hoek van my oog (1998).

Cloete se bewussyn van die Numineuse herinner aan die volgende omskrywing van Godde-
like misterie deur Derrida (In Caputo 1997:332):

I do not know what I love when I love my God. The secret does not enervate or paralyze us,
but sets in motion; the secret impassions. I begin by the impossible, impassioned by the secret,
by a passion for the impossible, in a forward repetition...producing what we repeat, keeping
hope alive. To be in the secret does not mean you know anything. But not to know anything,
sans voir, sans avoir, sans savoir, does not mean to drift despondently from day to day, in a
cloud of unknowing and uncaring, but to dream — “hoping sighing dreaming” — of something
unforseeable, unpossessable, undreamt of, unknowable, of which eye has not seen nor ear
heard.

Die digterlike konsep “insinjes” is ook vergelykbaar met Derrida se begrip “traces”. Laasgenoemde
word soos volg omskryf (In Caputo 1997:57):

(The) trace is the element of undecidability, the formlessness in which determinate forms are
inscribed, a desert place within which determinate decisions — theological or atheological —
are made, each checked and confused by the other, each movement disturbed by a
countermovement, so that we do not know what is taking place; in the desert one never knows
whether what is coming is an oasis or a mirage. Prayers, laws, constitutions, works of art, all
of our theologies and atheologies, are so many markings, configurations inscribed in the flux,
so many figures carved in the shifting sands of the desert, so many ways of making our way
through an aporia.

Veelseggend in die lig hiervan is Cloete se deurlopende digterlike ontginnings van woestyne —
sand- sowel as yswoestyne. Die gedig “Kaal” (1992:20) toon so 'n verwantskap:

Die landskappe van weligheid en groen
gee afdoende. Die verbeelding
hou van self doen.

Die dele wat kaal is en oop
laat die op soek gaan loop.
Die woestyn is 'n digterlike speelding

113

“’n Onvoltooide Naam” is eweneens vir dié digter by uitnemendheid “’n digterlike speelding”.

Van so 'n “Insinje” skryf Cloete in die gedig “woestyne” (1986:95):

Syne
is die wysheid van woestyne

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



511
Die gedig eindig met die reéls:

dit is wysheid
sonder oumansbaard en stywe grysheid

Langs di¢ omweg is probeer om die problematiek van die betrokke analitiese verkenning te omlyn.
Elke “insinje” in die Cloete-oeuvre vorm 'n netwerk “insinjes” wat nie simplisties isoleerbaar,
en dus definieerbaar is nie, vanweé ’n oratoriese vervlegtheid van partiture. Robert Pinsky (In
Rosenberg 1987:151), digter en literére teoretikus, tipeer na aanleiding van sy leesverslag van die
Jesaja-geskrif, toepaslik poésie as “a stretching of the imagination to enable it for the dimensions
of actual knowledge”.

Die vraag is: waarom di¢ hardnekkige “in-loer” — die genoemde gedig (“Insinjes”) verwys
byvoorbeeld na “ons loergier”? Simbolies gesproke (Chetwynd 1982:138) impliseer dit: “Be-
yond the appearances lay the quintessences”. Deel van di¢ ondersoek is 'n poging om vas te stel:
watter wesentlikhede of essensies in Cloete se digterlike speurtog na “die aanwesigheid van die
afwesigheid” (1986:81), soos di¢ Goddelike sweem onder andere getipeer word, vind gestalte
in sy poésie en deur watter middele of strategie€ word dit bewerkstellig? Vergelykenderwys stel
Richard Kearney (2001: 101) in sy publikasie, “The God who may be”, die vraag: “How do we
describe the infinite May-be? What metaphors or figures, what images or intimations from our
religious or philosophical heritages might we deploy to speak of this unspeakable enigma?”
Cloete se verkennings oorskry grense. In die gedig “beduimelaars” (1989:145) waarin nogeens
die menslike verstaansdrang getipeer word met die versre€l: “ons probeer / om die skepping te
klassifiseer” met verwysings na verskillende tekensisteme en vakgebiede, eindig die gedig met die
slotsom: “in die leemtes ontsnap / Iets Groots alle taal en wetenskap”. Die hoofletters suggereer
n rangorde van Onnoembaarheid teenoor alle ander moontlike vorms van kodering en klassifise-
ring. Vir Cloete is die uitkoms hiervan die verbeelding, waarvan Einstein (In Calaprice 2000:10)
beweer het: “Imagination is more important than knowledge. For knowledge is limited, whereas
imagination embraces the entire world, stimulating progress, giving birth to evolution”. Valéry
(1958:73) verwoord die digterlike strategie van hierdie soort wisselwerking soos volg: “Between
Voice and Thought, between Thought and Voice, between Presence and Absence, oscillates the
poetic pendulum”. In “geront-denker” (2007:71) Iui Cloete se weergawe soortgelyk:

daar is nog tyd om naasaan

rustiger as in die voorportaal van verstaan
digterlik in die agterkamer

van die verbeelding knus te suf

GEYKTE KONSEPTUALISERINGS VAN °N GODSBEGRIP OMGEKEER

Cloete bevraagteken op verskillende maniere geykte godsdienstigheid, dikwels deur gebruikma-
king van parodie. Hutcheon (1985:2) se tipering van die funksie van parodie as “one of the major
forms of self-reflexivity; ... a form of inter-art discourse”, is in dié verband toepaslik.

In die gedig “verlore seun” (1989: 95 — vergelyk ook “Fragment” in 1985:32) na aanleiding
van die gelykenis in Lukas (15:11-32), word die slotstrofes van di¢ Skrifgedeelte gedramatiseer
en eietyds gekontekstualiseer:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



512

die masker van die streng oumansgesig
met die wattebaard van die valsismes
het ek jeugdig wys en eiewys opgelig
en die blosende rosige Vaderkrismis

deurgekyk en t6é het ek pleks

van my behoorlik te bekeer

my oorgegee aan alruin en seks

en daarlangs aangeland by die Here

Tradisionele voorstellings van 'n gestrenge Vadergod met drakoniese reéls vir sy kinders word
gekarikaturiseer. Daarnaas word dié bekende Bybelse verhaal ironies gedekonstrueer deur 'n awe-
regse interpretasie van die “bekering” van die gewaande “verlore seun”. Nie wettisisme nie maar
libertinisme het die seun se terugkeer na die “Here” verseker, volgens die gedig. Desgelyks word
onbehaaglike Sondagvierings ontmasker wat voorgee om ter ere van 'n Goddelike wet nagekom
te word in die gedig “Sunday blues” (1989:177). Die gedig lui soos volg:

Die gedwonge rus van die Sondag is wreed
vir die na-denkendes. Die brood in hulle mond
wat hulle verdien in die weeklikse sweet

van hulle aangesig dié hou hulle gesond —

en baie ander wat tog van U weet

hulle vir wie U van die almanak athang
rusdink hulle morbied en melancholies
aan U op die sabbat en hulle verlang
terug na die kantoor en fabriek en verkies
die potlood, die passer en tang.

’n Ondeurdagte en onbetrokke navolg van godsdienstige gebruike word gestel teenoor ’n alterna-
tiewe dink oor die “Voortstuwende” wat “in sy rus”, ironies, onagterhaalbaar bly. Daarmee word die
oénskynlik “beter keuse” opnuut gerelativeer. Dit bring onvermydelik *n sekere on-rus mee:

Laat ons suksessief dink aan U,

soos asemhaling, aaneen, onafskeibaar,
U wat selfs in u rus bly voortstu

sewe maal sewe dae, U wat onbedaar
bly pols, soos ’n hart se klop kontinu.

Die eietydse alomgenieter met sy “shifting identity” (1998:44,45) wat moeiteloos met ’n sekulére
(en by implikasie hanteerbare) God kan assosieer, word opnuut geparodieer: “Genot, genot. Genot”
(volgens eie definisie) “is 'n gawe van God”. Simplisties is dus ook die handhawing van voordelige
verhoudings met “Hom”. Genoemde gedig vervolg hierop: “Wie kan eet en geniet sonder Hom?
Daarom / het ek Sondae in sy goeie Boekies gekom”. Hiermee word die genoemde “libertinisme”
as deurgang na God weer gedekonstrueer. Ook die gedig “t.s.v.” (1998:37) dramatiseer die reali-
sering van agterhaalde Godspersepsies in die volgende versreéls: ““...om ons self te kan lees / en

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



513

bewus te wees van ons bewus wees. // toe het ons die Maker se maaksels begin inhaal / deur uit
te haal:...”. Dit lei tot gelykmakende hanteerbaarheid van 'n Godsbegrip wat eertyds kon perke
opdring aan 'n inkompetente mens. Dit word soos volg weergegee in dieselfde gedig:

adam 111 met sy hoeveelste eva pluk
mandjiesvol appels in eden, ruk
handuit en gaan op loop

en word wysneus, sy elektronmikroskoop
maak God se kleinste geheimpies oorgroot oop
tot Hy Homself ontdek

in ons o€ oopgevlek

ons veerligte weet

kan met sy gewiglose skaaltjie

die massa van die skepping meet

tot die kommakommaste desimaaltjie.

Telkens lei die gelykmakings tot ’n relativering van geykte lees- of verstaansprosesse. Dat dit
hier gaan om ’n parodiéring van die publieke trivialisering van 'n Bomenslike konsep, blyk uit
die kontrastering in 'n enkele strofe van di¢ gedig waarin “hulle wat min is” en “proe-proe stadig
(leef)”, gestel word teenoor dié “wat baie is” en “hunker na alles en nog wat”. Betekenisvol in
dié verband is Hutcheon (1985:6) se verwysing na “parodie” as “repetition with critical distance,
which marks difference rather than similarity”. Daarnaas wys sy (1985:28) daarop: “All parody
is overtly hybrid and double-voiced”. In dié geval sou afgelei kon word dat dit nie slegs sosiale
godsdienstige waninterpretasies aan die kaak stel nie. Dit dekonstrueer terselfdertyd 'n bepaalde
gangbare Godsbegrip. Cloete (1989:44) se tipering van die funksie van die poésie is in dié ver-
band insiggewend:

die kosbaarste poésie

— dit is ’n ander haglike

soort oorloop — is vir die parodie
vatbaar en grens aan die belaglike

ROL VAN °N TEODISEE

As daar ’n aspek is van aardse bestaan wat gelowiges en ongelowiges desgelyks konfronteer, is
dit die vraag na die bestaan en sin van lyding en rampe. Cloete se oeuvre lewer uiteenlopende
voorbeelde op van hierdie soeke na n geloofwaardige teodisee — dit wil sé rekenskap van die pro-
blematiek aangaande die versoenbaarheid van die bestaan van die kwaad met 'n God van liefde.
Volgens die gedig “brein 17 (1985:43) skiet die menslike intellek te kort wanneer dit gekonfronteer
word met die omvang van menslike paradokse:

die brein

is vir wat die groot soma

in ’n gedyende lydingstyd moet verdra
jammerlik te power klein

om dit gedurende om dit agterna

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



514

in sy oormag te meet

dis vir hom te erg

die brein verdwerg

en ontweet

om die verskrompelde bindweefsel op te berg

Betekenisvol in die gedig is die deurgaanse gebruik van klein letters wat 'n gelykmakingsproses
suggereer. In die oorkoepelende “soma” (liggaam) word gelowiges en ongelowiges, ryk, arm, genie
en idioot gelykmatig intellektueel impotent voor dié enigma. Volkome ingekeer op die self is die
uitdrukking van lyding in die eerste strofe van die gedig “outo-immunisering” (1985:108):

die lyding skei ’n straling af
afoties diep in die liggaam ’n teengif
wat die agonie in die donker bestraf

Die erkenning van 'n Opperheer bring geen gemoedsrus by die “uitlé van die lyk” (1985:89) met
"n leeftyd se verwondings aan nie. Di¢ betrokke gedig eindig, soos alle vrae in di¢ verband, as
'n oopgelate vraag:

...waarom is u so bedroewend onvermoeid
onvergenoeg
met die vorme wat u so eenmalig en slim saamvoeg

In Cloete se oeuvre is daar voortdurende konfrontasie met gerusstellende godsdienstige aannames.
Word *n Kunstenaar in die Skepper erken, is hy niks minder nie as “die afranselende kunstenaar”
wat mens en natuur na sy willekeur vorm terwyl “Hy self onsigbaar (bly)” (1985:38). Die lydende
mens is ironies, “idiomatiek” “sy eetstuk”. In die betrokke gedig word dit, oénskynlik gevoelloos,
tot uiterste gevoer in die volgende strofe (1985:31):

hy eet my meer en meer
hy eet my seer

op sy brood

smeer hy my hy smeer
my hy eet my dood

Die deureen loop van sinskonstruksie en versre€ls suggereer die onsigbare oorgange tussen pyn
en genade. Dit word verder beklemtoon deur die ironiese rym van “brood” en “dood”.

Die kunstenaar Michelangelo met sy voorstelling van Adam se ontwaking in die Sixtynse
kapel, weet hoe om “Hom voor te stel” in sy oénskynlik paradoksale verskynings. Waar “Sy vinger
Adam met die skrikoé aanraak,” word dit “saam met die bondelende wind” en “baie vorme van
die pyn” in gebind “in die wolk van sy kleed”, volgens die gedig “Michelangelo: Geboorte van
Adam” (1998:34). Die problematiese versoenbaarheid van 'n God van liefde met die pynlikste
lewenservarings word ook in verskillende gedigte geproblematiseer deur middel van die Bybelse
job-metafoor (vgl. die gedig “job die tweede” (1985:47):

u laat my speel

met u en deel

u wonders mee

maar u liefde het twee

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



515

kante kan atknou

of in liefde vashou

en moet my op my plek

sit as ek

my laat begaan

tenaaanu uslaan

my as ek hardekwas

teenoor u was

hok my gaan u rateltaai
nog om u pinkie pynlik draai

Ook in di¢ gedig is die gelykmakende proses van kleinlettertipe opvallend. Dit mag hier tekenend
wees van ‘n mensperspektief — die afskaling van 'n Gans Andere tot menslike begripsvermog,
wat in die twee slotreéls tragies gefnuik word. Selfs die Goddelike metaforiese “pinkie” is 'n
vernietigende pynskroef.

Die Christelike kanon draai geen doekies om voobeelde van dié¢ God “wat in sy liefde so swyg
/ dat ons dit kan hoor” (1985:103) nie. Identifisering met die selfs spreekwoordelike Job is geen
finale weerstand wanneer die aanwesigheid van 'n oorweldigende “liggaamlose gees” geregistreer
word, “maar met 'n duim kragtig soos God” nie. In laasgenoemde gedig (1982:32) bied hierdie
obsederende personifikasie eerder onrus as insig. Dit eindig met die volgende versreéls:

Sonder dat ek na hom kon kyk

hy had geen hare geen beendere geen vlees

weet ek soos 'n mot

druk hy jou beduimelend dood weet ek hoe lyk
hy presies hoe hy jou dop

hou Ek moet ophou luister na Job

se gefluister Job hou op hou op

Ondanks die ongelyke konfrontasies met 'n gerealiseerde Bomenslike Skepper-Onderhouer, bly
die spreker in talle gedigte ’n strydvaardige wat verwond bly uitdaag — selfs met die onafwend-
baarheid (maar sinneloosheid) van die finale dood voor oé. Die gedig “somnambule” (1985:57)
begin met die volgende strofe:

ek die bedrieglike klein oor
kan van ent tot ent

van kontinent tot kontinent
die groot fluister athoor

daar is 'n onvermoeide ghong
wat onuitputlik
die tyd aanhits en aftik

Die antwoord van die bedreigde menskant is: “hulle wil met bevreesde lewenslus // die dood
besweer wil met soet bedrog / soet koities stuiptrekkend / *n verweer wees teen die skrikwekkend
/ gedempte gedrog.” Dit is asof die opvallende stuwende erotiek in Cloete se oeuvre deurgaans
opponeer én sinkroniseer met 'n ambivalente kosmiese stuwingsdrang waarin hy meegevoer word.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



516

Die bostaande gedig eindig met die volgende ateistiese kakofonie:

ek sé wreed wat ek weet

die parendes boor

mekaar doof in die oor

en gil vervaard vergeet vergeet

maar ek is die onverskrokke uitprater
wat snags deur die strate loop

en al die beskermende bloed

van die deurposte af kalfater

die dag wil dit oordawer uitdender
die nag maak dit infrasonies stil
maar ek die groot gil

het 'n kontinue megasender

my tong sit hulle agterna
ek sal hulle uit hul inslaap
tot "n finale suurstofgaap
uitmunch uitgoya

Die veronderstelde vertroostende profesie van die versoenende bloed van 'n Lam van God wat tot
redding kon dien vir Israel (let wel, die spreekwoordelike “volk van God” — vgl. Eks. 12:13) met
die slag van hulle paaslam en die smeer van die bloed aan hulle deurposte ten einde die doodsen-
gel weg te wys, word reeds 60r-skrééu in ’n futiele niet in die demonstratiewe uitbeeldings van
kunstenaars soos Munch en Goya.

EGGO’S VAN GODSVOORSTELLINGS

In die gedig “Met kleur en geur” (1982:83) waarin die andersheid en uiteindelike eendersheid
(“hulle nekrobiotiese geur”) van die menslike ras gejukstaponeer word, word onder andere verwys
na die mens se “jaloers” “waak ... oor hulle eie gode”. Cirlot (1982:XV) omskryf ’n universele
“digterlike simbool” soos wat deur Cloete in sy poésie verreken word, soos volg:

...the ‘psychic fact “God” is a collective archetype, a psychic existent, which must not in
itself be confused with the concept of a metaphysical God. The existence of the archetype
(that is of the symbol) neither postulates a God, nor does it deny that he exists; yet although
this is, strictly speaking, unquestionable, it must surely be agreed — if only in theory — that
the universality of an archetype affirms rather than denies the reality of the principle.

In die lig hiervan is die titel van Cloete se reeks gedigte “Eggo’s” (Literator 29(2):202-206), wat
die Egiptiese Akhenaton se “Hymn to Aton” jukstaponeer met 'n reeks omdigtings van Psalms uit
die Joodse kanon, insiggewend. Cloete herken “eggos” van hierdie onuitsébare Wete of Vermoede
as gevolg waarvan die mens in verskillende tye en op verskillende plekke op uiteenlopende én
gelykluidende wyses daaraan uitdrukking probeer gee het. Teoreties beteken dit die verkenning
van analogieé of funksionele ooreenkomste (Van Gorp 1986:203) in ’n universele verskynsel.

In die gedigte wat Cloete jukstaponeer uit die Egiptiese en die Joodse tradisies onderskeidelik,

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



517

verwoord hy hierdie soortgelyke verwonderings soos volg in die gedig “[ Vagebond2]” (Literator
29(2):205):

...elke oggend staan ek op en elke keer
is dit 'n avontuur
derduisend jaar
skei my van daardie jood en voor hom dié egiptenaar...

tog is dit dieselfde bruidegom
wat soggens uit die ooste se slaapkamer kom

Die gedig eindig soos volg:

dieselfde horlosie van die maan en son se lig
laat mense gesamentlik vir die Omvattende Gesig

lofliedere sing

tienduisend kilometer en derduisend jaar
skei my van daardie jood en dié egiptenaar

desondanks is dit dieselfde son
waaronder ek sit knus
in God se bakhand doodgerus

met jonger Dawid en veel ouer Achnaton

Die gedateerdheid van talle menslike pogings tot voorstellings van die Numineuse word eweneens
verdig. In “Grieke vandag” (1982:35) dien die Grieke as eksemplaar van ’n indrukwekkende
kultuur wat desondanks hulle godsvoorstellings ontgroei het. Dié¢ gedig wat gebruik maak van
ironie lui soos volg:

Hulle konings van goddelike geboorte

en oorvloed gode self het hulle ecue gelede

reeds in die steek gelaat. Gouer as sekere soorte
lewensmoe€ plante of diere het van hulle selfs hele stede

uitgesterf. Hulle hemele is tot museums geruineer

Van die olmec-god uit die Olmec kultuur rondom die Golf van Mexico uit die tydperk 1200—-400
v.C. is reuse steenkoppe van 3 meter hoog opgerig. Die gedig met die titel “olmec-god” (1998:31)
eindig met die versreéls:

asof boorwurms dit vol gaatjies gevreet het. alewig
is die babatiergod aan menslike pokpiep onderhewig.

Weer eens is dit die ironiese wending in di¢ twee laaste versre€ls wat kommentariérend funk-
sioneer. Die “Ewige” word ironies vermenslik deur middel van ’n verweerbare en ontsierende
infantiele metafoor.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



518

Die “borobodoer” (1998:31), eweneens die titel van ’n gedig, is 'n antieke bergtempel wat in
Java gebou is gedurende die tweede helfte van die 8ste eeu v.C. Di¢ gedig eindig, kontrasterend,
met die volgende versreéls van verrukking:

die menigvoud bouers het elkeen
sorgvuldig en perfek sy steen
gekap en gelé in een dig

gepakte stuk

enkele insig

en geluk.

In dié geval funksioneer die boukunswerk metafories op verskillende vlakke en nie enkelvoudig
eksemplaries nie.

Die menslike vergryp aan godsdiens word gedramatiseer en geironiseer in die gedig “geel-
perdridder” (1998:26). Dit geld by uitnemendheid politicke en militére operasies. Die vernietigende
pad van die Mongoolse vegters onder die legendariese Ghengis Kahn is ironies gerugsteun deur
vroulike gebede om liefde en vrede. Dit word soos volg verwoord in die genoemde gedig:

vroue en vroue-kore
bid vir liefde en vrede
by kerse sonore
gebede.

Later egter volg dit:

laag teen die hemel se skerm
op die dun balk van die horison
ry ’n geel vlammende man ferm

met 'n groot baard, fallus en vuis

hy trap op kerke en museums, argiewe, intieme huise
en al sy voorgangers se wit houtkruise.

VRAAGSTELLING NA AANLEIDING VAN “DIE NIKS” AGTER EVOLUSIE EN DIE
BIG BANG

Cloete se prominente digterlike procédé van vraagstelling in talle gedigte waarin vrae na oor-
sprong, voorkoms en bestemming ter sprake kom, kan verantwoord word teen die agtergrond van
‘n religieuse bewussyn wat nietemin onomvatbaar verwikkeld is. In die speelse gedig “seeperdjie”
(2007:25) word onder andere verwys na “’n gekoekte heelal / wat gebore is uit één enkele klein
knal”. So ’n waarneming gee aanleiding tot universele sleutelvrae wat dikwels in 'n gedig met
humor verdig word. Einstein (In Calaprice 2000:211) het beweer: “What is the meaning of hu-
man life, or for that matter, of the life of any creature? To know an answer to this question means
to be religious.”

Die gedig “eier” (2007:10) wat soos volg begin, gee 'n aanduiding van Cloete se kosmiese
ingesteldheid:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



519

daar was net een eier en dié was vol kuit

my ongevormde klomp was ingesluit
saam met Dawid saam met Hawking en Pandora

my duimdruk was aan my duime ingebroei

daar was sonder 'n vantevore net 'n agterna
wat uitdy en groei

Dié gedig betrek die teorie van die “kosmiese eier” wat soos volg beskryf word (Ilson 1984:1802):
“The prevailing scientific belief is that all the matter in the Universe came into existence when a
‘primeval atom’ (or ‘cosmic egg’) exploded at a definite moment more than 15,000 million years
ago”. Cloete verken deur dié gedig 'n wetenskaplike verantwoording van skepping, wat nietemin
mities ingeklee word. Dit is met misterie gevul want spoedig lui dit in die gedig:

dié spul

dié eier is uit die le€ lug

gelé met steierende geheime chaos gevul

deur partenogenese sonder hom tot barstens bevrug

In die bogenoemde tweede strofe word verwys na Dawid, Hawking en Pandora as soortgenote in
die kosmiese bevalling. Dit kan gelees word as verteenwoordigend van religieuse, wetenskaplike
en mitologiese verwante naas die digterlike gene van die spreker. Uit dié ontledende kyk na ’n
verbysterende heelal waarvan laasgenoemde deel is, volg die verantwoording van die omvang van
die digterlike verkenning oor die volle spektrum, saamgevat in die slotstrofes van die gedig:

.....my eie dood was reeds ingebroei

my uilekyk 360 grade alkant toe en oor my rug
nag-in my tru-loer my tas-tas agteruit

van duskant af na die oorsprong van die eier terug
my kriewelgier na wetensnap vorentoe vooruit
was in die sagopoeding ingesluit

en met 'n mespunt Mefisto
wat roosmaryn en nastergal glo

ek steier uit di¢ eier

uit dié eier vol saamgetroste eiers steier

ek vol geboortevreugde 'n nat kale kuiken onvas
met my oopgesperde donsvlerke kieriedunbeen
barre toon op ’n brandende aarde tas-tas

met my dun gesig teen 'n ver gloeiende lig

deur jellies en jellies kuit na 'n glibberige daarheen
wat bestaan het voor dit waar was

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



520

Wat uit dié versreéls duidelik word, is eerstens die onkeerbare stimulus van 'n “geboortevreugde”.
Dit word egter getemper deur die beeld van komiese weerloosheid — “’n nat kale kuiken onvas
/ met my oopgesperde donsvlerke kieriedunbeen” wat “met dun gesig teen ’n ver gloeiende lig”
probeer inkyk. Teen hierdie agtergrond is Cloete se gebruikmaking van anafora 'n verantwoorde
strategie wat uitdrukking gee aan die besef van 'n oop heelal waarin die ontoereikendheid van
elke vraagstelling herhaaldelik opduik. Vergelyk in dié¢ verband die slotreéls van die gedig “jam-
mer” (1998:23):

op my linkersy
my knie€ opgetrek
teen my ken Ié ek

so, van my vooroorgevalle kruin af deur my nek
en geboé skouers en rug tot by die hak geteken
soos ’n fetus het ’n vraagteken

met my afgereken.

Die digter se volwasse “heilige nuuskierigheid” is in die konteks van ’n uitdyende heelal dié van
"n nuuskierige kind met sy tref en mis vrae.

HERHALENDE PATRONE IN UITEENLOPENDE KONTEKSTE

Vir dié digter is die drang na verstaan, weergegee deur die saamgestelde begrip “wetensnap”,
vervleg met 'n verkenning van wetenskap en 'n religieuse bewussyn. In die reeks gedigte met die
opskrif “nasa en agterplaas” (2007:123), word NASA se ruimtelike verkenning gejukstaponeer
met 'n aardse en plaaslike genieting en herkenning van soortgelyke wonders. In die gedig “mikro-
skoop” van dié reeks lui dit:

’n knypie grond 'n druppel water loop
van lewe oor onder my mikroskoop

In die gedig “verkyker” (2007:124) in dieselfde reeks, is die tollende planete binne bereik van
die aardse oog in die waarneming van aardse verskynsels.

dan sien ek die jagluiperd rol die kolle
op haar heupe as sy jag

tot sirkels wat wiel met die prag

van planete wat rasend om die son tol

Die verskynsel van “insinjes” of herhalende patrone in uiteenlopende kontekste word deurgaans
in di¢ oeuvre onder o€ gebring en digterlik gevier. Dit raak van die miniskule tot die kosmiese.
Cloete verdig dit tot herhalende vraagstelling wat vanuit menslike gesigshoek, agter elke ver-
skynsel skuil. Teoreties kan dit herlei word na die taalverskynsel “anafora” (van Grieks anaphora:
“a carrying up or back” — Preminger 1993:73). Volgens Van Gorp (1986:22) is dit 'n stylmiddel
om enersyds “de symmetrie van de zinsbou te bevorderen of om meer nadruk te leggen”. Daarnaas
dien anaforiese gebruik, volgens Van Gorp, as bindmiddel wat essensieel is vir die samehang van
"n teks. Dié stylmiddel kan dus inderdaad as metafoor funksioneer van die onoorsigtelikheid van

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



521

die “onvoltooide Naam”. Deur middel van die gedig word dit tot samehang omgedig. 'n Gedig wat
uitnemend ’n voorbeeld is van die wyse waarop Cloete hierdie strategie gebruik in verband met
die Godsbegrip, is die gedig “Tristetrahedronis” (1989:160) wat in ’n vroeér artikel (Robinson,
Scriptura 63, 1997: 491-507) ontgin is.

Anaphora (Preminger 1993:73) word gebruik as stylmiddel in gedigte van verskillende kulture,
waar die herhaalde begrippe of frases enersyds die reél op die voorgrond plaas maar andersyds
ook die geheel van numeriese opvolging markeer. Dit word veral gebruik in religieuse of gewyde
poésie waar dit ’n uitdrukking is van ’n ekstatiese toestand. Dit is 'n bekende stylmiddel in die
Ou-Testamentiese kanon. Dit plaas metriese en sintaktiese raamwerke in verhouding tot mekaar.
Berlin (1985:140) wys in dié verband toepaslik daarop:

Parallel elements (words, sounds, grammatical constructions etc.) are linguistically equivalent
in some way. However, in addition to the equivalence that underlies all forms of parallelism
there is often a contrast. For after all, equivalent elements are not identical, and their look of
identity — i.e. their difference — shows up all the more clearly when they are placed in
contiguity.

Die voorkoms van die soortgelyke procédé in Cloete se oeuvre vra om noukeuriger analise as wat
binne die bestek van 'n oorsigtelike artikel gedoen kan word.

'n Gedig wat in dié verband as illustrasie kan dien, is “Wie, Moses? ”, veelseggend in die
bundel Uit die hoek van my oog (1998:87). Dit is betekenisvol dat die repeterende vrae in dié gedig
gerig word aan Moses wat, volgens die Ou-Testamentiese Kanon, die Wette in klip van die “God
sonder Naam” aan die mense moes oordra. Die Skrifgedeelte wat as motto by die gedig gebruik
word, is Deut.34:7 wat in die 1953-vertaling lui: “sy oog was nie verswak nie”. Dit impliseer
heldersiendheid. Die gedig lui soos volg:

Die monargskoenlappers reé€l hulle lugverkeer
sonder die amerikaanse toringbeheer.

Wie het hulle dit geleer?

Wie het die visse se honger so oulik opgelos?
hulle swem in hulle kos.

Wie het die reuse-nautilusse, vra,
bo na die Himalaja gedra?

Wie is aangestel

om die stuifmeeldrade van elke lelie perfek

te plaas en die regte getal reg uit te tel

en die ses kolletjies op die ladybird op die regte plek?

Wie het die stomme olifant

geleer sedert die tyd van die mammoet
en mastodont om te groet

met die ivoor van sy tand,

sy sterthare en dik sool van sy voet?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



522

Wie het die duiwelse duwweltjie so slim ontwerp:
hoe hy ook al 1€, hy is skerp.

Wie het die eierdop geleer
om te ventileer?

en die talle besonderhede in so 'n teveel
dat my oog breek en in stafies verdeel
360 grade skeel.

Hierdie gedig sluit aan by die genoemde gedig “eier” in die bundel Heilige nuuskierigheid
(2007:10) waarin 'n “uilekyk 360 grade alkant toe” 'n omvattende ontdekkingsreis deur tyd,
voortyd en tydloosheid impliseer.

DIE “ONTSTAANSROMMEL OP DIE SMIDSWINKELWERF” EN EVOLUSIE

In Cloete se oeuvre word godsdienste, naas die wetenskap, die kuns, argeologie, paleontologie,
tegnologie, selfs eietydse kultusfigure en -programme, aan vergelykbare digterlike dekodering
en omdigting onderwerp. Terwyl dit enersyds lei tot analitiese ontginning, lei dit andersyds tot
verskillende vorme van repliek, dikwels 6f as parodie 6f by wyse van onthullende jukstaponering.
Wanneer dit in die gedig “ubiquiteit” (1986:133) byvoorbeeld lui: “ons mo6ét ook luister / hoe Hy
déur die ghoerasing // van die mondaine moerige Madonna fluister”, is dit duidelik dat “insinjes”
’n alomtoepasbare betekenisveld dek. Die godsdienstige ondersoeker sou ’n wenkbrou kon lig
oor die feit dat “die mondaine moerige Madonna” (ook) 'n “verpligte” ontdekkingsterrein is op
soek na die indrukwekkende Ou-Testamentiese Wese met die ontwykende naam.

Evolusie hanteer vergelykbare vraagstelling na oorsprong en bestemmings as die vele “taai-
logie€”(’n nuutskepping in bogenoemde gedig 1986:134), wat verwys na “kennis” met verskillende
aansprake. Ook agter evolusie verduister vrae ’n finale deurbrekende Lig, soos dit verwoord word
in die gedig “vleis” (2007:15):

ons sien die Dat en die Wat Hoé
wolk van ’n anderkant af ons toe
met donkernewel waarin geheime uitbroei. ..

’n Voorbeeld hiervan is die gedig “paleontologie” (1998:27) wat ironiese kommentaar lewer op
onbewaarde karakter (abstrakte) eienskappe van die ver “gevorderde” mensspesie wat teenstrydig
die rekonstruksie van die oervorme stuur. Dié gedig lui soos volg:

ons het slegs ’n toontjie van sy voet

en konstrueer die res reusagtig en wreed
sekuur volgens wat ons vermoed

of presies van onsself weet

Veelseggend neem die konsep “vermoed”, wat in die gedig onvoltooidheid suggereer, ’n tus-
senposisie tussen “rekonstrueer...sekuur” en “presies... weet” in, wat voltooidheid en sekerheid
impliseer. Aan die hand van die kortstondige menslike lewensiklus word, eweneens ironies,
gewys op ’n teenstrydige “devolusie” in di¢ superspesie, in die gedig met dié titel (1998:22) wat
soos volg lui:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



523

die premie wat ek betaal

omdat kop en skouers boontoe gerig
ek vertikaal

mag asemhaal

is 'n nat gesig,
swak fokus, bak bene, krom rug

die aap groei in my terug

Die betekenisvolle gebruik van kleinletters wat hierargieé relativeer, is opvallend in dié gedigte.
Die gedig met die veelseggende titel “retoriese vraag” (2007:74) verwoord die futiliteit van mens-
like konstrukte met sy vele hiate. Dit eindig soos volg:

die mensdom in sy groot totaal

is sommer net ’n stoffie in dié skaal
hul teleskope saam is te gering

om lets ’n ietsie naderby te bring

daar’s geen verbeelding of gelykenis
vir wat so groots so handig is

geen smit se goudsmeegod

geen mens se weet en droom wat vrot

Opvallend is die enkele hoofletter in die hele gedig in die woord “Iets” — steeds egter “enige on-
bepaalde of ongenoemde saak” (volgens WAT IV 1972:487) maar desondanks 'n moontlikheid
met hi€rargie.

In aansluiting hierby lewer die gedig: “toegedig aan Alfred R. Wallace” (1998:55) kommentaar
op hierdie gehaplograveerde “lets” in die evolusie teorie. In verband met Wallace word soos volg
gewys op sy standpunt in verband met evolusie (In Brittanica 23 1963:303):

British naturalist famous for his joint communication with Darwin on the origin of species
by natural selection....Wallace differed from Darwin on certain points. Two essays contend
that man has not, like the other animals, been produced by the unaided operation of natural
selection, but that other forces have also been in operation. Here may be seen Wallace’s
conviction on the subject of spiritualism.

Verder toepaslik as agtergrond vir die Cloete-gedig is die volgende:

Wallace also alluded to the resemblance of animals, and more especially of insects, to their
surroundings, and pointed out that “those races having colours best adapted to concealment
from their enemies would inevitably survive the longest”.

Die genoemde gedig (1998:55) lui soos volg:

ek het die verliefde paradysvoélmannetjic afgeloer.
my hart het gewoerwoer en getamboer.

ek het flou hom sien wals

met 'n reénboogkrawat om sy hals.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



524

bloed het deur my are gepols.
ek het 'n vlammende vlam
gesien in sy verekam.

met sy akrobatieke dans

het hy my iets van die Here

iets vol kleur laat sien van die trans

van die God van die choreografie van vere.

Die wonder van kleurskakerings, waarna veelseggend verwys word in die gedig “Insinjes”
(1992:32) — vergelyk ook die afdeling “Uur van Purkinje” (1992:83) — wat in die evolusiever-
haal onverrekenbaar bly, is vir die digterlike oog “daagliks 'n heilige onderneming”. Dit word
‘n persoonlike religieuse ervaring van 'n eiesoortige genadeteken naas die tradisionele water,
brood en wyn.

Neem die digter ’n landskap waar “(daar waar gletsers geloop het) maar waar (daar ruwe
berge opstoot), be-teken dit “’n onvoltooide begin...// in afwagting”. Dié gedig (1998:77) eindig
met die versreéls:

asof niks hier nog klaar gekreuk
klaar geplooi en gefrommel

en klaar afgerond

is nie 1€ die onstaansrommel

op die smidswinkelwerf rond

Nie slegs die ooplatings van 'n konsekwente waarvandaan van die evolusie word ontgin nie.
Volgens dié gedig is ook die “waarheen” onafgerond.

Selfs die asemrowende vermoéns van die eietydse tegnologie raak nog nie die hiate, waarvan
die uitkoms van die evolusie een aspek is, baas nie. Die ontoereikendheid van die evolusie as
finale “oplossing” vir 'n volledige skeppingsverhaal word in die gedig “Opgrawing by Kurion”
(1989:82) soos volg verwerk:

Voor die wil van die aarde

as die aarde hom reg wil skommel

is bloed en staal van nul en gener waarde...
Ons krap in die rommel

ons weet dit is hopeloos om te vra

aan die puin en beentjies,

die artefakte en kakebene ly aan amnesia.
Daar 1€ tussen die skelette dobbelsteentjies

vir een of ander spel.

Ons wil weet, sit bymekaar,

ons wil graag dat hulle vertel,
ons rekonstrueer met ’n rekenaar.

Die mure hang skeef

die kruike is gebreek.

So het hulle, lyk dit, geleef.

Ons sien 'n haarspeld deur ’n skedel steek.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



525

Ons vroetel tussen puin en skelet

s00s ’n span wat 16 eeue hopeloos te laat

opdaag om vrou en man en kind en hond te red...
net Apollo het sy tempel betyds verlaat

voor dit ineenstort...
wat het intussen van Apollo geword?

Die gedig impliseer dat die rekonstruksies van die paleontologie en argeologie die mitologie
verplaas het as poging tot die daarstel van 'n Kosmologie. Apollo was die mees vereerde en mees
gevreesde god uit die oudheid. As god — wat die betekenis van die woord ookal mag impliseer —
het hy meer tot stand gebring onder die Grieke as menige veldheer, staatsman of geleerde. Die
sinds die 18de eeu so bewonderde Griekse beskawing sou sonder hom nie bestaan het nie. Hy
word gewoonlik afgebeeld as “kouros”, ’n baardlose en kragtige jong man (Ijsseling 1994:12).
Die opskrif van die gedig sluit aan hierby, aangesien “Kurion” kan verwys na ’n koninklike mags-
sentrum (Liddell & Scott 1949:400).

Vraagstellings na herkoms en bestemming van mens en aarde word in dié oeuvre vanuit
uiteenlopende gesigspunte benader. Die gedig “geslagsregister” (1998:86) eindig byvoorbeeld
s0o0s volg:

terloops is ek streng

gesproke gebore uit die bickbeng
en tersluiks word ek op stuk

van sake ’n kreng

soos beskrywe in die fyndruk
deur 'n gravitasiekolk ingesluk

Sélf “gebore uit die Big Bang”, wetenskaplik geverifieer, hang die vraag egter na “Die Niks agter
die Big Bang” (1992:30) volgens die gedig met dié titel:

Ons sit, sonder die kok self, by die maaltyd aan.
Die argitek is onsigbaar agter die gebou. Alleen
die lyf met die arm en been

van die atleet is sigbaar op die renbaan,

sonder hart en long.

En waar is die haarveer van Hongkong?

Gewoon logies beredeneer, gaap daar 'n hiaat en dit is die hart van die saak! 'n Verwikkelde
argument word met alledaagse woorde en beelde omskep tot 'n o€nskynlik enkelvoudige gedig,
wat eweneens ’n “kreatiewe intelligensie” daaragter impliseer. Die gedig “die Begin” (1992:28)
se eerste versreéls lui veelseggend: “die omwenteling na die Begin / toe is die begin van die ver-
wondering”. Een van die gedigte wat hierby aansluit, met die titel “big bang” (1992:33), begin
volgens die eerste strofe met die ander logiese konsekwensie — die doelwit?

metdat die heelal sentrifugaal uitdy
3 miljoen kilometer per uur
waarop gaan dit uitloop?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



526

waarheen is dit op loop?

en Einstein op ’n gebog ligstraal ry
waar sit die Bestier?

is die kosmos geslote of oop?

Hiernaas eindig die gedig “Entelegie” (1992:54) met die volgende menslike motivering agter
die vraagstelling:

....Dit boei
my supramenslik hoe die allerwysste wysheid ingebroei
is in die toendragans wat sy lugverkeer
oor 'n enorme kontinent fyn uitwerk sonder toringbeheer.
Wat ons daarop voor het, is dat ons kan vra
na die camera obscura agter ons kamera,
wat afgekyk is, dat ons met ons refraktor
probeer loer om ’n hoek
om van die uitsluitende Faktor
— ons wat wil weet van 6ns weet — uitsluitsel te soek.

Veelseggend in dié verband is die aanhaling van B. Forbes as motto voor aan die 7de afdeling van
Met die aarde praat (1992:75): “How you start is important, but it is how you finish that really
counts”. Hierna volg die reeks gedigte onder die opskrif “Telpunt” (1992:75-80) waarin kunstige
en sportiewe liggaamsbewegings dit fisies demonstreer.

In pas met evolusie durf die digter dus die gedig “stamboom 3 (2007:64) eindig met die “gebed”
in die versreéls:

God Alchemis

wat goud uit gas maak en ’n parkiet
kan omtoor uit 'n akkedis

en uit 'n aap ’n heilige leviet

en priesters en 'n pous God speen
van hierdie aap in my die vis

“Vis” roep in dié verband die Griekse gebruik van dié woord as akroniem vir Christus op sowel
as die geheime simboliese gebruik daarvan deur volgelinge van Christus (Herder 1986:77). Die
proses van vrymaking van die aarde en die gereedmaking van 'n lewe vir 'n Hiernamaals kan
eweneens as 'n evolusie getipeer word. Die ironie daarvan om die Christelike verlossingsleer by
implikasie te “versoen” met die evolusieleer is 'n digterlike strategie met veel groter trefkrag as
die vurigste godsdienstige debat.

INTERNALISERING VAN "N BYBELSE KANON

In Cloete se oeuvre is die Christelike kanon onmiskenbaar "n vrugbare interteks, selfs 'n grondteks,
waarmee digterlik gespeel word. Uit die gedig “Vertelde tyd verteltyd” (1980:80) kan afgelei
word dat Cloete dit lees as literére tekstipe. Naas die titel word dit geillustreer deur die begin en
eindreéls van dié¢ gedig:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



527

Met een verhaal is die onbegonne werk
van sloerige millenniums laat vertel
in een voltooide week...

... Van die dood

van die dodo en dinosourus, van die neutron
en proton is eers later

vertel, van ander nog later, laasteloos later...

Die slot van die gedig impliseer die oopgelate “kanon”.

Die motto voor die derde afdeling van Met die aarde praat (1992:25), gee iets weer van 'n
bestaansfunksionaliteit van bogenoemde teks. Dit is 'n aanhaling uit Eseg. 2:8; 3:1-2 wat lui:
“...maak oop jou mond en eet wat Ek jou gee...eet wat voor jou is, eet hierdie boekrol...eet die
boekrol wat Ek jou gee, eet jou vol...”. Rubem Alves (1990:75), Brasiliaanse filosoof en psigo-
analis, skryf soos volg na aanleiding van die verband tussen die Goddelike Woord en eet:

Mouth is the place of eating long before it is the place of speaking. Our original Word is a
twin sister of food. When Ludwig Feuerbach, a professional of words, said that ‘we are what
we eat (man ist was man isst)’ he pointed to the place where Word and flesh make love. ‘I
eat, therefore I am.” Eating comes before speaking. And speaking, throughout our whole lives,
is a form of eating.

Alves (1990:85) vervolg:

We see the profound insight of those languages which refer to love-making as ‘eating’. Indeed,
they are the same thing: to take the other inside, to feel his or her taste, to show, in one’s eyes,
that the other is pleasurable...

“‘Eet” sowel as “erotiek™ is twee van die deurlopende motiewe in Cloete se oeuvre wat inderdaad
verband hou met die digterlike woord. In die gedig “Eros” (2007:23) lui die eerste twee versreéls
byvoorbeeld: “in ons vroeé griekse selfken in eros / is ons menslikheid begryp”. Erotiek is ge-
lyksoortig 'n weg na bestaanskennis. Alves (1990:10) wys daarop: “ ...words which are to be
eaten...(is) The way of poetry”.

Belangrik in verband met die eet-metafoor is dat eet woordgebruik voorafgaan volgens Alves
(1990:75): “The new born baby, even though it is an ‘infans’ — which in Latin means a dumb
body, still before the birth of speech — already knows what the philosopher meant. The child knows
the wisdom of eating”. Cloete (2007:136) verwoord in die gedig “tussengangers” die wysheid
van “eet”. Dit kom ook in verskillende ander gedigte ter sprake. Dit is egter ook 'n religieuse
daad waaraan, volgens die Christelike kanon, in die Paasmaaltyd en die Nagmaal uitdrukking
gegee word. Die eerste versreél van die genoemde gedig lui:

van baie mense het ek geleer
Later in die gedig volg ook:

maar ek het van baie diere geleer

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



528
Die gedig eindig met die reéls:

ek het geleer dat hulle weet
om as tussengangers hulle herkoms
en bestemming te eet

Die perspektief waaraan die gedig metafories gestalte gee, is dat “eet” mitologiese, religieuse,
wetenskaplike en kunstenaars vrae na herkoms en bestemming simboliseer.

Die reeds genoemde aanhaling uit Esegi€l vind ook neerslag in ’n gedig met die titel “Esegiél”
(1992:12). In hierdie gedig blyk dit dat die “eet van die Woord” egter twee kante het volgens die
slotreéls van di¢ gedig wat soos volg lui:

ek, aangebore teoloog

ek loop op sagte sampioene,
maar as ek gaan sit
sit ek op uitgelese skerpioene.

Die simboolwaardes van die “loop” en “sampioene” teenoor “sit” en “skerpioene is insiggewend
vir die funksionering van 'n Bybelse grondteks in Cloete se oeuvre. “Loop” impliseer beweging
teenoor “sit” wat vergenoegdheid kan impliseer. In aansluiting hierby word die sampioen sim-
bolies bestempel (Tresidder 2004) “linked with phallic potency”, as “the most powerful apocalyptic
symbol of the nuclear age”. Hierteenoor word die simboliese waarde van die skerpioen soos volg
beskryf (Tresidder 2004:428): “The scorpion is a demonic creature in the Bible, and appears in
medieval art as an emblem of deadly treachery and sometimes of envy or hatred”. Die twee pole
is beskrywend van die funksionering van die Bybelse kanon as interteks in Cloete se oeuvre.

Die Bybelse profete as metafoor vir verligte draers van die Goddelike Woord, blyk uit verskil-
lende gedigte teenstrydiglik enersyds rampspoedig en andersyds eufories te wees. Die gedig wat
in dié verband van toepassing is op die digterskap, is “penkop hoor meer as een stem” (1998:68).
Die volgende reéls verwoord dié¢ ambivalensie:

“Waaroor mag ek skryf en hoe,
wat is toegelaat en wat is taboe?”

“Vra hulle wat weet wat God alleen weet.” Tjoepstil
is Hy oor wat Hy met my wil.

Soek antwoorde
uit die ongehoorde...

“Penkop” hou nie slegs verband met die een met die “pendoring” (vergelyk “Paser 1” en “Paser
27 1998:70-72) nie.! Dit hou ook verband met 'n leerling of oningewyde — ’n jongeling met 'n
gebrek aan lewenservaring, volgens WAT XII (2005:162).

! Die betrokke gedigte is vantevore verken in ’n artikel (Robinson, Scriptura (2004:1): 54-72).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



529

Cloete se transponering en eietydse transformering van die oer Bybelse mensverhaal, erken
dié teks as tydgenootlik relevant onder andere in die insiggewende gedig, “alles om hulle is mooi”
(1980:15). Slegs die begin strofes word ter illustrasie aangehaal.

Byna elke dier het nou reeds sy naam
gekry, die voor-adamiese gefossileerde selfs, die mikrobes
en virusse en amebes. Die versteekte verbode skaam

vrugte is in die middel van die tuin

almal reeds straffeloos beproef, getel
is reeds die naby-voorlaaste ster en reeds roep
hulle van die maan af triomfantelik trug. Ouers vertel

hulle nageslag en hulle nageslag na hulle hulle in hulle geslagte

vertel hulle kinders al minder en minder van Eden

Satirisering van Bybelse gegewens in die sin van spottend polemies kyk daarna (Van Gorp
1986:368) is ’'n verdere aanduiding daarvan dat Cloete variérend en deurgaans kreatief respon-
derend omgaan met Bybelse intertekstualiteit. 'n Voorbeeld gedig in dié verband is “jakob”
(1989:96) wat soos volg lui:

U het toegelaat

dat hy sy broer bedrieg
vir sy pa lieg

laban verneuk

na al die kwaad en verraad

— mag hy hom skaam —

het U hom met 'n heupbreuk
genees en hom met 'n nuwe naam
vereer en aartsvaderlik gesier

U handel met prostitute tollenaars bandiete
— U wil geskied —

en hanteer op 'n vreemde manier

u rare meriete

Die Goddelike uitverkorenes, by uitstek die aartsvaderlike tipes, bied geen verhelderende, voor-
beeldige eksemplare nie. Dit plaas die Bybelse kanon as vanselfsprekende Goddelike handboek
by implikasie onder vraagteken.

In die gedig “prospekteer” (1989:151) kontrasteer Cloete “ons wat so vlot van God praat /
deur ons geskiedenis verspreek tot ons klein maat,” met, volgens die laaste strofe van dié¢ gedig,
die Here soos volg:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



530

...Hy die Here

is gekamoefleer, gediversifieer,
oneindig eindeloos meer

mega- as enkelvoudig geformuleer.

Sekerlik die bytendste dekonstruksie van ’n voorskriftelike gedeelte uit die Ou-Testamentiese kanon
is die gedig “hitler lees die leviete voor” (1998:48). In di¢ gedig word die Levitiese voorskrifte
gejukstaponeer met die destruktiewe Hitler ideologie van ’n superras. Dit blyk uit die volgende
versreé€ls uit hierdie gedig:

niks mag aan die volmaakte skort
nie, geen telank en te kort

word verdra nie

niemand het daarin behae nie

Die gedig eindig met die verdoemende reéls wat eweneens aansluit by die Levitiese onrein-
heidswraak:

as hy pleit, moet julle hom opsysit,
of hy nou smeek of bid.
Die dilemmas bly onder vraagtekens verhul.

Hieruit behoort dit duidelik te wees hoe ontoereikend enige simplistiese beoordeling van Cloete se
komplekse omgaan met die Christelike kanon in sy oeuvre verloop. In di¢ verband is die slotreéls
van “laataandnuus tv”’ (1985:67) ewe toepaslik:

hoe ek die alternatiewe alterneer
die waarheid bly onagterhaalbaar

DIE VERHOUDING MENS - BOMENSLIKE MAKER

Die misteries en ambivalensies van 'n menslike “geslagsregister” word met humor, of alterna-
tiewelik ironie, in verskillende gedigte uitgespeel. In die gedig “lokale realisme” (1985:105) word
die bestaan en herkoms van ’n indiwidu soos volg verwoord:

dis hier ’n einde en ’n begin
om my ek is tussenin

in die magistrale intussen opgeneem
is ek 'n minuskule seem

in die groot sisteem

hier trap ek stewig vas

Die soeke na ’n bewustelike verbintenis tussen mens met ’n eie wéreld van bestaansbehoeftes en
die onagterhaalbare Maker, word soos volg verwoord in die gedig “uitvraroep” (1985:34):

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



531

u wat planete kaats

en melkweé versit

wat is melaats

vir u wat 'n seer pinkielid
voor u almagtige mag

u wat ligjare meet

en 'n ewigheid onthou

u moet tog ook weet

van my en met my rekening hou
u’s tog ook op my bedag

Die opposisies tussen almag en klein persoonlike nood, word deur die omarmde rym beklemtoon
(byvoorbeeld “planete kaats” en “melaats”, “ewigheid onthou” en “met my rekening hou”).
Selfs die sorg vir die aarde (vergelyk Gen. 1:15) volgens Bybelse opdrag, demonstreer die pro-

blematiese verhouding tussen Skepper en skepsel volgens die gedig “Hortologie” (1986: 127):

U het die boom vergeet.

Ek het hom geplant

Die een wat net ek nog van weet.
Hy hou met U tég deur my verband.
Hy staan daar geelbleek.

Ek snoei hom en hou hom nat.

U weer die laat hom in die steek.
Hy’s toevallig in u wind se pad.
Wat 'n goddelike bestier

na my manier.

Uit menslike perspektief spreek dit onmiskenbaar van ironie oor die Goddelike albestier.
Enersyds spreek pogings tot intieme kommunikasie met God as Skepper-Onderhouer van afstand
en misverstand. Selfs mistieke eenwording loop nie uit op n onproblematiese utopie nie. In die
2de en derde deel van die gedig “kwiétis” (1985:36) lui dit byvoorbeeld:

u is my ridder

ek dra u onsigbare

oorweldigende gewig

selfs in my swik

en in my struikel en 1€ beskik

u nogtans u voortvarende ondraaglike wil

ekis hoe anders kwiétis

en dis selfs aanmatigend

om dit te s¢ ondergeskik

aan u en in u stil

ek is so gekrullip

dat u iets van u wil daarmee vertrokke verklik

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



532

Andersyds is die gedig “Van Hom en my” (1982:109)? getuienis van nie slegs *n onverbreekbare
jukstaponering met die Onaanraakbare nie. Hy is die inisieerder van dié interaksie volgens die
versreéls:

Hy wat die hemel uitstrek

het hemel en aarde denkende

aan my geboog

gemaak wat kleurig

voeg in my omvattende verreikende oog

Die onmiskenbaarheid van meer as aardsheid in die menslike skepsel en ’n verwondering daaroor,
soos gedroom in mitologie en kuns, word “gevier” in die gedig “Die wonderbaarlike liggaam”
(1989:161). Die gedig begin soos volg:

Ons liggame word wonderlik ingeweef in die tyd
uit semen en ovum en ons begin sekuur ons lewe
volgens ’n goddelike ingewete eiewysheid

Die gedig eindig soos volg:

....- met loop en dans
en sweef simuleer ons ’n heilige trant

this quintessence of dust in sy stralekrans

Dit is in hierdie trant wat die bundel Driepas gekonstrueer is met die volgende motto as uitgangs-
punt: “a humble love of earthly and divine things”. Dit vorm die basis van Cloete se religieuse
verkenning.

DIE AARDE AS INFORMANT

Die onmiskenbare handtekening van die Skepper staan vir Cloete digterlik ingeskryf in die aarde
met sy onoorsigtelike en verwikkelde wonders en wyshede. Die titel van die bundel “Met die aarde
praat”, resoneer deur sy hele oeuvre. Of dit nou die aarde self is met byvoorbeeld sy “wysheid
wat gedroog is in klip en kaktus” (1992:18), die talle vermaaklike kreature wat dit bewoon (vgl.
“Spinnekop” 1992:55), of die omringende kosmos, di¢ digter kyk gefassineerd na die skoonheid
en die intriges daarvan. Die gedig “likkewaan” (1992:51) begin met die volgende versreéls:

die van nature
onnavolgbare verfynde fakture
dra die tekens van die Oorsprong

2 Vroeér verken: Robinson /n Literator 16(3): 61-79.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



533

Ironies sluit die gedig “klein epos van die vanselfsprekende” (2007:36), na ’n kartering van
natuurwonders, af met die versreéls:

verste terug het die eerste sel
haar vanselfsprekend spontaan geleer
hoe om haarself te kopieer...

en al dié selfstandige selwes vertel
van die Self wat haar Spontane Self met "n groot S spel

GEVOLGTREKKING

Die “navorser” wat meen om uit Cloete se oeuvre 'n hanteerbare “etikettering” van sy Gods-
benadering te omlyn, eindig met *n oopgelate teks. Veel eerder is daar sprake van “’n dialektiek van
Goddelike verkennings”. Die filosoof, literére teoretikus en hermeneut Paul Ricoeur (1995:228),
skryf oor dié begrip soos volg:

...that God is designated at the same time as the one who communicates through multiple
modalities of discourse...and who also holds back is why the dialectic of the naming of God
cannot be transformed into a form of knowledge. ...the name confided to Moses (Ex. 3:13-15)
is certainly that of the being whom humanity cannot really name, that is, hold at the mercy
of our language.

Cloete se ontdekkings van insinjes as sweempies van Goddelikheid en die gedig as uitdrukking
daarvan, word geillustreer deur sy gebruik van die metafoor dons in die gelyknamige gedig
(2007:116):

my gedig
Jy is nastergal

'n dowwe vermoedelike insig
naby effe inloer
onthuts raak en ontroer

‘n uitroep in dons  ’n fraktaal
sonder gewig

"n geruislose sagte uilveer
nouliks iets meer

van duskant 'n geringe

skeel waarneming

van die verstommende verstaan
en herken en erkenning

van die onverkenbare bestaan

Dié konsep hou die meedoen van alle sintuie in, die spel van verbeelding en intellek, ’n ingeska-
penheid met die aarde en 'n kosmiese sweef bevry van aardsheid — ’n antonimiese “uitroep in
dons”. Die gedig (nastergal) is die toorspreuk wat die Onvoltooide fantaseer.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



534
BIBLIOGRAFIE

Alves, Rubem A. 1990. The Poet The Warrior The prophet. London: SCM Press.

Berlin, Adele. 1985. The dynamics of Biblical parallelism. Bloomington: Indiana University press.

Die Bybel. Ou en Nuwe Testament. 1953. Kaapstad: Britse en Buitelandse Bybelgenootskap.

Calaprice, Alice (ed.) 2000. The expanded quotable Einstein. Princeton: Princeton University Press.

Caputo, John D. 1997. The prayers and Tears of Jacques Derrida. Bloomington & Indianapolis: Indiana
University press.

Chetwynd, Tom. 1993 (1982) Dictionary of symbols. London: Aquarian press.

Cirlot, J.E. 1982 (1962) A4 dictionary of symbols. London: Routledge & Kegan Paul.

Cloete, T.T. 1980. Angelliera. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1982. Jukstaposisie. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1985. Allotroop. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1986. Idiolek. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1989. Driepas. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1992. Met die aarde praat. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 1998. Uit die hoek van my oog. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 2007. Heilige nuuskierigheid. Kaapstad: Tafelberg.

Cloete, T.T. 2008. Eggo’s. Literator 29(2): 202-206.

Encyclopaedia Brittanica 23. 1963. London: William Benton.

Herder 1993 (1986) The Herder Dictionary of Symbols. Wilmette: Chiron publications.

Hutcheon, Linda. 1985. 4 Theory of Parody. New York: Methuen.

Ilson, Robert et al. 1984. Reader s Digest Great Illustrated Dictionary. London: Reader’s Digest.

Ijsseling, Samuel. 1994. Apollo, Dionysos Aphrodite en de anderen. Amsterdam: Boom.

Kearney, Richard. 2001. The God who may be. Bloomington: Indiana University press.

Liddell & Scott’s Greek-English Lexicon. 1949. Oxford: University press.

Pinsky, Robert. 1987. Isaiah. /n Rosenberg, David (ed.) Congregation: New York: Harcourt Brace Jovanovich,
pp. 144-160.

Preminger, Alex et al. 1993. The New Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics. Princeton: Princeton
University press.

Ricoeur, Paul. 1995. Figuring the sacred. Minneapolis: Fortress press.

Robinson, (A.S.) Rensia. 1995. Jukstaponering van Hom en my - die digter as hermeneut. Literator 16(3):
61-79.

Robinson, (A.S.) Rensia. 1997. On God and Boundaries: T.T. Cloete’s Tristetrahedronis as a model of
expanding boundaries. Scriptura 63:491-507.

Robinson, (A.S.) Rensia. 2004. Die laserfunksie van taal: openbaring of verhulling? ’n Teoretiese oriéntering.
Scriptura 85: 54-72.

Tresidder, Jack (ed.) 2004 (1995). The complete dictionary of symbols. London: Duncan Baird.

Valéry, Paul. 1958. The art of poetry. Vert. Denise Folliot. New York: Pantheon.

Van Gorp H. e. a.1986. Lexicon van literaire termen. Groningen: Wolters-Noordhoff.

Woordeboek van die Afrikaanse Taal Deel IV 1972; Deel XII 2005. Stellenbosch: Buro van die WAT.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe — Huldiging: T T Cloete



