
507

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

’n Onvoltooide Naam digterlik verbeel – verkennings aan 
-gaande ’n enigmatiese Goddelike Wese in TT Cloete 
se oeuvre
An incomplete Name poetically represented – explorations of an enigmatic Divine Being in 
T T Cloete’s poetry

RENSIA ROBINSON

Onafhanklike Navorser, Durbanville
E-pos:philrob@telkomsa.net

ABSTRACT
An incomplete Name poetically represented – explorations of an enigmatic Divine Being in 
TT Cloete’s poetry
Existential questions concerning origins and destinies are some of the continuous recognizable 
themes in T T Cloete’s poetry. An important aspect of the origin of such questions is an awareness 
of design which suggests a possibility of super human origin. Cirlot, for instance, refers to the 
“psychic fact ‘God’ as a collective archetype, a psychic existent” and that “the universality of an 
archetype affi rms rather than denies the reality of the principle”. Through eight volumes of poetry 
Cloete’s fascination with the recognition of such an archetype and the possibility of Divine origin 
becomes apparent. The titles of these volumes signify “a humble love of earthly and divine things”, 

RENSIA ROBINSON promoveer in 1992 met die 
proefskrif “Poësieteks en Bybelse interteks” aan 
die Potchefstroomse Unversiteit vir CHO (tans 
Noordwes-Universiteit) onder promotorskap van 
prof. TT Cloete. Sy publiseer vakwetenskaplike 
artikels in literêre sowel as teologiese tydskrifte en 
lewer referate by internasionale kongresse in 1995 
(Christendom en literatuur) en in 1999 (Poetics and 
Linguistics Association) asook ’n referaat by die 
kongres van die Afrikaanse Letterkundevereniging 
in 2006. Sy lewer ’n bydrae tot die bundel “Over 
grenzen” (2009) wat vergelykende studies van 
Nederlandse, Vlaamse en Afrikaanse gedigte bevat. 
Sy is tans betrokke by poësieleesgroepe, asook ’n 
Dante-studiegroep. Sy neem aktief deel aan 
boekbesprekings vir Leeskringe.

RENSIA ROBINSON obtained a doctorate on a 
dissertation entitled “Poetic text and Biblical 
intertext” at the University of Potchefstroom for 
CHE (presently Northwest University) in 1992 
under supervision of prof. TT Cloete. She has 
published several academic articles in literary as 
well as theological journals and delivered papers 
at international congresses in 1995 (Christianity 
and Literature) and in 1999 (Poetics and Linguistic 
Association) as well as a paper at a congress of the 
Afrikaans Literary Association in 2006. She 
recently contributed to a volume of comparative 
studies of Dutch, Flemish and Afrikaans poetry 
entitled “Over grenzen” (2009). She is at present 
involved in poetry reading groups as well as a 
Dante study group. She is an active participant in 
book discussions for reading groups.

Rensia Robinson



508

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

as the motto at the beginning of one of these volumes suggests. To the poet the impossibility to 
fi nd an adequate concept signifying Divinity invites not only a tracing of plausible signs, but also 
a stimulation of poetic creativity. In Cloete’s extensive body of poems such mysterium tremendum 
creates “a poetic toy”. Poetic design implies precision as well as multiplexity, the outcome of 
which is a potential for exploration through play with imaginative knowledge. Cloete’s urge for 
poetic discovery is aptly registered in the title of another of his volumes of poetry, by means of 
the phrase “holy curiosity”, a quote from Einstein which is also included in a poem in the same 
volume. What is signifi cant of the latter poem is its title, namely “senile thinker” (“geront-denker”). 
It may suggest that such curiosity is a lifelong quest. In Cloete’s body of poetry such creativity 
signifi es to be on a journey continually. Such explorative voyages, which are simultaneously real 
and imaginative, implement the penetrative eye of the artist, as can be deduced, for example, 
from a volume of poetry entitled: “From my viewpoint” (“Uit die hoek van my oog”). The poet’s 
urge to get some grip on a so-called “knotted universe” through poetic discovery induces him to 
focus intently on the appearance of insignia of such variety and complexity that it confronts the 
explorer with the reality of an enigmatic Divine Being. Cloete’s perceptions of “insignia” can 
be compared to Derrida’s philosophical concept of “traces”. The poet is not only fascinated by 
the wonders and wisdom of what he discerns but likewise exhilarates in the many appearances 
of caricatures. Although he fi nds himself in inescapable juxtaposition to a Being who can not 
be confi ned to an intelligible Name, this complex relation similarly leads to discoveries which 
can only be played out in poetry. Incompatibilities in the complex relation between human being 
and a seemingly aloof Maker become particularly apparent when the meaning of suffering and 
catastrophe is questioned. The immensity of an intertwined surrounding universe continually un-
dermines certainties and deconstructs seriousness into parody. Intertextuality plays a signifi cant 
role in the diffuse observations and questionings of the poet. It includes texts of a wide variety, 
namely religious, scientifi c, artistic and even high-tech examples. Stereotyped conceptualizations 
of God are deconstructed and examples from the religio-Christian canon are presented satiri-
cally. However, the inescapability of incorporating such a Book about God is suggested by the 
urge of eating as a metaphor for internalizing the Word of God. God images from different eras 
and contexts are juxtaposed. Evolution and a Big Bang theory as alternative scientifi c answers 
are undermined on an equal basis.
 Efforts to characterize Cloete’s signifying of the Numinous must be content with dialectic 
approaches. Ricoeur likewise warned, from a philosophical viewpoint, that “the dialectic of the 
naming of God cannot be transformed into a form of knowledge...The being that humanity cannot 
really name, is held at the mercy of our language.” This is one of the most remarkable opportuni-
ties for poetic speech, recognized by the poet who becomes aware of “perfect sight”. 
 Cloete’s diverse and meticulous as well as cosmic perceptions of the human condition, pose 
a continuous challenge to the researcher. This article, therefore, presents but a limited reading 
report on the issues mentioned above, conscious of leaving open many spaces or the possibility 
of alternative viewpoints.

KEY CONCEPTS: holy curiosity, T T Cloete exploring Divinity, traces, juxtaposition, 
parody

KERNBEGRIPPE: heilige nuuskierigheid, T T Cloete en Goddelikheid, insinjes, Juksta-
ponering, parodie



509

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

OPSOMMING
Eksistensiële vrae na oorspronge en bestemmings is een van die deurlopend herkenbare temas in 
TT Cloete se digterlike oeuvre. ’n Belangrike aspek van hierdie vrae is die naspeur van essensies 
aangaande ’n enigmatiese Goddelike Wese. Vir die digter is die onomlynbaarheid van dié konsep 
“’n digterlike speelding”. Vormgewing deur middel van die gedig impliseer enersyds presisie maar 
andersins meerduidigheid. Dit word benut as potensiaal vir ’n spel met verbeeldingryke kennis. 
In die Cloete-oeuvre beteken dit om voortdurend op reis te wees. Die onoorsigtelikheid van ’n 
sogenaamde “gekoekte heelal” ondermyn sekerhede en erns word gedekonstrueer tot parodie. 
Intertekstualiteit speel ’n belangrike rol in die wydlopende waarnemings en bevraagtekenings. 
Geykte konseptualiserings van God word gedekonstrueer en gegewens uit die religieus-Christelike 
kanon word in ’n satiriese lig gestel. Onversoenbaarhede in die komplekse verhouding tussen 
mens en ’n oënskynlik afsydige Maker word op die spits gedryf na aanleiding van die vraag na 
die sin van lyding en rampe. Godsbeelde uit verskillende tye en kontekste word gejukstaponeer. 
Evolusie en ’n “Big Bang”-teorie as deel van die menslike drang om te verstaan, word as alter-
natiewe wetenskaplike uitkomste op gelyke voet ondermyn. Enkele raakpunte tussen Cloete se 
kreatiewe digterlike spel en die groter religieuse diskoers word aangedui. Die artikel is ’n beperkte 
leesverslag met vele oopgelate moontlikhede.

’N SPEURTOG NA ’N OMLYNBARE SPOOR

Die leser op soek na ’n raamwerk waarbinne TT Cloete se be-tekening van ’n Godsbegrip in sy 
poësie gekarteer kan word, besef spoedig dat dit nie ’n taak is wat binne die bestek van ’n artikel 
afgehandel kan word nie. Dié vervlugtende maar verwikkelde begrip is in sy oeuvre vervleg 
met ’n byna onstuitbare verkenningsdrif. In die titel van sy digbundel wat in 2007 verskyn het, 
word laasgenoemde onder andere getipeer as “heilige nuuskierigheid”, ’n frase wat afkomstig is 
van Einstein en wat eweneens verband hou met ’n “kosmiese” religieuse bewussyn. Einstein (In 
Calaprice 2000:202) kommentarieer hieroor soos volg: 

 In every searcher of Nature there is a kind of religious reverence, for he fi nds it impossible 
to imagine that he is the fi rst to have thought out the exceedingly delicate threads that connect 
his perceptions. 

Die gedig (2007:70) waarin die genoemde bundeltitel van Cloete voorkom, dra as motto ook ’n 
aanhaling van Einstein (In Calaprice 2000:280): Raffi niert ist der Herr Gott…. Veelseggend het 
Einstein (In Calaprice 2000:241) ook daarop gewys: “True art is characterized by an irresistible 
urge in the creative artist”. 
 Die eerste vraag wat in die onderhawige “verkenning” ter sprake kom is, teoreties gesproke: 
waarna om op soek te gaan? Is daar ’n omlynbare spoor? Talle voorbeelde uit gedigte het egter 
laat blyk dat “spoor” eintlik nog te defi nitief omlyn. Die begrip “insinjes” in ’n gedig met die 
gelyknamige titel in die bundel Met die aarde praat (1992:32), gee meer weer van die sweempie-
karakter van genoemde spoor wat ter sprake is. In dié betrokke gedig word melding gemaak van 
“die nuuskieriges na God”. Dit blyk egter uit dié gedig dat elke “spoor” wat moet lei na ’n bevatlike 
“teken” vervaag, vermenigvuldig of selfs kontrasteer. In die betrokke gedig lui dit byvoorbeeld: 
“Hy is polivorm, Hy verdoesel met perspektiewe wat in perspektiewe / wegraak.” Die konsep 
“God” word nêrens in die gedig herhaal nie. Die “insinjes” lei tot geen enkelvoudige begripsom-
lyning nie. Daar is wel verwysings in die gedig by wyse van ’n menslike voornaam – Hy/Hom. 



510

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

So ’n gesuggereerde vergelyking word egter onmiddellik gekanselleer deur die versreëls: “Met 
sy eie maaksels onvergelykbaar / moet ons Hom na elke onvermoeide begin weer laat vaar”. Die 
naaste omskrywing in die gedig van die inhoud van dié “insinjes”, is die frase: “In my insien / is 
van Hom iets van ’n vermoede in…,” waarop volg vervlugtende “insinjes” op “insinjes”. Opval-
lend gaan dit boonop slegs om “uit die hoek van ’n bepaalde oog”, vergelykbaar met die titel van 
Cloete se bundel Uit die hoek van my oog (1998).
 Cloete se bewussyn van die Numineuse herinner aan die volgende omskrywing van Godde-
like misterie deur Derrida (In Caputo 1997:332): 

 I do not know what I love when I love my God. The secret does not enervate or paralyze us, 
but sets in motion; the secret impassions. I begin by the impossible, impassioned by the secret, 
by a passion for the impossible, in a forward repetition…producing what we repeat, keeping 
hope alive. To be in the secret does not mean you know anything. But not to know anything, 
sans voir, sans avoir, sans savoir, does not mean to drift despondently from day to day, in a 
cloud of unknowing and uncaring, but to dream – “hoping sighing dreaming” – of something 
unforseeable, unpossessable, undreamt of, unknowable, of which eye has not seen nor ear 
heard.

Die digterlike konsep “insinjes” is ook vergelykbaar met Derrida se begrip “traces”. Laasgenoemde 
word soos volg omskryf (In Caputo 1997:57):

 (The) trace is the element of undecidability, the formlessness in which determinate forms are 
inscribed, a desert place within which determinate decisions – theological or atheological – 
are made, each checked and confused by the other, each movement disturbed by a 
countermovement, so that we do not know what is taking place; in the desert one never knows 
whether what is coming is an oasis or a mirage. Prayers, laws, constitutions, works of art, all 
of our theologies and atheologies, are so many markings, confi gurations inscribed in the fl ux, 
so many fi gures carved in the shifting sands of the desert, so many ways of making our way 
through an aporia.

Veelseggend in die lig hiervan is Cloete se deurlopende digterlike ontginnings van woestyne – 
sand- sowel as yswoestyne. Die gedig “Kaal” (1992:20) toon so ’n verwantskap:

 Die landskappe van weligheid en groen
 gee afdoende. Die verbeelding
 hou van self doen.

 Die dele wat kaal is en oop
 laat die op soek gaan loop.
 Die woestyn is ’n digterlike speelding

 “’n Onvoltooide Naam” is eweneens vir dié digter by uitnemendheid “’n digterlike speelding”. 
Van so ’n “Insinje” skryf Cloete in die gedig “woestyne” (1986:95):

 Syne
 is die wysheid van woestyne



511

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Die gedig eindig met die reëls:

 dit is wysheid
 sonder oumansbaard en stywe grysheid

Langs dié omweg is probeer om die problematiek van die betrokke analitiese verkenning te omlyn. 
Elke “insinje” in die Cloete-oeuvre vorm ’n netwerk “insinjes” wat nie simplisties isoleerbaar, 
en dus defi nieerbaar is nie, vanweë ’n oratoriese vervlegtheid van partiture. Robert Pinsky (In 
Rosenberg 1987:151), digter en literêre teoretikus, tipeer na aanleiding van sy leesverslag van die 
Jesaja-geskrif, toepaslik poësie as “a stretching of the imagination to enable it for the dimensions 
of actual knowledge”. 
 Die vraag is: waarom dié hardnekkige “ín-loer” – die genoemde gedig (“Insinjes”) verwys 
byvoorbeeld na “ons loergier”? Simbolies gesproke (Chetwynd 1982:138) impliseer dit: “Be-
yond the appearances lay the quintessences”. Deel van dié ondersoek is ’n poging om vas te stel: 
watter wesentlikhede of essensies in Cloete se digterlike speurtog na “die aanwesigheid van die 
afwesigheid” (1986:81), soos dié Goddelike sweem onder andere getipeer word, vind gestalte 
in sy poësie en deur watter middele of strategieë word dit bewerkstellig? Vergelykenderwys stel 
Richard Kearney (2001: 101) in sy publikasie, “The God who may be”, die vraag: “How do we 
describe the infi nite May-be? What metaphors or fi gures, what images or intimations from our 
religious or philosophical heritages might we deploy to speak of this unspeakable enigma?” 
Cloete se verkennings oorskry grense. In die gedig “beduimelaars” (1989:145) waarin nogeens 
die menslike verstaansdrang getipeer word met die versreël: “ons probeer / om die skepping te 
klassifi seer” met verwysings na verskillende tekensisteme en vakgebiede, eindig die gedig met die 
slotsom: “in die leemtes ontsnap / Iets Groots alle taal en wetenskap”. Die hoofl etters suggereer 
’n rangorde van Onnoembaarheid teenoor alle ander moontlike vorms van kodering en klassifi se-
ring. Vir Cloete is die uitkoms hiervan die verbeelding, waarvan Einstein (In Calaprice 2000:10) 
beweer het: “Imagination is more important than knowledge. For knowledge is limited, whereas 
imagination embraces the entire world, stimulating progress, giving birth to evolution”. Valéry 
(1958:73) verwoord die digterlike strategie van hierdie soort wisselwerking soos volg: “Between 
Voice and Thought, between Thought and Voice, between Presence and Absence, oscillates the 
poetic pendulum”. In “geront-denker” (2007:71) lui Cloete se weergawe soortgelyk:

 daar is nog tyd om naasaan
 rustiger as in die voorportaal van verstaan
 digterlik in die agterkamer
 van die verbeelding knus te suf

GEYKTE KONSEPTUALISERINGS VAN ’N GODSBEGRIP OMGEKEER

Cloete bevraagteken op verskillende maniere geykte godsdienstigheid, dikwels deur gebruikma-
king van parodie. Hutcheon (1985:2) se tipering van die funksie van parodie as “one of the major 
forms of self-refl exivity; … a form of inter-art discourse”, is in dié verband toepaslik. 
 In die gedig “verlore seun” (1989: 95 – vergelyk ook “Fragment” in 1985:32) na aanleiding 
van die gelykenis in Lukas (15:11-32), word die slotstrofes van dié Skrifgedeelte gedramatiseer 
en eietyds gekontekstualiseer:



512

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 die masker van die streng oumansgesig
 met die wattebaard van die valsismes
 het ek jeugdig wys en eiewys opgelig
 en die blosende rosige Vaderkrismis

 deurgekyk en tóé het ek pleks
 van my behoorlik te bekeer
 my oorgegee aan alruin en seks
 en dáárlangs aangeland by die Here

Tradisionele voorstellings van ’n gestrenge Vadergod met drakoniese reëls vir sy kinders word 
gekarikaturiseer. Daarnaas word dié bekende Bybelse verhaal ironies gedekonstrueer deur ’n awe-
regse interpretasie van die “bekering” van die gewaande “verlore seun”. Nie wettisisme nie maar 
libertinisme het die seun se terugkeer na die “Here” verseker, volgens die gedig. Desgelyks word 
onbehaaglike Sondagvierings ontmasker wat voorgee om ter ere van ’n Goddelike wet nagekom 
te word in die gedig “Sunday blues” (1989:177). Die gedig lui soos volg:

 Die gedwonge rus van die Sondag is wreed
 vir die ná-denkendes. Die brood in hulle mond
 wat hulle verdien in die weeklikse sweet
 van hulle aangesig dié hou hulle gesond –
 en baie ander wat tog van U weet

 hulle vir wie U van die almanak afhang
 rusdink hulle morbied en melancholies
 aan U op die sabbat en hulle verlang
 terug na die kantoor en fabriek en verkies
 die potlood, die passer en tang.

’n Ondeurdagte en onbetrokke navolg van godsdienstige gebruike word gestel teenoor ’n alterna-
tiewe dink oor die “Voortstuwende” wat “in sy rus”, ironies, onagterhaalbaar bly. Daarmee word die 
oënskynlik “beter keuse” opnuut gerelativeer. Dit bring onvermydelik ’n sekere on-rus mee:

 Laat ons suksessief dink aan U,
 soos asemhaling, aaneen, onafskeibaar,
 U wat selfs in u rus bly voortstu
 sewe maal sewe dae, U wat onbedaar
 bly pols, soos ’n hart se klop kontinu. 

Die eietydse alomgenieter met sy “shifting identity” (1998:44,45) wat moeiteloos met ’n sekulêre 
(en by implikasie hanteerbare) God kan assosieer, word opnuut geparodieer: “Genot, genot. Genot” 
(volgens eie defi nisie) “is ’n gawe van God”. Simplisties is dus ook die handhawing van voordelige 
verhoudings met “Hom”. Genoemde gedig vervolg hierop: “Wie kan eet en geniet sonder Hom? 
Daarom / het ek Sondae in sy goeie Boekies gekom”. Hiermee word die genoemde “libertinisme” 
as deurgang na God weer gedekonstrueer. Ook die gedig “t.s.v.” (1998:37) dramatiseer die reali-
sering van agterhaalde Godspersepsies in die volgende versreëls: “…om ons self te kan lees / en 



513

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

bewus te wees van ons bewus wees. // toe het ons die Maker se maaksels begin inhaal / deur uit 
te haal:…”. Dit lei tot gelykmakende hanteerbaarheid van ’n Godsbegrip wat eertyds kon perke 
opdring aan ’n inkompetente mens. Dit word soos volg weergegee in dieselfde gedig:

 adam 111 met sy hoeveelste eva pluk
 mandjiesvol appels in eden, ruk
 handuit en gaan op loop

 en word wysneus, sy elektronmikroskoop
 maak God se kleinste geheimpies oorgroot oop
 tot Hy Homself ontdek
 in ons oë oopgevlek

 ons veerligte weet
 kan met sy gewiglose skaaltjie
 die massa van die skepping meet
 tot die kommakommaste desimaaltjie. 

Telkens lei die gelykmakings tot ’n relativering van geykte lees- of verstaansprosesse. Dat dit 
hier gaan om ’n parodiëring van die publieke trivialisering van ’n Bomenslike konsep, blyk uit 
die kontrastering in ’n enkele strofe van dié gedig waarin “hulle wat min is” en “proe-proe stadig 
(leef)”, gestel word teenoor dié “wat baie is” en “hunker na alles en nog wat”. Betekenisvol in 
dié verband is Hutcheon (1985:6) se verwysing na “parodie” as “repetition with critical distance, 
which marks difference rather than similarity”. Daarnaas wys sy (1985:28) daarop: “All parody 
is overtly hybrid and double-voiced”. In dié geval sou afgelei kon word dat dit nie slegs sosiale 
godsdienstige waninterpretasies aan die kaak stel nie. Dit dekonstrueer terselfdertyd ’n bepaalde 
gangbare Godsbegrip. Cloete (1989:44) se tipering van die funksie van die poësie is in dié ver-
band insiggewend:

 die kosbaarste poësie
 –  dit is ’n ander haglike
 soort oorloop – is vir die parodie
 vatbaar en grens aan die belaglike

ROL VAN ’N TEODISEE

As daar ’n aspek is van aardse bestaan wat gelowiges en ongelowiges desgelyks konfronteer, is 
dit die vraag na die bestaan en sin van lyding en rampe. Cloete se oeuvre lewer uiteenlopende 
voorbeelde op van hierdie soeke na ’n geloofwaardige teodisee – dit wil sê rekenskap van die pro-
blematiek aangaande die versoenbaarheid van die bestaan van die kwaad met ’n God van liefde. 
Volgens die gedig “brein 1” (1985:43) skiet die menslike intellek te kort wanneer dit gekonfronteer 
word met die omvang van menslike paradokse:

 die brein
 is vir wat die groot soma
 in ’n gedyende lydingstyd moet verdra
 jammerlik te power klein
 om dit gedurende om dit agterna



514

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 in sy oormag te meet
 dis vir hom te erg
 die brein verdwerg
 en ontweet
 om die verskrompelde bindweefsel op te berg

Betekenisvol in die gedig is die deurgaanse gebruik van klein letters wat ’n gelykmakingsproses 
suggereer. In die oorkoepelende “soma” (liggaam) word gelowiges en ongelowiges, ryk, arm, genie 
en idioot gelykmatig intellektueel impotent voor dié enigma. Volkome ingekeer op die self is die 
uitdrukking van lyding in die eerste strofe van die gedig “outo-immunisering” (1985:108):

 die lyding skei ’n straling af
 afoties diep in die liggaam ’n teengif
 wat die agonie in die donker bestraf

Die erkenning van ’n Opperheer bring geen gemoedsrus by die “uitlê van die lyk” (1985:89) met 
’n leeftyd se verwondings aan nie. Dié betrokke gedig eindig, soos alle vrae in dié verband, as 
’n oopgelate vraag:

 …waarom is u so bedroewend onvermoeid
    onvergenoeg
 met die vorme wat u so eenmalig en slim saamvoeg

In Cloete se oeuvre is daar voortdurende konfrontasie met gerusstellende godsdienstige aannames. 
Word ’n Kunstenaar in die Skepper erken, is hy niks minder nie as “die afranselende kunstenaar” 
wat mens en natuur na sy willekeur vorm terwyl “Hy self onsigbaar (bly)” (1985:38). Die lydende 
mens is ironies, “idiomatiek” “sy eetstuk”. In die betrokke gedig word dit, oënskynlik gevoelloos, 
tot uiterste gevoer in die volgende strofe (1985:31):

 hy eet my meer en meer
 hy eet my seer
 op sy brood
 smeer hy my hy smeer
 my hy eet my dood

Die deureen loop van sinskonstruksie en versreëls suggereer die onsigbare oorgange tussen pyn 
en genade. Dit word verder beklemtoon deur die ironiese rym van “brood” en “dood”.
 Die kunstenaar Michelangelo met sy voorstelling van Adam se ontwaking in die Sixtynse 
kapel, weet hoe om “Hom voor te stel” in sy oënskynlik paradoksale verskynings. Waar “Sy vinger 
Adam met die skrikoë aanraak,” word dit “saam met die bondelende wind” en “baie vorme van 
die pyn” in gebind “in die wolk van sy kleed”, volgens die gedig “Michelangelo: Geboorte van 
Adam” (1998:34). Die problematiese versoenbaarheid van ’n God van liefde met die pynlikste 
lewenservarings word ook in verskillende gedigte geproblematiseer deur middel van die Bybelse 
job-metafoor (vgl. die gedig “job die tweede” (1985:47):

 u laat my speel
 met u en deel
 u wonders mee
 maar u liefde het twee



515

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 kante    kan afknou
 of in liefde vashou
 en moet my op my plek
 sit as ek
 my laat begaan
 te na aan u    u slaan
 my as ek hardekwas
 teenoor u was
 hok    my gaan u rateltaai
 nog om u pinkie pynlik draai

Ook in dié gedig is die gelykmakende proses van kleinlettertipe opvallend. Dit mag hier tekenend 
wees van ’n mensperspektief – die afskaling van ’n Gans Andere tot menslike begripsvermoë, 
wat in die twee slotreëls tragies gefnuik word. Selfs die Goddelike metaforiese “pinkie” is ’n 
vernietigende pynskroef.
 Die Christelike kanon draai geen doekies om voobeelde van dié God “wat in sy liefde so swyg 
/ dat ons dit kan hoor” (1985:103) nie. Identifi sering met die selfs spreekwoordelike Job is geen 
fi nale weerstand wanneer die aanwesigheid van ’n oorweldigende “liggaamlose gees” geregistreer 
word, “maar met ’n duim kragtig soos God” nie. In laasgenoemde gedig (1982:32) bied hierdie 
obsederende personifi kasie eerder onrus as insig. Dit eindig met die volgende versreëls:

 Sonder dat ek na hom kon kyk
 hy had geen hare geen beendere geen vlees
 weet ek soos ’n mot
 druk hy jou beduimelend dood    weet ek hoe lyk
 hy presies    hoe hy jou dop
 hou    Ek moet ophou luister na Job
 se gefl uister    Job hou op    hou op

Ondanks die ongelyke konfrontasies met ’n gerealiseerde Bomenslike Skepper-Onderhouer, bly 
die spreker in talle gedigte ’n strydvaardige wat verwond bly uitdaag – selfs met die onafwend-
baarheid (maar sinneloosheid) van die fi nale dood voor oë. Die gedig “somnambule” (1985:57) 
begin met die volgende strofe:

 ek die bedrieglike klein oor
 kan van ent tot ent
 van kontinent tot kontinent
 die groot fl uister afhoor

 daar is ’n onvermoeide ghong
 wat onuitputlik
 die tyd aanhits en aftik
 … 

Die antwoord van die bedreigde menskant is: “hulle wil met bevreesde lewenslus // die dood 
besweer wil met soet bedrog / soet koïties stuiptrekkend / ’n verweer wees teen die skrikwekkend 
/ gedempte gedrog.” Dit is asof die opvallende stuwende erotiek in Cloete se oeuvre deurgaans 
opponeer én sinkroniseer met ’n ambivalente kosmiese stuwingsdrang waarin hy meegevoer word. 



516

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Die bostaande gedig eindig met die volgende ateïstiese kakofonie:

 ek sê wreed wat ek weet
 die parendes boor
 mekaar doof in die oor
 en gil vervaard vergeet vergeet

 maar ek is die onverskrokke uitprater
 wat snags deur die strate loop
 en al die beskermende bloed
 van die deurposte af kalfater

 die dag wil dit oordawer    uitdender
 die nag maak dit infrasonies stil
 maar ek die groot gil
 het ’n kontinue megasender

 my tong sit hulle agterna
 ek sal hulle uit hul inslaap
 tot ’n fi nale suurstofgaap
 uitmunch    uitgoya

Die veronderstelde vertroostende profesie van die versoenende bloed van ’n Lam van God wat tot 
redding kon dien vir Israel (let wel, die spreekwoordelike “volk van God” – vgl. Eks. 12:13) met 
die slag van hulle paaslam en die smeer van die bloed aan hulle deurposte ten einde die doodsen-
gel weg te wys, word reeds óór-skrééu in ’n futiele niet in die demonstratiewe uitbeeldings van 
kunstenaars soos Munch en Goya.

EGGO’S VAN GODSVOORSTELLINGS

In die gedig “Met kleur en geur” (1982:83) waarin die andersheid en uiteindelike eendersheid 
(“hulle nekrobiotiese geur”) van die menslike ras gejukstaponeer word, word onder andere verwys 
na die mens se “jaloers” “waak … oor hulle eie gode”. Cirlot (1982:XV) omskryf ’n universele 
“digterlike simbool” soos wat deur Cloete in sy poësie verreken word, soos volg: 

 …the ‘psychic fact “God” is a collective archetype, a psychic existent, which must not in 
itself be confused with the concept of a metaphysical God. The existence of the archetype 
(that is of the symbol) neither postulates a God, nor does it deny that he exists; yet although 
this is, strictly speaking, unquestionable, it must surely be agreed – if only in theory – that 
the universality of an archetype affi rms rather than denies the reality of the principle. 

In die lig hiervan is die titel van Cloete se reeks gedigte “Eggo’s” (Literator 29(2):202-206), wat 
die Egiptiese Akhenaton se “Hymn to Aton” jukstaponeer met ’n reeks omdigtings van Psalms uit 
die Joodse kanon, insiggewend. Cloete herken “eggos” van hierdie onuitsêbare Wete of Vermoede 
as gevolg waarvan die mens in verskillende tye en op verskillende plekke op uiteenlopende én 
gelykluidende wyses daaraan uitdrukking probeer gee het. Teoreties beteken dit die verkenning 
van analogieë of funksionele ooreenkomste (Van Gorp 1986:203) in ’n universele verskynsel. 
In die gedigte wat Cloete jukstaponeer uit die Egiptiese en die Joodse tradisies onderskeidelik, 



517

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

verwoord hy hierdie soortgelyke verwonderings soos volg in die gedig “[Vagebond2]” (Literator 
29(2):205):

 …elke oggend staan ek op en elke keer
 is dit ’n avontuur
    derduisend jaar
 skei my van daardie jood en voor hom dié egiptenaar…

 tog is dit dieselfde bruidegom
 wat soggens uit die ooste se slaapkamer kom

Die gedig eindig soos volg:

 dieselfde horlosie van die maan en son se lig
   laat mense gesamentlik vir die Omvattende Gesig

 lofl iedere sing

 tienduisend kilometer en derduisend jaar
 skei my van daardie jood en dié egiptenaar

 desondanks is dit dieselfde son
 waaronder ek sit knus
 in God se bakhand doodgerus

 met jonger Dawid en veel ouer Achnaton 

Die gedateerdheid van talle menslike pogings tot voorstellings van die Numineuse word eweneens 
verdig. In “Grieke vandag” (1982:35) dien die Grieke as eksemplaar van ’n indrukwekkende 
kultuur wat desondanks hulle godsvoorstellings ontgroei het. Dié gedig wat gebruik maak van 
ironie lui soos volg:

 Hulle konings van goddelike geboorte
 en oorvloed gode self het hulle eeue gelede
 reeds in die steek gelaat. Gouer as sekere soorte
 lewensmoeë plante of diere het van hulle selfs hele stede

 uitgesterf. Hulle hemele is tot museums geruïneer
 …

Van die olmec-god uit die Olmec kultuur rondom die Golf van Mexico uit die tydperk 1200–400 
v.C. is reuse steenkoppe van 3 meter hoog opgerig. Die gedig met die titel “olmec-god” (1998:31) 
eindig met die versreëls:

 asof boorwurms dit vol gaatjies gevreet het. alewig
 is die babatiergod aan menslike pokpiep onderhewig.

Weer eens is dit die ironiese wending in dié twee laaste versreëls wat kommentariërend funk-
sioneer. Die “Ewige” word ironies vermenslik deur middel van ’n verweerbare en ontsierende 
infantiele metafoor.



518

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Die “borobodoer” (1998:31), eweneens die titel van ’n gedig, is ’n antieke bergtempel wat in 
Java gebou is gedurende die tweede helfte van die 8ste eeu v.C. Dié gedig eindig, kontrasterend, 
met die volgende versreëls van verrukking:

 die menigvoud bouers het elkeen
 sorgvuldig en perfek sy steen
 gekap en gelê in een dig
 gepakte stuk
 enkele insig
 en geluk. 

In dié geval funksioneer die boukunswerk metafories op verskillende vlakke en nie enkelvoudig 
eksemplaries nie. 
 Die menslike vergryp aan godsdiens word gedramatiseer en geïroniseer in die gedig “geel-
perdridder” (1998:26). Dit geld by uitnemendheid politieke en militêre operasies. Die vernietigende 
pad van die Mongoolse vegters onder die legendariese Ghengis Kahn is ironies gerugsteun deur 
vroulike gebede om liefde en vrede. Dit word soos volg verwoord in die genoemde gedig:

 vroue en vroue-kore
 bid vir liefde en vrede
 by kerse sonore
 gebede.

Later egter volg dit:

 laag teen die hemel se skerm
 op die dun balk van die horison
 ry ’n geel vlammende man ferm

 met ’n groot baard, fallus en vuis

 hy trap op kerke en museums, argiewe, intieme huise
 en al sy voorgangers se wit houtkruise.

VRAAGSTELLING NA AANLEIDING VAN “DIE NIKS” AGTER EVOLUSIE EN DIE 
BIG BANG

Cloete se prominente digterlike procédé van vraagstelling in talle gedigte waarin vrae na oor-
sprong, voorkoms en bestemming ter sprake kom, kan verantwoord word teen die agtergrond van 
’n religieuse bewussyn wat nietemin onomvatbaar verwikkeld is. In die speelse gedig “seeperdjie” 
(2007:25) word onder andere verwys na “’n gekoekte heelal / wat gebore is uit één enkele klein 
knal”. So ’n waarneming gee aanleiding tot universele sleutelvrae wat dikwels in ’n gedig met 
humor verdig word. Einstein (In Calaprice 2000:211) het beweer: “What is the meaning of hu-
man life, or for that matter, of the life of any creature? To know an answer to this question means 
to be religious.”
 Die gedig “eier” (2007:10) wat soos volg begin, gee ’n aanduiding van Cloete se kosmiese 
ingesteldheid:



519

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 daar was net een eier en dié was vol kuit

 my ongevormde klomp was ingesluit
 saam met Dawid saam met Hawking en Pandora

 my duimdruk was aan my duime ingebroei

 daar was sonder ’n vantevore net ’n agterna
 wat uitdy en groei 

Dié gedig betrek die teorie van die “kosmiese eier” wat soos volg beskryf word (Ilson 1984:1802): 
“The prevailing scientifi c belief is that all the matter in the Universe came into existence when a 
‘primeval atom’ (or ‘cosmic egg’) exploded at a defi nite moment more than 15,000 million years 
ago”. Cloete verken deur dié gedig ’n wetenskaplike verantwoording van skepping, wat nietemin 
mities ingeklee word. Dit is met misterie gevul want spoedig lui dit in die gedig:

 …
 dié spul
 dié eier is uit die leë lug
 gelê met steierende geheime chaos gevul
 deur partenogenese sonder hom tot barstens bevrug

In die bogenoemde tweede strofe word verwys na Dawid, Hawking en Pandora as soortgenote in 
die kosmiese bevalling. Dit kan gelees word as verteenwoordigend van religieuse, wetenskaplike 
en mitologiese verwante naas die digterlike gene van die spreker. Uit dié ontledende kyk na ’n 
verbysterende heelal waarvan laasgenoemde deel is, volg die verantwoording van die omvang van 
die digterlike verkenning oor die volle spektrum, saamgevat in die slotstrofes van die gedig:

 …..my eie dood was reeds ingebroei

 my uilekyk 360 grade alkant toe en oor my rug
 nag-in my tru-loer my tas-tas agteruit
 van duskant af na die oorsprong van die eier terug
 my kriewelgier na wetensnap vorentoe vooruit
 was in die sagopoeding ingesluit

 en met ’n mespunt Mefi sto
 wat roosmaryn en nastergal glo

 ek steier uit dié eier
 uit dié eier vol saamgetroste eiers steier
 ek vol geboortevreugde ’n nat kale kuiken onvas
 met my oopgesperde donsvlerke kieriedunbeen
 barre toon op ’n brandende aarde tas-tas
 met my dun gesig teen ’n ver gloeiende lig
 deur jellies en jellies kuit na ’n glibberige daarheen 
 wat bestaan het voor dit waar was 



520

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Wat uit dié versreëls duidelik word, is eerstens die onkeerbare stimulus van ’n “geboortevreugde”. 
Dit word egter getemper deur die beeld van komiese weerloosheid — “’n nat kale kuiken onvas 
/ met my oopgesperde donsvlerke kieriedunbeen” wat “met dun gesig teen ’n ver gloeiende lig” 
probeer inkyk. Teen hierdie agtergrond is Cloete se gebruikmaking van anafora ’n verantwoorde 
strategie wat uitdrukking gee aan die besef van ’n oop heelal waarin die ontoereikendheid van 
elke vraagstelling herhaaldelik opduik. Vergelyk in dié verband die slotreëls van die gedig “jam-
mer” (1998:23):

 op my linkersy
 my knieë opgetrek
 teen my ken lê ek

 so, van my vooroorgevalle kruin af deur my nek
 en geboë skouers en rug tot by die hak geteken
 soos ’n fetus het ’n vraagteken
 met my afgereken.

Die digter se volwasse “heilige nuuskierigheid” is in die konteks van ’n uitdyende heelal dié van 
’n nuuskierige kind met sy tref en mis vrae.

HERHALENDE PATRONE IN UITEENLOPENDE KONTEKSTE

Vir dié digter is die drang na verstaan, weergegee deur die saamgestelde begrip “wetensnap”, 
vervleg met ’n verkenning van wetenskap en ’n religieuse bewussyn. In die reeks gedigte met die 
opskrif “nasa en agterplaas” (2007:123), word NASA se ruimtelike verkenning gejukstaponeer 
met ’n aardse en plaaslike genieting en herkenning van soortgelyke wonders. In die gedig “mikro-
skoop” van dié reeks lui dit:

 ’n knypie grond ’n druppel water loop
 van lewe oor onder my mikroskoop

In die gedig “verkyker” (2007:124) in dieselfde reeks, is die tollende planete binne bereik van 
die aardse oog in die waarneming van aardse verskynsels.

 dan sien ek die jagluiperd rol die kolle
 op haar heupe as sy jag
 tot sirkels wat wiel met die prag
 van planete wat rasend om die son tol 

Die verskynsel van “insinjes” of herhalende patrone in uiteenlopende kontekste word deurgaans 
in dié oeuvre onder oë gebring en digterlik gevier. Dit raak van die miniskule tot die kosmiese. 
Cloete verdig dit tot herhalende vraagstelling wat vanuit menslike gesigshoek, agter elke ver-
skynsel skuil. Teoreties kan dit herlei word na die taalverskynsel “anafora” (van Grieks anaphora: 
“a carrying up or back” – Preminger 1993:73). Volgens Van Gorp (1986:22) is dit ’n stylmiddel 
om enersyds “de symmetrie van de zinsbou te bevorderen of om meer nadruk te leggen”. Daarnaas 
dien anaforiese gebruik, volgens Van Gorp, as bindmiddel wat essensieel is vir die samehang van 
’n teks. Dié stylmiddel kan dus inderdaad as metafoor funksioneer van die onoorsigtelikheid van 



521

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

die “onvoltooide Naam”. Deur middel van die gedig word dit tot samehang omgedig. ’n Gedig wat 
uitnemend ’n voorbeeld is van die wyse waarop Cloete hierdie strategie gebruik in verband met 
die Godsbegrip, is die gedig “Tristetrahedronis” (1989:160) wat in ’n vroeër artikel (Robinson, 
Scriptura 63, 1997: 491-507) ontgin is. 
 Anaphora (Preminger 1993:73) word gebruik as stylmiddel in gedigte van verskillende kulture, 
waar die herhaalde begrippe of frases enersyds die reël op die voorgrond plaas maar andersyds 
ook die geheel van numeriese opvolging markeer. Dit word veral gebruik in religieuse of gewyde 
poësie waar dit ’n uitdrukking is van ’n ekstatiese toestand. Dit is ’n bekende stylmiddel in die 
Ou-Testamentiese kanon. Dit plaas metriese en sintaktiese raamwerke in verhouding tot mekaar. 
Berlin (1985:140) wys in dié verband toepaslik daarop: 

 Parallel elements (words, sounds, grammatical constructions etc.) are linguistically equivalent 
in some way. However, in addition to the equivalence that underlies all forms of parallelism 
there is often a contrast. For after all, equivalent elements are not identical, and their look of 
identity – i.e. their difference – shows up all the more clearly when they are placed in 
contiguity.

Die voorkoms van die soortgelyke procédé in Cloete se oeuvre vra om noukeuriger analise as wat 
binne die bestek van ’n oorsigtelike artikel gedoen kan word.
 ’n Gedig wat in dié verband as illustrasie kan dien, is “Wie, Moses?”, veelseggend in die 
bundel Uit die hoek van my oog (1998:87). Dit is betekenisvol dat die repeterende vrae in dié gedig 
gerig word aan Moses wat, volgens die Ou-Testamentiese Kanon, die Wette in klip van die “God 
sonder Naam” aan die mense moes oordra. Die Skrifgedeelte wat as motto by die gedig gebruik 
word, is Deut.34:7 wat in die 1953-vertaling lui: “sy oog was nie verswak nie”. Dit impliseer 
heldersiendheid. Die gedig lui soos volg:

 Die monargskoenlappers reël hulle lugverkeer
 sonder die amerikaanse toringbeheer.

 Wie het hulle dit geleer?

 Wie het die visse se honger so oulik opgelos?
 hulle swem in hulle kos.

 Wie het die reuse-nautilusse, vra,
 bo na die Himalaja gedra?

 Wie is aangestel
 om die stuifmeeldrade van elke lelie perfek
 te plaas en die regte getal reg uit te tel
 en die ses kolletjies op die ladybird op die regte plek?

 Wie het die stomme olifant
 geleer sedert die tyd van die mammoet
 en mastodont om te groet
 met die ivoor van sy tand,
 sy sterthare en dik sool van sy voet?
 



522

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Wie het die duiwelse duwweltjie so slim ontwerp:
 hoe hy ook al lê, hy is skerp.

 Wie het die eierdop geleer
 om te ventileer?

 en die talle besonderhede in so ’n teveel
 dat my oog breek en in stafi es verdeel
 360 grade skeel.
 
Hierdie gedig sluit aan by die genoemde gedig “eier” in die bundel Heilige nuuskierigheid 
(2007:10) waarin ’n “uilekyk 360 grade alkant toe” ’n omvattende ontdekkingsreis deur tyd, 
voortyd en tydloosheid impliseer. 

DIE “ONTSTAANSROMMEL OP DIE SMIDSWINKELWERF” EN EVOLUSIE

In Cloete se oeuvre word godsdienste, naas die wetenskap, die kuns, argeologie, paleontologie, 
tegnologie, selfs eietydse kultusfi gure en -programme, aan vergelykbare digterlike dekodering 
en omdigting onderwerp. Terwyl dit enersyds lei tot analitiese ontginning, lei dit andersyds tot 
verskillende vorme van repliek, dikwels óf as parodie óf by wyse van onthullende jukstaponering. 
Wanneer dit in die gedig “ubiquiteit” (1986:133) byvoorbeeld lui: “ons móét ook luister / hoe Hy 
déúr die ghoerasing // van die mondaine moerige Madonna fl uister”, is dit duidelik dat “insinjes” 
’n alomtoepasbare betekenisveld dek. Die godsdienstige ondersoeker sou ’n wenkbrou kon lig 
oor die feit dat “die mondaine moerige Madonna” (ook) ’n “verpligte” ontdekkingsterrein is op 
soek na die indrukwekkende Ou-Testamentiese Wese met die ontwykende naam. 
 Evolusie hanteer vergelykbare vraagstelling na oorsprong en bestemmings as die vele “taai-
logieë”(’n nuutskepping in bogenoemde gedig 1986:134), wat verwys na “kennis” met verskillende 
aansprake. Ook agter evolusie verduister vrae ’n fi nale deurbrekende Lig, soos dit verwoord word 
in die gedig “vleis” (2007:15):

 ons sien die Dat en die Wat    Hóé
 wolk van ’n anderkant af ons toe
 met donkernewel waarin geheime uitbroei… 

’n Voorbeeld hiervan is die gedig “paleontologie” (1998:27) wat ironiese kommentaar lewer op 
onbewaarde karakter (abstrakte) eienskappe van die ver “gevorderde” mensspesie wat teenstrydig 
die rekonstruksie van die oervorme stuur. Dié gedig lui soos volg:

 ons het slegs ’n toontjie van sy voet
 en konstrueer die res reusagtig en wreed
 sekuur volgens wat ons vermoed
 of presies van onsself weet

Veelseggend neem die konsep “vermoed”, wat in die gedig onvoltooidheid suggereer, ’n tus-
senposisie tussen “rekonstrueer…sekuur” en “presies… weet” in, wat voltooidheid en sekerheid 
impliseer. Aan die hand van die kortstondige menslike lewensiklus word, eweneens ironies, 
gewys op ’n teenstrydige “devolusie” in dié superspesie, in die gedig met dié titel (1998:22) wat 
soos volg lui:



523

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 die premie wat ek betaal
 omdat kop en skouers boontoe gerig
 ek vertikaal
 mag asemhaal

 is ’n nat gesig,
 swak fokus, bak bene, krom rug

 die aap groei in my terug
 
Die betekenisvolle gebruik van kleinletters wat hierargieë relativeer, is opvallend in dié gedigte. 
Die gedig met die veelseggende titel “retoriese vraag” (2007:74) verwoord die futiliteit van mens-
like konstrukte met sy vele hiate. Dit eindig soos volg:

 die mensdom in sy groot totaal
 is sommer net ’n stoffi e in dié skaal
 hul teleskope saam is te gering 
 om Iets ’n ietsie naderby te bring

 daar’s geen verbeelding of gelykenis
 vir wat so groots so handig is
 geen smit se goudsmeegod
 geen mens se weet en droom wat vrot

Opvallend is die enkele hoofl etter in die hele gedig in die woord “Iets” – steeds egter “enige on-
bepaalde of ongenoemde saak” (volgens WAT IV 1972:487) maar desondanks ’n moontlikheid 
met hiërargie.
 In aansluiting hierby lewer die gedig: “toegedig aan Alfred R. Wallace” (1998:55) kommentaar 
op hierdie gehaplograveerde “Iets” in die evolusie teorie. In verband met Wallace word soos volg 
gewys op sy standpunt in verband met evolusie (In Brittanica 23 1963:303): 

 British naturalist famous for his joint communication with Darwin on the origin of species 
by natural selection….Wallace differed from Darwin on certain points. Two essays contend 
that man has not, like the other animals, been produced by the unaided operation of natural 
selection, but that other forces have also been in operation. Here may be seen Wallace’s 
conviction on the subject of spiritualism. 

Verder toepaslik as agtergrond vir die Cloete-gedig is die volgende:

 Wallace also alluded to the resemblance of animals, and more especially of insects, to their 
surroundings, and pointed out that “those races having colours best adapted to concealment 
from their enemies would inevitably survive the longest”.

Die genoemde gedig (1998:55) lui soos volg:

 ek het die verliefde paradysvoëlmannetjie afgeloer.
 my hart het gewoerwoer en getamboer.
 ek het fl ou hom sien wals
 met ’n reënboogkrawat om sy hals.



524

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 bloed het deur my are gepols.
 ek het ’n vlammende vlam
 gesien in sy verekam.

 met sy akrobatieke dans
 het hy my iets van die Here
 iets vol kleur laat sien van die trans
 van die God van die choreografi e van vere.

Die wonder van kleurskakerings, waarna veelseggend verwys word in die gedig “Insinjes” 
(1992:32) — vergelyk ook die afdeling “Uur van Purkinje” (1992:83) — wat in die evolusiever-
haal onverrekenbaar bly, is vir die digterlike oog “daagliks ’n heilige onderneming”. Dit word 
’n persoonlike religieuse ervaring van ’n eiesoortige genadeteken naas die tradisionele water, 
brood en wyn.
 Neem die digter ’n landskap waar “(daar waar gletsers geloop het) maar waar (daar ruwe 
berge opstoot), be-teken dit “’n onvoltooide begin…// in afwagting”. Dié gedig (1998:77) eindig 
met die versreëls:

 asof niks hier nog klaar gekreuk
 klaar geplooi en gefrommel
 en klaar afgerond
 is nie lê die onstaansrommel
 op die smidswinkelwerf rond

Nie slegs die ooplatings van ’n konsekwente waarvandaan van die evolusie word ontgin nie. 
Volgens dié gedig is ook die “waarheen” onafgerond.
 Selfs die asemrowende vermoëns van die eietydse tegnologie raak nog nie die hiate, waarvan 
die uitkoms van die evolusie een aspek is, baas nie. Die ontoereikendheid van die evolusie as 
fi nale “oplossing” vir ’n volledige skeppingsverhaal word in die gedig “Opgrawing by Kurion” 
(1989:82) soos volg verwerk:

 Voor die wil van die aarde
 as die aarde hom reg wil skommel
 is bloed en staal van nul en gener waarde…
 Ons krap in die rommel

 ons weet dit is hopeloos om te vra
 aan die puin en beentjies,
 die artefakte en kakebene ly aan amnesia.
 Daar lê tussen die skelette dobbelsteentjies

 vir een of ander spel.
 Ons wil weet, sit bymekaar,
 ons wil graag dat hulle vertel,
 ons rekonstrueer met ’n rekenaar.

 Die mure hang skeef
 die kruike is gebreek.
 So het hulle, lyk dit, geleef.
 Ons sien ’n haarspeld deur ’n skedel steek.
 



525

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Ons vroetel tussen puin en skelet
 soos ’n span wat 16 eeue hopeloos te laat
 opdaag om vrou en man en kind en hond te red…
 net Apollo het sy tempel betyds verlaat

 voor dit ineenstort…
 wat het intussen van Apollo geword?
 
Die gedig impliseer dat die rekonstruksies van die paleontologie en argeologie die mitologie 
verplaas het as poging tot die daarstel van ’n Kosmologie. Apollo was die mees vereerde en mees 
gevreesde god uit die oudheid. As god – wat die betekenis van die woord ookal mag impliseer – 
het hy meer tot stand gebring onder die Grieke as menige veldheer, staatsman of geleerde. Die 
sinds die 18de eeu so bewonderde Griekse beskawing sou sonder hom nie bestaan het nie. Hy 
word gewoonlik afgebeeld as “kouros”, ’n baardlose en kragtige jong man (Ijsseling 1994:12). 
Die opskrif van die gedig sluit aan hierby, aangesien “Kurion” kan verwys na ’n koninklike mags-
sentrum (Liddell & Scott 1949:400).
 Vraagstellings na herkoms en bestemming van mens en aarde word in dié oeuvre vanuit 
uiteenlopende gesigspunte benader. Die gedig “geslagsregister” (1998:86) eindig byvoorbeeld 
soos volg:

 terloops is ek streng
 gesproke gebore uit die biekbeng
 en tersluiks word ek op stuk
 van sake ’n kreng
 soos beskrywe in die fyndruk
 deur ’n gravitasiekolk ingesluk
 
Sélf “gebore uit die Big Bang”, wetenskaplik geverifi eer, hang die vraag egter na “Die Niks agter 
die Big Bang” (1992:30) volgens die gedig met dié titel:

 Ons sit, sonder die kok self, by die maaltyd aan.
 Die argitek is onsigbaar agter die gebou. Alleen
 die lyf met die arm en been
 van die atleet is sigbaar op die renbaan,
 sonder hart en long.
 En waar is die haarveer van Hongkong?
 
Gewoon logies beredeneer, gaap daar ’n hiaat en dit is die hart van die saak! ’n Verwikkelde 
argument word met alledaagse woorde en beelde omskep tot ’n oënskynlik enkelvoudige gedig, 
wat eweneens ’n “kreatiewe intelligensie” daaragter impliseer. Die gedig “die Begin” (1992:28) 
se eerste versreëls lui veelseggend: “die omwenteling na die Begin / toe is die begin van die ver-
wondering”. Een van die gedigte wat hierby aansluit, met die titel “big bang” (1992:33), begin 
volgens die eerste strofe met die ander logiese konsekwensie – die doelwit?

 metdat die heelal sentrifugaal uitdy
3 miljoen kilometer per uur
 waarop gaan dit uitloop?



526

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 waarheen is dit op loop?
 en Einstein op ’n geboë ligstraal ry
 waar sit die Bestier?
 is die kosmos geslote of oop?

Hiernaas eindig die gedig “Entelegie” (1992:54) met die volgende menslike motivering agter 
die vraagstelling:

 ….Dit boei
 my supramenslik hoe die allerwysste wysheid ingebroei
 is in die toendragans wat sy lugverkeer
 oor ’n enorme kontinent fyn uitwerk sonder toringbeheer.
    Wat ons daarop voor het, is dat ons kan vra
 na die camera obscura agter ons kamera,
 wat afgekyk is, dat ons met ons refraktor
 probeer loer om ’n hoek
 om van die uitsluitende Faktor
 – óns wat wil weet van óns weet – uitsluitsel te soek.

Veelseggend in dié verband is die aanhaling van B. Forbes as motto voor aan die 7de afdeling van 
Met die aarde praat (1992:75): “How you start is important, but it is how you fi nish that really 
counts”. Hierna volg die reeks gedigte onder die opskrif “Telpunt” (1992:75-80) waarin kunstige 
en sportiewe liggaamsbewegings dit fi sies demonstreer.
 In pas met evolusie durf die digter dus die gedig “stamboom 3” (2007:64) eindig met die “gebed” 
in die versreëls:

 God Alchemis
 wat goud uit gas maak en ’n parkiet
 kan omtoor uit ’n akkedis
 en uit ’n aap ’n heilige leviet
 en priesters en ’n pous    God speen
 van hierdie aap in my die vis

“Vis” roep in dié verband die Griekse gebruik van dié woord as akroniem vir Christus op sowel 
as die geheime simboliese gebruik daarvan deur volgelinge van Christus (Herder 1986:77). Die 
proses van vrymaking van die aarde en die gereedmaking van ’n lewe vir ’n Hiernamaals kan 
eweneens as ’n evolusie getipeer word. Die ironie daarvan om die Christelike verlossingsleer by 
implikasie te “versoen” met die evolusieleer is ’n digterlike strategie met veel groter trefkrag as 
die vurigste godsdienstige debat.

INTERNALISERING VAN ’N BYBELSE KANON

In Cloete se oeuvre is die Christelike kanon onmiskenbaar ’n vrugbare interteks, selfs ’n grondteks, 
waarmee digterlik gespeel word. Uit die gedig “Vertelde tyd verteltyd” (1980:80) kan afgelei 
word dat Cloete dit lees as literêre tekstipe. Naas die titel word dit geïllustreer deur die begin en 
eindreëls van dié gedig:



527

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Met een verhaal is die onbegonne werk
 van sloerige millenniums laat vertel
 in een voltooide week…
 …
 …Van die dood
 van die dodo en dinosourus, van die neutron
 en proton is eers later
 vertel, van ander nog later, laasteloos later…

Die slot van die gedig impliseer die oopgelate “kanon”. 
 Die motto voor die derde afdeling van Met die aarde praat (1992:25), gee iets weer van ’n 
bestaansfunksionaliteit van bogenoemde teks. Dit is ’n aanhaling uit Eseg. 2:8; 3:1-2 wat lui: 
“…maak oop jou mond en eet wat Ek jou gee…eet wat voor jou is, eet hierdie boekrol…eet die 
boekrol wat Ek jou gee, eet jou vol…”. Rubem Alves (1990:75), Brasiliaanse fi losoof en psigo-
analis, skryf soos volg na aanleiding van die verband tussen die Goddelike Woord en eet:

 Mouth is the place of eating long before it is the place of speaking. Our original Word is a 
twin sister of food. When Ludwig Feuerbach, a professional of words, said that ‘we are what 
we eat (man ist was man isst)’ he pointed to the place where Word and fl esh make love. ‘I 
eat, therefore I am.’ Eating comes before speaking. And speaking, throughout our whole lives, 
is a form of eating.

Alves (1990:85) vervolg:

 We see the profound insight of those languages which refer to love-making as ‘eating’. Indeed, 
they are the same thing: to take the other inside, to feel his or her taste, to show, in one’s eyes, 
that the other is pleasurable…

“‘Eet” sowel as “erotiek” is twee van die deurlopende motiewe in Cloete se oeuvre wat inderdaad 
verband hou met die digterlike woord. In die gedig “Eros” (2007:23) lui die eerste twee versreëls 
byvoorbeeld: “in ons vroeë griekse selfken in eros / is ons menslikheid begryp”. Erotiek is ge-
lyksoortig ’n weg na bestaanskennis. Alves (1990:10) wys daarop: “ …words which are to be 
eaten…(is) The way of poetry”. 
 Belangrik in verband met die eet-metafoor is dat eet woordgebruik voorafgaan volgens Alves 
(1990:75): “The new born baby, even though it is an ‘infans’ – which in Latin means a dumb 
body, still before the birth of speech – already knows what the philosopher meant. The child knows 
the wisdom of eating”. Cloete (2007:136) verwoord in die gedig “tussengangers” die wysheid 
van “eet”. Dit kom ook in verskillende ander gedigte ter sprake. Dit is egter ook ’n religieuse 
daad waaraan, volgens die Christelike kanon, in die Paasmaaltyd en die Nagmaal uitdrukking 
gegee word. Die eerste versreël van die genoemde gedig lui:

  van baie mense het ek geleer

 Later in die gedig volg ook:

  maar ek het van baie diere geleer



528

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Die gedig eindig met die reëls:

 ek het geleer dat hulle weet
 om as tussengangers hulle herkoms
 en bestemming te eet

Die perspektief waaraan die gedig metafories gestalte gee, is dat “eet” mitologiese, religieuse, 
wetenskaplike en kunstenaars vrae na herkoms en bestemming simboliseer.
 Die reeds genoemde aanhaling uit Esegiël vind ook neerslag in ’n gedig met die titel “Esegiël” 
(1992:12). In hierdie gedig blyk dit dat die “eet van die Woord” egter twee kante het volgens die 
slotreëls van dié gedig wat soos volg lui:

 …
 ek, aangebore teoloog

 ek loop op sagte sampioene,
 maar as ek gaan sit
 sit ek op uitgelese skerpioene.

Die simboolwaardes van die “loop” en “sampioene” teenoor “sit” en “skerpioene is insiggewend 
vir die funksionering van ’n Bybelse grondteks in Cloete se oeuvre. “Loop” impliseer beweging 
teenoor “sit” wat vergenoegdheid kan impliseer. In aansluiting hierby word die sampioen sim-
bolies bestempel (Tresidder 2004) “linked with phallic potency”, as “the most powerful apocalyptic 
symbol of the nuclear age”. Hierteenoor word die simboliese waarde van die skerpioen soos volg 
beskryf (Tresidder 2004:428): “The scorpion is a demonic creature in the Bible, and appears in 
medieval art as an emblem of deadly treachery and sometimes of envy or hatred”. Die twee pole 
is beskrywend van die funksionering van die Bybelse kanon as interteks in Cloete se oeuvre. 
 Die Bybelse profete as metafoor vir verligte draers van die Goddelike Woord, blyk uit verskil-
lende gedigte teenstrydiglik enersyds rampspoedig en andersyds eufories te wees. Die gedig wat 
in dié verband van toepassing is op die digterskap, is “penkop hoor meer as een stem” (1998:68). 
Die volgende reëls verwoord dié ambivalensie:

 “Waaroor mag ek skryf en hoe,
 wat is toegelaat en wat is taboe?”

 “Vra hulle wat weet wat God alleen weet.” Tjoepstil
 is Hy oor wat Hy met my wil.

 Soek antwoorde
 uit die ongehoorde…

 …

“Penkop” hou nie slegs verband met die een met die “pendoring” (vergelyk “Paser 1” en “Paser 
2” 1998:70-72) nie.1 Dit hou ook verband met ’n leerling of oningewyde – ’n jongeling met ’n 
gebrek aan lewenservaring, volgens WAT XII (2005:162).

1 Die betrokke gedigte is vantevore verken in ’n artikel (Robinson, Scriptura (2004:1): 54-72).



529

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 Cloete se transponering en eietydse transformering van die oer Bybelse mensverhaal, erken 
dié teks as tydgenootlik relevant onder andere in die insiggewende gedig, “alles om hulle is mooi” 
(1980:15). Slegs die begin strofes word ter illustrasie aangehaal.

 Byna elke dier het nou reeds sy naam
 gekry, die voor-adamiese gefossileerde selfs, die mikrobes
 en virusse en amebes. Die versteekte verbode skaam
 
 vrugte is in die middel van die tuin
 
 almal reeds straffeloos beproef, getel
 is reeds die naby-voorlaaste ster en reeds roep
 hulle van die maan af triomfantelik trug. Ouers vertel
 
 hulle nageslag en hulle nageslag ná hulle hulle in hulle geslagte
 
 vertel hulle kinders al minder en minder van Eden
 … 
 
Satirisering van Bybelse gegewens in die sin van spottend polemies kyk daarna (Van Gorp 
1986:368) is ’n verdere aanduiding daarvan dat Cloete variërend en deurgaans kreatief respon-
derend omgaan met Bybelse intertekstualiteit. ’n Voorbeeld gedig in dié verband is “jakob” 
(1989:96) wat soos volg lui:

 U het toegelaat
 dat hy sy broer bedrieg
 vir sy pa lieg
 laban verneuk
 
 na al die kwaad en verraad
 – mag hy hom skaam –
 het U hom met ’n heupbreuk
 genees en hom met ’n nuwe naam
 vereer en aartsvaderlik gesier
 
 U handel met prostitute tollenaars bandiete
 – U wil geskied –
 en hanteer op ’n vreemde manier
 u rare meriete
 
Die Goddelike uitverkorenes, by uitstek die aartsvaderlike tipes, bied geen verhelderende, voor-
beeldige eksemplare nie. Dit plaas die Bybelse kanon as vanselfsprekende Goddelike handboek 
by implikasie onder vraagteken.
 In die gedig “prospekteer” (1989:151) kontrasteer Cloete “ons wat so vlot van God praat / 
deur ons geskiedenis verspreek tot ons klein maat,” met, volgens die laaste strofe van dié gedig, 
die Here soos volg:



530

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 …Hy die Here
 is gekamoefl eer, gediversifi eer,
 oneindig eindeloos meer
 mega- as enkelvoudig geformuleer.

Sekerlik die bytendste dekonstruksie van ’n voorskriftelike gedeelte uit die Ou-Testamentiese kanon 
is die gedig “hitler lees die leviete voor” (1998:48). In dié gedig word die Levitiese voorskrifte 
gejukstaponeer met die destruktiewe Hitler ideologie van ’n superras. Dit blyk uit die volgende 
versreëls uit hierdie gedig:

 niks mag aan die volmaakte skort
 nie, geen telank en te kort
 word verdra nie
 niemand het daarin behae nie
 
Die gedig eindig met die verdoemende reëls wat eweneens aansluit by die Levitiese onrein-
heidswraak:

 as hy pleit, moet julle hom opsysit,
 of hy nou smeek of bid. 
 Die dilemmas bly onder vraagtekens verhul.

Hieruit behoort dit duidelik te wees hoe ontoereikend enige simplistiese beoordeling van Cloete se 
komplekse omgaan met die Christelike kanon in sy oeuvre verloop. In dié verband is die slotreëls 
van “laataandnuus tv” (1985:67) ewe toepaslik:

 hoe ek die alternatiewe alterneer
 die waarheid bly onagterhaalbaar

DIE VERHOUDING MENS – BOMENSLIKE MAKER
 
Die misteries en ambivalensies van ’n menslike “geslagsregister” word met humor, of alterna-
tiewelik ironie, in verskillende gedigte uitgespeel. In die gedig “lokale realisme” (1985:105) word 
die bestaan en herkoms van ’n indiwidu soos volg verwoord:

 dis hier ’n einde en ’n begin
 om my    ek is tussenin
 
 in die magistrale intussen opgeneem
 is ek ’n minuskule seem
 in die groot sisteem
 hier trap ek stewig vas
 
Die soeke na ’n bewustelike verbintenis tussen mens met ’n eie wêreld van bestaansbehoeftes en 
die onagterhaalbare Maker, word soos volg verwoord in die gedig “uitvraroep” (1985:34):



531

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

 u wat planete kaats
 en melkweë versit
 wat is melaats
 vir u wat ’n seer pinkielid
 voor u almagtige mag
 
 u wat ligjare meet
 en ’n ewigheid onthou
 u moet tog ook weet
 van my en met my rekening hou
 u’s tog ook op my bedag
 
Die opposisies tussen almag en klein persoonlike nood, word deur die omarmde rym beklemtoon 
(byvoorbeeld “planete kaats” en “melaats”, “ewigheid onthou” en “met my rekening hou”).
Selfs die sorg vir die aarde (vergelyk Gen. 1:15) volgens Bybelse opdrag, demonstreer die pro-
blematiese verhouding tussen Skepper en skepsel volgens die gedig “Hortologie” (1986: 127): 

 U het die boom vergeet. 
 Ek het hom geplant
 Die een wat net ek nog van weet.
 Hy hou met U tóg deur my verband.
 Hy staan daar geelbleek.
 Ek snoei hom en hou hom nat.
 U weer die laat hom in die steek.
 Hy’s toevallig in u wind se pad.
 Wat ’n goddelike bestier
 na my manier.
 
Uit menslike perspektief spreek dit onmiskenbaar van ironie oor die Goddelike albestier.
Enersyds spreek pogings tot intieme kommunikasie met God as Skepper-Onderhouer van afstand 
en misverstand. Selfs mistieke eenwording loop nie uit op ’n onproblematiese utopie nie. In die 
2de en derde deel van die gedig “kwiëtis” (1985:36) lui dit byvoorbeeld:

 u is my ridder
 ek dra u onsigbare
 oorweldigende gewig
 selfs in my swik
 en in my struikel en lê beskik
 u nogtans u voortvarende ondraaglike wil
 
 ek is    hoe anders    kwiëtis
 en    dis selfs aanmatigend
 om dit te sê    ondergeskik
 aan u en in u stil
 ek is so gekrullip
 dat u iets van u wil daarmee vertrokke verklik



532

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Andersyds is die gedig “Van Hom en my” (1982:109)2 getuienis van nie slegs ’n onverbreekbare 
jukstaponering met die Onaanraakbare nie. Hy is die inisieerder van dié interaksie volgens die 
versreëls:

 Hy wat die hemel uitstrek
 …
 het hemel en aarde denkende
 aan my geboog
 gemaak wat kleurig
 voeg in my omvattende verreikende oog
 …
 
Die onmiskenbaarheid van meer as aardsheid in die menslike skepsel en ’n verwondering daaroor, 
soos gedroom in mitologie en kuns, word “gevier” in die gedig “Die wonderbaarlike liggaam” 
(1989:161). Die gedig begin soos volg:

 Ons liggame word wonderlik ingeweef in die tyd
 uit semen en ovum en ons begin sekuur ons lewe
 volgens ’n goddelike ingewete eiewysheid
 
 Die gedig eindig soos volg:

 ….- met loop en dans
 en sweef simuleer ons ’n heilige trant

 this quintessence of dust in sy stralekrans

Dit is in hierdie trant wat die bundel Driepas gekonstrueer is met die volgende motto as uitgangs-
punt: “a humble love of earthly and divine things”. Dit vorm die basis van Cloete se religieuse 
verkenning. 

DIE AARDE AS INFORMANT

Die onmiskenbare handtekening van die Skepper staan vir Cloete digterlik ingeskryf in die aarde 
met sy onoorsigtelike en verwikkelde wonders en wyshede. Die titel van die bundel “Met die aarde 
praat”, resoneer deur sy hele oeuvre. Of dit nou die aarde self is met byvoorbeeld sy “wysheid 
wat gedroog is in klip en kaktus” (1992:18), die talle vermaaklike kreature wat dit bewoon (vgl. 
“Spinnekop” 1992:55), of die omringende kosmos, dié digter kyk gefassineerd na die skoonheid 
en die intriges daarvan. Die gedig “likkewaan” (1992:51) begin met die volgende versreëls:

 die van nature
 onnavolgbare verfynde fakture
 dra die tekens van die Oorsprong

2 Vroeër verken: Robinson In Literator 16(3): 61-79.



533

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

Ironies sluit die gedig “klein epos van die vanselfsprekende” (2007:36), na ’n kartering van 
natuurwonders, af met die versreëls:

   verste terug het die eerste sel
 haar vanselfsprekend spontaan geleer
 hoe om haarself te kopieer…

   en al dié selfstandige selwes vertel
 van die Self wat haar Spontane Self met ’n groot S spel

GEVOLGTREKKING

Die “navorser” wat meen om uit Cloete se oeuvre ’n hanteerbare “etikettering” van sy Gods-
benadering te omlyn, eindig met ’n oopgelate teks. Veel eerder is daar sprake van “’n dialektiek van 
Goddelike verkennings”. Die fi losoof, literêre teoretikus en hermeneut Paul Ricoeur (1995:228), 
skryf oor dié begrip soos volg:

 …that God is designated at the same time as the one who communicates through multiple 
modalities of discourse…and who also holds back is why the dialectic of the naming of God 
cannot be transformed into a form of knowledge….the name confi ded to Moses (Ex. 3:13-15) 
is certainly that of the being whom humanity cannot really name, that is, hold at the mercy 
of our language.

Cloete se ontdekkings van insinjes as sweempies van Goddelikheid en die gedig as uitdrukking 
daarvan, word geïllustreer deur sy gebruik van die metafoor dons in die gelyknamige gedig 
(2007:116):

 my gedig
 jy is nastergal

 ’n dowwe vermoedelike insig
 naby effe inloer
 onthuts raak en ontroer

 ’n uitroep in dons    ’n fraktaal
 sonder gewig
 ’n geruislose sagte uilveer
 nouliks iets meer

 van duskant ’n geringe
 skeel waarneming
 van die verstommende verstaan
 en herken en erkenning
 van die onverkenbare bestaan 

Dié konsep hou die meedoen van alle sintuie in, die spel van verbeelding en intellek, ’n ingeska-
penheid met die aarde en ’n kosmiese sweef bevry van aardsheid – ’n antonimiese “uitroep in 
dons”. Die gedig (nastergal) is die toorspreuk wat die Onvoltooide fantaseer. 



534

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 4: Desember 2009
Spesiale uitgawe – Huldiging: T T Cloete

BIBLIOGRAFIE

Alves, Rubem A. 1990. The Poet The Warrior The prophet. London: SCM Press.
Berlin, Adele. 1985. The dynamics of Biblical parallelism. Bloomington: Indiana University press.
Die Bybel. Ou en Nuwe Testament. 1953. Kaapstad: Britse en Buitelandse Bybelgenootskap.
Calaprice, Alice (ed.) 2000. The expanded quotable Einstein. Princeton: Princeton University Press.
Caputo, John D. 1997. The prayers and Tears of Jacques Derrida. Bloomington & Indianapolis: Indiana 

University press.
Chetwynd, Tom. 1993 (1982) Dictionary of symbols. London: Aquarian press.
Cirlot, J.E. 1982 (1962) A dictionary of symbols. London: Routledge & Kegan Paul.
Cloete, T.T. 1980. Angelliera. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1982. Jukstaposisie. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1985. Allotroop. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1986. Idiolek. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1989. Driepas. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1992. Met die aarde praat. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 1998. Uit die hoek van my oog. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 2007. Heilige nuuskierigheid. Kaapstad: Tafelberg.
Cloete, T.T. 2008. Eggo’s. Literator 29(2): 202-206.
Encyclopaedia Brittanica 23. 1963. London: William Benton.
Herder 1993 (1986) The Herder Dictionary of Symbols. Wilmette: Chiron publications.
Hutcheon, Linda. 1985. A Theory of Parody. New York: Methuen.
Ilson, Robert et al. 1984. Reader’s Digest Great Illustrated Dictionary. London: Reader’s Digest.
Ijsseling, Samuel. 1994. Apollo, Dionysos Aphrodite en de anderen. Amsterdam: Boom.
Kearney, Richard. 2001. The God who may be. Bloomington: Indiana University press.
Liddell & Scott’s Greek-English Lexicon. 1949. Oxford: University press.
Pinsky, Robert. 1987. Isaiah. In Rosenberg, David (ed.) Congregation: New York: Harcourt Brace Jovanovich, 

pp. 144-160.
Preminger, Alex et al. 1993. The New Princeton Encyclopedia of Poetry and Poetics. Princeton: Princeton 

University press.
Ricoeur, Paul. 1995. Figuring the sacred. Minneapolis: Fortress press.
Robinson, (A.S.) Rensia. 1995. Jukstaponering van Hom en my - die digter as hermeneut. Literator 16(3): 

61-79.
Robinson, (A.S.) Rensia. 1997. On God and Boundaries: T.T. Cloete’s Tristetrahedronis as a model of 

expanding boundaries. Scriptura 63:491-507.
Robinson, (A.S.) Rensia. 2004. Die laserfunksie van taal: openbaring of verhulling? ’n Teoretiese oriëntering. 

Scriptura 85: 54-72.
Tresidder, Jack (ed.) 2004 (1995). The complete dictionary of symbols. London: Duncan Baird.
Valéry, Paul. 1958. The art of poetry. Vert. Denise Folliot. New York: Pantheon.
Van Gorp H. e. a.1986. Lexicon van literaire termen. Groningen: Wolters-Noordhoff.
Woordeboek van die Afrikaanse Taal Deel IV 1972; Deel XII 2005. Stellenbosch: Buro van die WAT.


