
453

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Calvijn uit de anonimiteit op de disputatie van 
Lausanne (Oktober 1536)
Calvin’s step into public at the Disputation of Lausanne (October 1536)

EA DE BOER

Departement Ekklesiologie, Fakulteit Teologie,
Universiteit van die Vrystaat

ABSTRACT
Calvin’s step into public at the Disputation of Lausanne (October 1536)
This article concentrates on the profi le of the young Calvin when he emerged from the shadows 
of anonymity during the Disputation of Lausanne in October 1536. Who was he at that point in 
time? The contemporary and primary sources indicate that after his fl ight from France he used 

ERIK ALEXANDER DE BOER (1957) onderrig 
Klassieke Tale en Patristiek aan die Teologiese 
Universiteit in Kampen, Nederland. Hy is ook 
professor vir die Geskiedenis van die Reformasie 
aan die Vrije Universiteit, Amsterdam. Hier-
benewens is hy navorsingsgenoot (departement 
Kerkgeskiedenis) van die Universiteit van die 
Vrystaat in Bloem fontein, Suid-Afrika. Sy 
proefskrif (Université de Genève, 1999) is in twee 
volumes gepubliseer: John Calvin on the Visions 
of Ezekiel. Historical and Hermeneutical Studies 
in John Calvin’s sermons inédits, especially on 
Ezek. 36-48 (Kerkhistorische Bijdragen, vol. 21) 
(Leiden: Brill Academic Publishers, 2004); 
Supplementa Calvi niana, vol. X/3: Sermons sur le 
Livre des Reve lations du prophete Ezechiel. 
Chapitres 36-48, ed. Erik A. de Boer – Barnábas 
Nagy † (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 
2006). ’n Kritiese uitgawe van Johannes Calvyn 
se Epistolae duae (1537), voorberei in same-
werking met dr. F.P. van Stam, is gedurende Junie 
2009 gepubliseer as COR 4/4. Sy huidige navorsing 
fokus op ’n kritiese uitgawe en monografi e van die 
“congrégations”, die weeklikse byeenkoms van 
die predikante met die oog op Skrifstudie en 
bespreking van die belydenis soos dit navolging 
gevind het in Genève gedurende die 16de eeu. 

ERIK ALEXANDER DE BOER (1957) teaches 
Classical Languages and Patristics at the Theo-
logical University in Kampen, the Netherlands, and 
he is also Professor of the History of the Refor-
mation at the Free University in Amsterdam. In 
addition, he is a research fellow at the University 
of the Free State, Bloemfontein, South-Africa. His 
thesis (Université de Genève, 1999) was published 
in two volumes: John Calvin on the Visions of 
Ezekiel. Historical and Hermeneutical Studies in 
John Calvin’s sermons inédits, especially on Ezek. 
36-48 (Kerkhistorische Bijdragen, vol. 21) (Leiden: 
Brill Academic Publishers, 2004); Supplementa 
Calviniana, vol. X/3: Sermons sur le Livre des 
Revelations du prophete Ezechiel. Chapitres 36-48, 
ed. Erik A. de Boer – Barnábas Nagy † (Neu-
kirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 2006). The 
critical edition of John Calvin’s Epistolae duae 
(1537), prepared together with Dr. F.P. van Stam, 
was published in June 2009 as COR 4/4. His current 
research focuses on a critical edition and mono-
graph on the “congregations”, the weekly gathe-
ring of the Company of Pastors for the study of 
Scripture and discussion on doctrine, as held in 
Geneva during the 16th century.

Erik de Boer



454

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

pseudonyms (Charles d’Espeville, Carolus Passelius and Martianus Lucianus). He also concealed 
his authorship of the Institution (1536) in Basel as well as during his stay at Ferrarra in Italy. 
In Geneva (1536) he was appointed professor of New Testament Greek and linked up with the 
Collège de Rive with its longstanding tradition of exposition of Scriptures. Afterwards he was 
also called as pastor for the city.
 His position in New Testament Greek points in the direction of his competence and skills in 
Greek. Evidently he was well educated in Latin – especially by Cordier. His study of Greek is not 
well documented. He was taught Greek by Wolmar and Grynaeus. His knowledge of this language 
was more lexicographic than grammatical or semantic. This, however, provided him with the 
foundation to commence with his intended project of the exposition of New Testament books in 
published commentaries. In addition, he learned Hebrew from Sebastian Münster and Michel 
Cop. Later on, before his travel to Ferrara, Calvin said in connection with his time in Basel that 
he was there “incognitus.” Keeping his authorship of the Institutes a secret may be modesty or 
perhaps fear. In Ferrara he did not mention a word that he was the author of the Institutes and 
of the letter to the King.
 Thoroughly prepared, he provided assistance to Farel during the Disputation in thelogical 
and church historical matters. By publicly participating in the discussion he now left his anonymity 
and distinguished himself theologically in his own right. As lecturer of New Testament Greek in 
Geneva he went with Farel to Laussane to attend the Disputation scheduled for the beginning of 
October 1536. Since his appointment in Geneva, at least until January 1537, he served in an 
academic capacity and not as pastor. Calvin lectured on Greek (text: the New Testament) during 
the afternoons. It is possible that Simon Grynaeus might have infl uenced Calvin’s skills in Greek, 
resulting in the fact that his fi rst commentary (on the book of Romans) was dedicated to Simon 
Grynaeus. His training in Latin and Hebrew respectively occupied the second and third place in 
his education.
 After his appointment his fi rst presentation impressed not only because of the ease with which 
he quoted sources and pages, but also because of the content of his argument – for example, in 
his refutation of the doctrine of transubstantiation (Terullianus, Pseudo-Chrysostomos, 
Augustinus). In a similar event later on he was equally impressive with quotations from Augustine. 
The question whether or not Calvin was infl uenced by Farel is briefl y discussed.
 In most of the Calvin biographies he is acclaimed for his accurate and extensive citations 
from the church fathers as he got involved in the debates. Careful analysis of the sources suggests 
that he and Farel prepared themselves in advance for the theological disputation and that Calvin 
had insight in the text of Farel’s report. Of greater historical importance is the fact that Calvin, 
by participating in the Disputation, stepped into public life and distinguished himself openly as 
a theologian in his own right and with his own complete identity.
 
KEY CONCEPTS: Calvin, Disputation of Lausanne, Calvin’s Education
 
TREFWOORDE: Calvyn, Disputasie van Lausanne, Calvyn se opvoeding
  
OPSOMMING
Hierdie artikel gaan in op die profi el van die jong Calvyn toe hy tydens die bekende Disputasie 
van Lausanne (Oktober 1536) vir die eerste keer sy stem in die openbaar laat hoor het. Dit word 
nagegaan in die ter saaklike primêre bronne. Daaruit blyk dat Calvyn hom vóór die Disputasie 
van pseudonieme ter wille van anonimiteit bedien het – in Basel én in Ferrara, Italië. In Genève 
(1536) is hy as professor in die Nuwe Testamentiese Grieks aan die Collège de Rive met sy 



455

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

tradisie van Skrifuitleg verbind. Daarnaas (en later) het hy predikant geword. Behalwe dus dat 
hy deeglik in Latyn geskool was (deur Cordier), het hy ’n begronde leksikografi ese kennis van 
Grieks bekom (o.a. by Wolmar en Grynaeus). Daarom is hy aangestel vir Nuwe Testamentiese 
Grieks. Dit het ook die basis voorsien vir sy projek om Nuwe Testamentiese kommentare uit te 
gee. In die derde plek het hy ook onderrig in Hebreeus meegemaak, ten minste by Sebastian 
Münster en later by Michel Cop. Deeglik voorbereid het hy Farel tydens die Disputasie teologies 
en kerkhistories bygestaan. Deur in die openbaar tot die diskussie toe te tree, het hy nou uit die 
anonimiteit getree en as Johannes Calvyn hom teologies in eie reg en openlik onderskei. 

* * * *

Wie is Jean Calvin wanneer hij uit de anonimiteit treedt en zich publiek presenteert? Als student 
had hij van zich laten horen in de correspondentie met zijn vrienden zoals we die fragmentarisch 
vanaf 1530 kennen. Als jong geleerde noemde hij zich Ioannes Calvinus Noviodunaeus en liet 
zich voor het eerst lezen met de publicatie van zijn geannoteerde tekstuitgave van Seneca’s De 
clementia, over de mildheid als deugd voor de heerser. Wie was de man toen hij de eerste keer 
publiek zijn stem liet horen en die woorden opgeschreven werden? Dat eerste publieke optreden 
vond plaats tijdens de disputatie te Lausanne in de eerste week van oktober 1536. In januari 1537, 
vijf maanden later, nam hij de pen en het woord en richtte zich per open brief tot een tweetal 
vrienden van vroeger.
 In de inleiding tot de editie van de Epistolae duae, voorbereid door Frans Pieter van Stam 
en ondergetekende, wordt verantwoord waarom wij menen dat de Twee brieven van 1537 aanhaken 
bij de Disputatie van Lausanne in oktober 1536. En dus ook waarom wij ook Calvijns bijdragen 
aan die disputatie in de editie hebben betrokken.1 Dat is de context van de vraag naar Calvijns 
profi el in het jaar 1536 toen hij uit de schaduw trad en op bijzondere wijze acte de présence 
gaf.

1. WEL PSEUDONOMITEIT, GEEN NICODEMISME?

Toen de jonge Jean Calvin in november 1533 Parijs en Frankrijk ontvlucht was gebruikte hij 
verschillende pseudoniemen.  
• Aangenomen wordt dat hij al in Ferrara de naam CHARLES D’ESPEVILLE gebruikte. Dit op 

gezag van Jules Bonnet die meldde de naam d’Espeville in de fi nanciële adminstratie van 
Renée gezien te hebben. Charles is de naam van zijn oudste broer. D’Espeville: naar een van 
de stukken grond bij Noyon waaruit Jean sinds 1521 de revenuen had. In de correspondentie 
met Louis du Tillet, zijn reisgenoot, zou hij dat pseudoniem nog in 1538 gebruiken. 

• Calvijn noemt zich ook wel CAROLUS PASSELIUS, oftewel Charles de Passel, naar een dorpje 
in Picardië, vlakbij Noyon. 

• Zijn derde pseudoniem is MARTIANUS LUCIANUS, misschien naar historische of literaire fi guren 
uit de klassieke oudheid. Klinkt erin ook een variatie op Martinus Lutherus? In elk geval is 
Lucianus een anagram van Calvinus.2  

De drie pseudoniemen zijn vooral te vinden in de brieven (voor het geval dat die onderschept 
zouden worden).

1 COR 4/4 (verschijnt in 2009).
2 COR 6/1, ep. 16,  19, 22.



456

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Later zal Johannes Sinapius, die Calvijn in Ferrara ontmoette en voor wiens verkering met 
hofdame Françoise de Boussiron hij zich inzette, hem er in 1539 aan de anonimiteit herinneren: 
‘Werkelijk, in de tijd dat je hier was [in Ferrara], een paar jaar geleden, heb jij je voor mij verborgen 
als de Silenus van Alcibiades’ – een zinspeling op Plato’s Symposion. Daarin vergelijkt Alcibiades 
Socrates met een beeld van Silenus, een oude man met oren … als een paard! Wanneer het beeld 
zich opent, blijkt er een gouden godinnenbeeldje in verborgen te zijn. Waarmee Alcibiades maar 
wilde zeggen dat ook uit Socrates schatten aan het licht kwamen (ondanks zijn uiterlijk). 
 Calvijn zou later over zijn tijd in Bazel, voorafgaand aan de reis naar Ferrara, schrijven dat 
hij er “incognitus” was.3 En in verband met de publicatie van Institutie en zijn vertrek van Bazel 
naar Ferrara: ‘Verder, dat het niet mijn intentie was op roem uit te zijn, is duidelijk uit mijn 
kortstondig vertrek, omdat niemand daar wist dat ik de auteur was’ (precies wat Sinapius bedoelde). 
“Ik heb dat ook elders altijd verborgen gehouden (dissimulavi), en was vast van plan die koers 
te vervolgen, totdat in Genève …” Farel hem overdonderde. Dissimulare betekent: verbergen, 
geheim houden, niet laten blijken. Verzweeg Calvijn alleen uit bescheidenheid dat hij de auteur 
van de Institutie was? Of was er ook een angstig motief omdat de brief aan de koning, François I, 
hem tot gezocht persoon kon maken?
 Hoeveel moed mag verwacht worden van oprechte christenen die met repressie te maken 
krijgen? In Frankrijk werd hard opgetreden tegen wie niet trouw aan de moederkerk was. Sommige 
mensen kozen ervoor zich innerlijk van de mis te distantiëren en toch aan de viering deel te 
nemen. Zij ‘doen alsof’ (Latijn: dissimulare). Dat werd in toenemende mate een punt van discussie 
onder hen die reformatie van de kerk een warm hart toedroegen, zoals de leerlingen van Jacques 
Lefèvre d’Étaples en Guillaume Briçonnet, de kring van Meaux. Calvijn zou het thema in januari 
1537 aansnijden met de publicatie van Twee brieven.
 Dissimulavi: juist dit woord zal in de Epistolae duae z’n opwachting maken, driemaal in de 
eerste brief, tien maal in de tweede. In Ferrara verzweeg hij het auteurschap van de Institutie en 
de brief aan de koning. Heeft hij zich als ‘dissimulant’ gedragen? Is dit waarom hij zelf later 
nooit over zijn verblijf in Ferrara uitgelaten heeft, behoudens de vage beschrijving in de voorrede 
van de commentaar op de Psalmen? Tijdens de viering van de mis, op Goede Vrijdag 14 april 
1536, brak tumult los toen de minstreel Léon Jehannet weigerde te buigen voor het kruis dat de 
kerk binnengedragen werd en in protest het kerkgebouw verliet. Op die dag was ook Calvijn in 
Genève, maar zijn naam duikt niet in de stukken over de ketters op.
 De zevenentwintigjarige Fransman is in Ferrara niet helemaal anoniem gebleven. Hij heeft 
er in ieder geval Renée de France, de zesentwintigjarige hertogin zelf, leren kennen. Calvijn zou 
zijn hele leven met haar corresponderen. Ook haar hofdame, Françoise de Boussiron, kende hij 
goed.4 Renée omgaf zich aan het hof van haar echtgenoot, Ercule d’Este, met een hofhouding 
die haar vaderland vertegenwoordigde. In die vertrouwelijke kring vond Calvijn tijdelijk een 
plek en is er van de hertogin gaan houden.
 Ik acht het denkbaar dat de jonge geleerde, Jean Calvin, tot aan Genève zich als nicodemiet 
gedroeg. Het is ook mogelijk dat hij bewust afwezig was bij die misviering. Een ander punt van 
weging is dat zijn vriend en reisgenoot, Du Tillet, het tegen Calvijn zou hebben gehouden wanneer 
deze in Ferrara zijn overtuigingen verloochend zou hebben. In 1537-38 liep hun vriendschap 
immers op de klippen en werpt Du Tillet Calvijn voor de voeten dat hij geen wettige roeping tot 

3 CO 31, 23.
4 Simon Grynaeus schrijft hem op 15 maart 1537 in verband met ondersteuning van de liefdesverkla-

ring van Sinapius aan Françoise: ‘Ook jij hebt haar, zoals ik begrijp, vriendschappelijk leren kennen 
(Eam, quantum intelligo, etiam tu familiariter nosti; Herminjard IV, 205 (ep. 619)).



457

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

het ambt zou hebben. Hoe dit ook zij, zijn aankomst in Genève betekent een breuk met de pseudo- 
en anonimiteit van de voorafgaande jaren.

2. EERST GELEERDE, GEEN PREDIKER

Wanneer Calvijn door Farel aan Genève wordt gebonden, welke functie krijgt hij dan? Mirjam 
van Veen noemt de episode ‘een vroom roepingsverhaal dat Calvijn legitimiteit verschaft om als 
ambtsdrager aan de slag te gaan.’5 In welk ambt? Niet van predikant, maar van professor 
nieuwtestamentisch Grieks.
 Beza-Colladon schrijven in memoriam: 

 Hij stemde er dus mee in te blijven, niet om te preken maar om theologie te doceren. Dit 
alles vond in 1536 plaats, begin september. Een poosje later werd hij echter ook tot predikant 
(pasteur) verkozen.6 

In de derde, Latijnse editie van de Vita onderscheidt Beza de termen ‘prediker’ (concionator) en 
‘leraar in de heilige Schriften’ (sacrarum literarum doctor).7 Wordt deze typering van Calvijns 
functie in de levensverhalen zoals die na zijn dood geschreven zijn, gedekt door data uit de vroege 
jaren 1536-37?
• In de uitgave van de Epistolae duae in januari 1537 wordt Calvijn op de titelpagina getypeerd 

als ‘professor Sacrae Scripturae’. Is dat reclame van de uitgever, uitdrukking van Calvijns 
ego of misschien gewoon correct? Bekend is dat de gemeenteraad van Genève de assistent 
van Farel op 5 september 1536 aanduidt als “ille Gallus”, die Fransoos. Dat klinkt als N.N., 
nomen nescio, met een vleugje xenofobie. 

• Belangrijker in dit verband is de zin waarin het voorkomt: “Meester Guillaume Farel zet 
uiteen dat de lessen die die Fransman in St. Peter begonnen is, toch echt wel nodig zijn” (illa 
lectura).8 

• Een brief van 13 augustus 1537 van de raad van Bern (inzake de termen trinité en personne 
in de leer van de Drie-eenheid) is geadresseerd aan: “Meester Guillaume Farel, prediker van 
het evangelie, en Jean Caulvin, lector in de heilige Schrift te Genève” (lecteur en la Saincte 
Escripture).9

5 Mirjam van Veen, Calvijn (Kampen, 2006), 27.
6 Beza/Colladon, Vie de Calvin (1564): “Adonc il accorda de demeurer, non pas pour prescher mais 

pour lire en Theologie. Et advint tout ceci l’an 1536 au commencement de Septembre, mais un peu 
apres il fut aussi esleu Pasteur. Estant ainsi declaré Pasteur et Docteur en ceste Eglise avec legitieme 
election et approbation, il dressa un brief formulaire de confession et de discipline …” (CO 21, 58f). 
Nog op 5 februari 1537 vraagt de raad van Genève aan de baljuw van Thonon om de terugkeer van 
Eli Couraulx ‘nostre prescheur’, die daar hulpdiensten verrichtte. Ook worden Pierre Viret (die in 
Lausanne werkt, maar nog als predikant van Genève beschouwd wordt) en Guillaume Farel genoemd. 
Dan schrijft de raad: ‘Zonder de genoemde meester Eli zitten we bijna zonder prediking’ (sans le dit 
Maistre Élye, sumes presque sans sermon; Herminjard 4, 179 (ep. 607). Calvijn werd dus nog niet 
als prediker genoemd.

7 Beza, Vita Calvini (1575): “delectus non concionator tantum (hoc autem primum recusarat), sed etiam 
sacrarum literarum doctor, quod unum admittbat, est designatus anno Domini MDXXXVI mense 
Augusto” (CO 21, 125f). Verderop over de disputatie van Lausanne: “cui Calvinus quoque interfuit, 
celebratus est”.

8 Registres du Conseil de Genève à l’Époque de Calvin vol I (1536), ed. Paule Hochuli Dubois (Genève, 
2003), 130.

9 Maistre Guillaume Pharel, prescheur de l’Évangile, et Jehan Caulvin, Lecteur en la Saincte Escripture 
à Genève’; Herminjard 4, 274 (ep. 650); CO 10/2, 119 (ep. 73); COR 6/1, 244 (ep. 46).



458

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

De echo van de titulatuur op de titelpagina van de Epistolae duae klinkt in de correspondentie 
door. 

• Zo adresseert Wolfgang Capito zijn brief van 1 september aan “Johannes Calvijn die de heilige 
Schriften onderwijst in Genève (sacras literas docenti Gebennae)”.10 

• Meer specifi ek is een brief van Godofredus Lopin [te Parijs], gedateerd 15 juli [1537], gericht 
aan “Johannes Calvijn, zeer geleerd professor in de Griekse schriften te Genève (Geneva[e] 
grecarum literarum professori doctissimo)”.11 

Wanneer Calvijn in Genève aangesteld wordt, is het de eerste maanden – in ieder geval van 
september 1536 tot januari 1537 – als geleerde (professor) en docent (doctor). Niet, nog niet als 
predikant.
 Hij verbindt zich daarmee aan het Collège de Rive, in 1536 gesticht als opvolger van het 
collège de Versonnex. Ter illustratie: daar was in 1506 een broeder Marchepalu opgetreden als 
professor in de theologie, “doctor in sacra pagina”. Er was in het Collège de Rive dus een traditie 
van schriftuitleg. Door de Reformatie wordt die onderscheiden van de prediking door Oude en 
Nieuwe Testament in de grondtaal te lezen en uit te leggen. De eerste rector, Antoine Sonier, 
schrijft in het programma dat in januari 1538 in druk verschijnt: dat dagelijks twee publieke 
lezingen plaatsvinden, een van 9 tot 10 uur ’s morgens door de docent Hebreeuws samen met 
Guillaume Farel over het Oude Testament’.12 ‘En wat de andere over het Grieks van het Nieuwe 
Testament betreft, Jehan Caulvin geeft die om twee uur ’s middags’.13 Daarover staat ook nog 
aangetekend: ‘Wat de colleges Grieks betreft gebruiken we gewoonlijk het Nieuwe Testament 
– en het Oude voor de colleges Hebreeuws – en daarbij leest men altijd uit de grammatica, zowel 
bij Grieks als bij Hebreeuws.’14

 Kortom, Calvijns vurige wens van een rustig leven met zelfgekozen studie heeft hij niet 
zonder slag of stoot opgegeven. In het voorwoord bij de Psalmencommentaar schrijft hij in 
terugblik dat Farel begreep dat Calvijn zich ‘vrij wilde houden voor eigen studies en daartoe 
teruggetrokken wilde gaan leven’. Daarom sprak Farel hem zo krachtig toe. Calvijn besloot in 
Genève te blijven ‘echter zonder mij te verplichten een bepaald ambt op mij te nemen, omdat ik 
mij bewust was van mijn schuchterheid en bangheid’. Het werd misschien geen rustig leven, 
maar hij koos wel zijn terrein van studie en werk. De voorafgaande jaren maken duidelijk: Calvijn 
was bezig zich verder in de Griekse taal te bekwamen. Zo staat hij september 1536 in de 

10 Herminjard 4, 293 (ep 657); CO 10/2, 125 (ep. 76); COR 6/1, 264 (ep. 50). Capito’s brief van 1 decem-
ber 1536 is geadresseerd aan ‘D. Calvino, sacras literas et Christum docenti Gebennis’ (Herminjard 
4, 116; ep. 585).

11 Herminjard 4, 259 (ep. 642); CO 10/2, 114 (ep. 70); COR 6/1, 236 (ep.44).
12 Farel werd ook om zijn kennis van het Hebreeuws hooggeacht. Zo trachtte Oswald Myconius hem 

in 1542 voor het onderwijs in het Hebreeuws te werven (Hermindjard VII, 419).
13 ‘Et quant à l’autre leceon qui est en Grec du nouveau testament, Iehan Caulvin la fait à deux heures 

apres mydi’, L’ordre et la maniere d’enseigner en la Ville de Geneve au College (Genève: Jean Gi-
rard, 1538) in: E.-A. Betant, Notice sur le College de Rive, suivie de l’Ordre & maniere d’enseigner 
en la Ville en Geneve au College avec la description de la ville de Geneve (Genève, 1866); Charles 
Borgeaud, Histoire de l’Université de Genève vol.1 L’Academie de Calvin 1559-1798 (Genève, 1900), 
17. De Ordonnaces ecclésiastiques van 1541 zouden vermelden: “Le degré plus prochain au ministre 
et plus adjoingt au gouvernement de l’esglise est la lecture de theologie don’t il sera bon qu’il y en 
ayat au vieil et nouveau testament” (Registres de la compagnie des Pasteurs de Genève au temps de 
Calvin, vol. 1 (1546-1553)  ed. Jean-François Bergier (Genève, 1964), 6).

14 ‘Et quant aux lectures de Grec nous avons ordinairement le nouveau testament, & le viel pour cells 
d’Ebrieu, & avec ce tousiours on list de la Grammaire tant en Grec qu’en Ebrieu’, L’ordre et la maniere 
d’enseigner en la Ville de Geneve au College (Genève: Jean Girard, 1538).



459

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

startblokken om de schriften van het Nieuwe Testament uit te leggen. Zelf schrijft hij aan kardinaal 
Sadoleto (1539): ‘In die kerk [te Genève] heb ik eerst de taak van doctor, daarna van pastor 
vervuld’.15

3. GRIEKS ALS SPEERPUNT

Hoe bereidde Calvijn zich voor op die taak? Hij was, na zijn studie van het recht, in Orléans 
begonnen Grieks te leren onder leiding van zijn (dertien jaar oudere) vriend MELCHIOR WOLMAR.16 
In Parijs, waar zij elkaar hadden leren kennen, had Wolmar al een geannoteerde editie van twee 
boeken van Homerus’ Ilias uitgegeven. Calvijn zou zijn commentaar op 2 Korinthiërs aan Wolmar 
opdragen (1548). In het voorwoord schrijft hij zijn herinneringen op: hoe ‘ik, door mijn vader 
gestuurd om burgerlijk recht te leren, de Griekse letteren, waarin jij toen al uitblonk, op jouw 
instigatie en onder jouw leiding met de studie van de wetten gemengd heb’.17 Het overlijden van 
vader Gérard Cauvin18 in mei 1531 onderbrak het studieprogramma (totum stadii decursum). Wat 
hij van Wolmar leerde vat Calvijn zo samen: zijn vriend legde het fundament van zijn kennis van 
het Grieks. De eerst bekende brief van Calvijn, die aan François Daniel (1530), bevat een 
kenmerkende passage: Calvijn gebruikt een term, geeft er een Latijns synoniem en de Griekse 
weergave van.19

 Het spoor van zijn studie Grieks is niet duidelijk gedocumenteerd, maar vermoedelijk als 
volgt. Calvijn was van plan in Parijs bij PIERRE DANÈS, een leerling van Guillaume Budé, colleges 
te volgen.20 Het is mogelijk dat hij het academisch jaar 1532-33 aan het Collège Royale doorbracht. 
Zijn academische eersteling, Commentarii in Senecae De clementia, van april 1532 laat regelmatig 
gebruik van Griekse termen – “quod Graecis dicitur” – uit de rhetorica (Quintillianus, Institutio 
oratoria) en fi losofi e (Aristoteles) zien, en enig gebruik van bronnen. Hij citeert bijv. Homerus, 
zoals hij hem bij Erasmus in het Grieks en in Latijnse vertaling vond.21 Maar ook maakt hij 
gebruik van Guillaume Budé’s Commentarii Linguae Graecae (Bazel, 1530) en andere taalkundige 
werken.22 Calvijn kan ook van Jacques Toussain geleerd hebben die de Latijnse vertaling van de 
Griekse grammatica van Theodorus van Gaza voltooide en onder de medewerkers van Robert 
Estienne’s Thesaurus Linguae Graecae van 1532 genoemd wordt. Ik meen dat Calvijns kennis 
van de tweeëntwintig door hem genoemde Griekse auteurs, te vinden in zijn tekstuitgave van 
Seneca’s tractaat, weliswaar aan fi lologische werken ontleend is, maar dat hij de gekozen termen 
en verklaringen trefzeker gebruikt.
 Tegen deze achtergrond wordt duidelijk dat Calvijn in 1535 de correctie van Pierre Robert’s 
vertaling van het Nieuwe Testament kon verzorgen en van een pleidooi voor bijbelvertaling en 
-studie kon voorzien.23 Hij betoogt daarin ondermeer dat Gods belofte was dat ‘allen van God 

15 ‘Doctoris primum, deinde pastoris munere in ecclesia illa functus sum’ (CO 5, 386; OS I, 458).
16 T.H.L. Parker, John Calvin (London, 1975), 21.
17 CO 12, 365 (ep. 814), 8 augustus 1546. Vgl. André Malan Hugo, Calvijn en Seneca. Een inleidende 

studie van Calvijns Commentaar op Seneca, De Clementia, anno 1532 (Groningen-Djakarta, 1957), 
14v.

18 Vgl. COR 6/1, 50v (ep. 4).
19 COR 6/1, 41 (ep. 1).
20 COR 6/1, 73 (ep. 11). Vgl. Parker, John Calvin, 29; Hugo, Calvijn en Seneca, 29.
21 Calvin’s Commentary on Seneca’s De Clementia, ed. Ford Lewis Battles – André Malan Hugo (Leiden, 

1969), 46.
22 Commentary on Seneca, 200 ad n.5v; vgl. Parker, John Calvin, 32.
23 COR 6/1, 105-13 (ep. 20). Vertaling in John Calvin, Institutes of the Christian Religion – 1536 edition, 

ed. Ford Lewis Battles (Grand Rapids MI, 1978), 373-77.



460

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

geleerd zullen zijn’, Θεοδιδάκτους, laat hij in Griekse letters drukken (Jes. 54:13; 1 Thess. 4:9). 
Over hen die ertegen opponeren de Bijbel aan de leken te lezen te geven schrijft hij: “O, als zij 
toch in die eeuw geleefd hadden, waarin Philippus zes profeterende dochters had” [volgens Hand. 
21:9 slechts vier!]. Hij beroept zich op de patres: “Hieronymus achtte zich er niet te goed voor 
gewone vrouwen als studiegenoten te hebben. Chrysostomus en Augustinus, ook als zij het volk 
niet tot zulke studie aansporen, hoe dikwijls hameren zij het er niet in dat de mensen thuis 
toepassen wat zij in de kerk gehoord hebben? Waarom is het dat Chrysostomus benadrukt dat 
het lezen van de heilige Schrift meer nodig is voor het volk dan voor monikken? […] Door 
Eusebius is geprezen Pamphilus de martelaar, die altijd heilige codices thuis had klaarliggen, 
welke hij én aan mannen én aan vrouwen uitleende.” Zo typeert Calvijn het bijbelgebruik in 
“puriore illo saeculo”. Het vasthouden aan een corrupte vertaling gaat tegen de heilige Geest 
“wiens gave volgens Paulus de vertolking van de talen (linguarum interpretatio), waarvan hij 
eist die tot opbouw van de kerk aan te wenden”. De bijbelvertaling van Robert is diens “offi cium 
interpretandi”.
 Een ander die invloed op Calvijns vaardigheid in het Grieks kan hebben gehad is SIMON 
GRYNAEUS (1493-1541). Hij doceerde Grieks in Bazel, en daar heeft Calvijn hem ontmoet toen 
hij in januari 1535 in die stad aankwam.24 In de herfst zou Grynaeus voor de tweede keer de 
Romeinenbrief uitleggen. Het is goed voorstelbaar dat Calvijn die colleges bijgewoond heeft en 
er slechts één jaar later in Genève van kon profi teren. Op 25 maart 1537 schrijft Johannes Oporinus, 
de wetenschappelijke adiviseur van de uitgevers van de Epistolae duae, vanuit Bazel: “Ik hoor 
dat je met veel succes colleges over de brieven van Paulus geeft.”25 Het ligt voor de hand dat 
Calvijn bij Paulus’ brief aan de Romeinen begonnen is, ook gezien het feit dat hierop zijn eerste 
commentaar zal verschijnen (1540), opgedragen aan dezelfde Simon Grynaeus! 
 Op 18 oktober 1539 schrijft Calvijn de brief waarmee hij de commentaar aan Grynaeus 
opdraagt. Daarin grijpt hij terug op persoonlijk contact ‘drie jaar eerder’ (ante triennium) hadden 
over de beste manier om de Schrift uit te leggen. Drie jaar eerder: dat was dus in ca. oktober 
1536, even voor of direct na de disputatie van Lausanne! Er is in ieder geval in 1535-36 een 
zodanig contact tussen Grynaeus en Calvijn dat zich een sterke betrokkenheid op elkaar 
ontwikkeld. De eerste heeft in dienst van Oporinus nog aan de drukproeven van de Epistolae 
duae gewerkt.26

 Deze brief aan Grynaeus, die de Romeinencommentaar begeleidt, is tegelijk een aankondiging 
van zijn project van bijbeluitleg in commentaren, gefl ankeerd door de Institutie als ordening van 
loci communes. Calvijn is dus mogelijk al in september 1536, na overleg met Grynaeus, begonnen 
met het project waarin de brieven van Paulus vanuit het Grieks – te beginnen met die aan de 
Romeinen – moesten worden uitgelegd. Het project dat ook vroeg om een nieuwe uitgave van 
de Institutie, zoals hij die in 1539 zou verwerkelijken.

4. STUDENT LATIJN EN HEBREEUWS

Calvijn koos er in 1530 voor zich ook in het Grieks te bekwamen. Dat zal uit humanistische 
interesse voortgekomen zijn. Hoe paste deze keuze in zijn verdere bekwaamheid in de talen? 

24 M.A. van den Berg, Vrienden van Calvijn. Een amicale biografi e (Utrecht, 2006), 83-91; Cornelis 
Augustijn, Christoph Burger, Frans P. van Stam, ‘Calvin in the Light of the Early Letters’, Calvinus 
Praeceptor Ecclesiae. Papers of the International Congress on Calvin Research Princeton 2002, ed. 
Herman J. Seldernuis (Genève, 2004) [THR 388]139-47.

25 COR 6/1, 186-89 (ep. 35).
26 COR 6/1, 187(ep. 35), vooal r. 11-12.



461

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Zijn vaardigheid in het Latijn kwam in zijn ontwikkeling logischerwijze op de eerste plaats. Dat 
was de taal van onderwijs en wetenschap. In 1550 draagt hij de commentaar op 1 Thessalonisenzen 
op aan MATHURIN CORDIER: mijn werk komt deels toe aan u ‘onder wiens leiding ik begonnen en 
tenminste tot hiertoe gevorderd ben om een beetje nuttig voor de kerk van God te zijn. Toen ik 
als jongen door mijn vader naar Parijs gestuurd was, terwijl ik nog maar de beginselen van het 
Latijn (latinae linguae rudimenta) geproefd had, bent u als leermeester (praeceptor) aangesteld, 
voor korte tijd mij door God gezonden.’27 In 1544 had Calvijn al geprobeerd zijn oude leermeester 
naar Genève te krijgen om de schola privata te leiden. In 1562 lukte het eindelijk om Cordier 
van Lausanne los te maken en hem aan de Academie aan te stellen.
 Calvijns kennis van het Hebreeuws kwam in zijn training op de derde plaats. Deze begon 
pas na zijn innerlijke ommekeer van het pausdom naar de reformatie. Hij is zijn hele leven bezig 
gebleven zijn vaardigheid in het Hebreeuws te vergroten. Droeg hij nooit een boek op aan zijn 
leraar in de talen van het Oude Testament omdat hij het gewenste niveau niet had bereikt? Nee, 
zelf heeft hij niemand bij name genoemd als leermeester. Of het moest zijn in de passage waarin 
hij over Pierre Caroli’s bewering schrijft dat deze acht maanden lang bij Sebastian Münster in 
Bazel Hebreeuws zou hebben gestudeerd, terwijl het er slechts drie waren. De hele passage 
suggereert dat Calvijn zelf in dezelfde tijd in Bazel was.28 SEBASTIAN MÜNSTER doceerde in 1535-
36 inderdaad Hebreeuws aan de universiteit. Dat is het jaar waarin Calvijn in Bazel het voorwoord 
van de Institutie schreef en het boek gedrukt zag worden. Het is aannemelijk dat hij zijn tijd ook 
gebruikte om colleges bij Münster te volgen. In alle uitleg van het Oude Testament zou hij de 
geannoteerde Biblia Hebraica van deze geleerde op zijn tafel hebben.29

 Mogelijk heeft Calvijn in Straatsburg van de kennis en colleges van MARTIN BUCER, met 
name op de Psalmen, geprofi teerd. Toen hij teruggekeerd was in Genève en de uitleg van de 
boeken van het Oude Testament ter hand nam, heeft hij zich laten bijscholen door zijn collega 
MICHEL COP (1501-1566). Bij diens sterven noteert de secretaris van de ‘Compagnie des pasteurs’ 
onder meer: “Hij heeft geholpen de vorming van Mr. Calvin in de Hebreeuwse taal”.30 Michel 
was de jongere broer van Nicolas Cop, eens rector van de universiteit van Parijs, en publiceerde 
in Genève, waar hij vanaf 1545 predikant was, commentaren op Spreuken en Prediker (1556 en 
1557). Hij is de enige die door tijdgenoten met Calvijns studie van het Hebreeuws in verband 
wordt gebracht.
 Calvijn heeft zich dus, zoals andere humanisten, al vroeg in het Grieks bekwaamd, maar werd 
daarnaast niet ook een Hebraïst zoals Wolfgang Capito, Paul Fagius en anderen. In zijn kennis 
van het Grieks was hij meer lexicografi sch dan grammaticaal of semantisch georiënteerd.

5. DE AUTEUR VAN DE INSTITUTIE MELDT ZICH

In september 1536 wordt Calvijn aangesteld als lector Nieuwe Testament in Genève, op 1 oktober 
is hij met Farel in Lausanne.31 Farel heeft hem dus snel in de ontwikkelingen willen betrekken. 

27 CO 13, 525 (ep. 1345).
28 CO 7, 306. Vgl. Max Engammare, ‘Joannes Calvinus trium linguarum peritus?’, in: Bibliothèque 

d’Humanisme et Renaissance 58 (1996), 35-60.
29 E.A. de Boer, John Calvin and the Visions of Ezekiel. Historical and hermeneutical Studies in John 

Calvin’s ‘sermons inédits’, especially on Ezek. 36-48 [Kerkhistorische bijdragen 21] (Leiden, 2004), 
84v., 99. Vgl. ook John D. Currid, Calvin and the Biblical Languages Fearn, 2006).

30 Registres de la Compagnie des Pasteurs de Genève, ed. Olivier Fatio – Olivier Labarthe, vol. 3 (1565-
1574) [THR 57] (Genève, 1969), 11; vgl. De Boer, John Calvin and the Visions, 98.

31 Vgl. Francis Higman, ‘La Dispute de Lausanne, carrefour de la Réformation française (1988)’, in: Lire 
et découvrir. La circulation des idées au temps de la Réforme [THR 326] (Genève, 1998), 605-18.



462

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Op donderdag 5 en zaterdag 7 oktober nam hij kort het woord. Zijn eerste termijn leidde Calvijn 
in met de woorden: 

 ‘Ik heb ervan afgezien te spreken tot dit moment, en ik was van plan mij tot het einde [van 
spreken] te onthouden, omdat ik zag dat mijn woord niet erg nodig was en de door mijn 
broeders Farel en Viret gegeven antwoorden afdoende waren. Maar het verwijt dat u ons 
gemaakt hebt inzake de heilige leraars van ouds, dwingt mij iets te zeggen om u kort terecht 
te wijzen …’32

In Calvijns eerste bijdrage zijn twee delen te onderscheiden. In het eerste deel geeft hij negen 
maal een kerkvadercitaat. Eénmaal (Cyprianus) om te illustreren welk gezag de kerkvaders 
hebben, de volgende keren om de transsubstantiatie te weerleggen (Terullianus, Pseudo-
Chrysostomos, Augustinus33). Dit optreden heeft diepe indruk gemaakt, niet in het minst op 
kerkhistorici. E.M. Braekman heeft op een rij gezet welke aandacht biografen aan Calvijns eerste 
optreden besteedden.34 Vooral het, schijnbaar moeiteloze, citeren maakte indruk: zonder 
voorbereiding, uit het hoofd titel en plaats van het citaat aangevend. Had Calvijn een fotografi sch 
geheugen en sprak hij ex tempore óf had hij zich grondig op een moment als dit voorbereid?35

 Er is in later jaren een ander publiek optreden geweest waarbij het opviel hoeveel en 
moeiteloos Calvijn uit het werk van Augustinus kon citeren. Dat was in een van de congrégations 
waarin Jerome Bolsec naar de predestinatieleer uitgehaald had (1551). Calvijn, door een bezoeker 
gealarmeerd, kwam later binnen maar was in staat Bolsec ter plekke te weerleggen. Indruk-
wekkend, maar ook enigszins verklaarbaar als we ons realiseren dat Calvijn in die weken druk 
bezig was met het schrijven van De aeterna praedestinatione Dei, waarin hij Augustinus uitgebreid 
aanhaalde (1552). 
 Wie de door Calvijn in Lausanne geciteerde bijbelverzen en kerkvaders nagaat ontdekt: 
vooral in het de eerste helft van het eerste deel valt Calvijn terug op zijn eigen Institutie (een half 
jaar eerder verschenen). Drie bijbelgedeelten en drie kerkvadercitaten ter zake had hij daarin al 
genoteerd.
 Kortom, Calvijn was tijdens de hele disputatie aanwezig – als assistent van Farel. Als hij 
besluit toch zijn mond open te doen, schaart hij zich vierkant achter ‘mijn broeders Farel en 
Viret’. Bovendien spreekt hij als humanistisch geschoold theoloog en citeert (enigszins) uit eigen 
werk. Door dit optreden doorbrak hij de anonimiteit en bekende kleur als auteur van het niet 
bepaald onbekend gebleven boek, de Christianae religionis Institutio. Na deze bijdrage was er 
geen onduidelijkheid meer: deze jonge geleerde is de schrijver van dát boek.
 De tweede helft van Calvijns eerste bijdrage is gericht tegen dr. Blancherose, een arts die 
vaak van zich liet horen in de disputatie. Daarin gaat hij dieper in op het gezag van de vaders. 
Ook bespreekt hij de bijbelgedeelten die over Christus’ instelling van het avondmaal gaan. Calvijns 
tweede, kortere optreden tijdens de disputatie gaat opnieuw over de leer van de transsubstantiatie, 

32 CO 9, 877.
33 J. Marius J. Lange van Ravenswaay, Augustinus totus noster. Das Augustinverständnis bei Johannes 

Calvin [FKD 45] (Göttingen, 1990), 68: ‘Augustin lässt sich in Calvins Beiträgen an neun Stellen 
belegen. Auffallend ist die eher freie Wiedergabe der Augustinstellen mit der Heraushebung einiger 
Kernaussagen. Dabei schlägt sich jedoch die sorgfältige Sichtung und Interpretation des Textes im 
Argumentstionsduktus nieder’.

34 E.M. Braekman, ‘Les interventions de Calvin’, in: La dispute de Lausanne 1536. La théologie réformée 
après Zwingli et avant Calvin, E. Junod e.a. (Lausanne, 1988), 170-77.

35 Anthony N.S. Lane: “it seems clear that he had to present it unexpectedly and from memory” (John 
Calvin Student of the Church Fathers (Edinburgh, 1999), 25-28).



463

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

maar is satirisch van toon. Eerder was de naam van Hildebrand gevallen (in een bijdrage van 
Pierre Caroli en van Guillaume Farel). Calvijn scherp de kritiek op deze ‘determinateur de ceste 
prodigieuse transsubstantiation’ nog wat aan.
 Opnieuw onderscheidt hij zich door zijn bron te citeren. Wat er allemaal aan schandelijks 
over Hildebrand, de latere paus Gregorius VII, te vertellen is, wordt verteld door kardinaal Beno 
‘in een verhandeling, ingevoegd in de commentaren van het concilie van Bazel, gemaakt door 
Pius II.’ De zgn. Leven en daden van Hildebrand (Vita et gesta Hildebrandi) van Beno was 
inderdaad samen met de Twee delen commentaar op het concilie van Bazel (Commentariorum 
de Concilio Basiliae) van Aenea Silvio Piccolomini uitgegeven en wel recent, in 1535: door 
Ortwinus Gratius in Keulen onder de titel Bundeltje van zaken die na te streven en te ontvluchten 
zijn (Fasciculus rerum expetendarum ac fugiendarum). De aard van de gekozen verwijzingen 
doet mij vermoeden dat dit boekwerk, misschien wel in de avonduren tijdens de disputatie, onder 
de reformatoren circuleerde. Zij konden er verrukkelijke munitie uit halen om het gezag van een 
Hildebrand te ondermijnen en zich aan de zijde van een Berengarius van Tours te scharen.

6. CALVIJN, LEERLING VAN FAREL?

Op zoek naar een mogelijke bron waaruit Calvijn zijn collectie kerkvadercitaten opgebouwd kan, 
treffen ons overeenkomsten met een geschriftje van Guillaume Farel, Verzameling en conclusie 
van de artikelen behandeld in de publieke disputatie, gehouden te Genève op 30 mei tot 24 juni 
1535.36 Begin april was de stad in feite tot de Reformatie overgegaan. Predikant Jacques Bernard 
had bij zijn overgang de raad om een disputatie gevraagd. De sacramentele spreekwijze komt 
aan de orde: ‘Dit is mijn lichaam’. Farel legt uit: ‘Door de heilige Lucas wordt duidelijk gemaakt 
dat, net zoals het lam genoemd wordt ‘uittocht’, pasen (zoals men zegt), omdat het een gedachtenis 
aan de uittocht is, zo ook het brood ‘het lichaam van Jezus’ wordt genoemd omdat het een 
gedachtenis aan zijn lichaam is. En ook door de heilige Augustinus die zegt: Zoals wij zeggen 
Vandaag is de geboorte van Jezus, niet omdat Jezus vandaag geboren zou zijn, maar omdat wij 
de geboorte van Jezus in gedachtenis brengen die, op een dergelijke dag, geboren is, zo zeggen 
we van het brood dat dit het lichaam van onze Heer is omdat dit het vertegenwoordigt en het de 
gedachtenis aan het lichaam van onze Heer is’. 
 Dit is bijna hetzelfde als de derde expliciete verwijzing die Calvijn in Lausanne geeft: ‘De 
heilige Augustinus, die u zozeer tot de uwe maakt, besluit in brief 23, tamelijk aan het einde […], 
zijn bedoeling met deze vergelijkingen: Wij gebruiken, zegt hij, deze spreekwijzen als we zeggen 
dat “de Heer is opgestaan” op de dag dat wij het paasfeest vieren, en ook dat “Hij gekruisigd is” 
op de dag dat wij zijn lijden vieren. En wie op die manier spreekt, wordt beslist niet gecorrigeerd.’37 
Van het voorbeeld dat Farel noemt is de vindplaats bij Augustinus mij niet bekend. Calvijn is 
exact en correct in zijn weergave. Maar mogelijk heeft hij de passage bij Farel gelezen en die in 
de werken van Augustinus nagezocht.

36 [Guillaume Farel], Recueil et conclusion, faicte sur les articles disputez en la disputation publicque 
faicte à Genève, commanceant le trenteiesme jour de may mil cinq cens trente cinq et fi nissant le 
vingt quatreiesme juing oudict an [1535], ed. Hans Helmut Eßer, Reformierte Bekenntnisschriften 
1/2 (1535-49), (Neukirchen, 2006), 11-31).

37 “Nempe saepe ita loquimur, ut Pascha propinquante dicamus crastinam vel perendinam Domini pas-
sionem, cum ille ante tam multos annos passus sit, nec omnino nisi semel illa passio facta sit. Nempe 
ipso die dominico dicimus: “Hodie Dominus resurrexit”, cum ex quo resurrexit tot anni transierint. 
Cur nemo tam ineptus est, ut nos ita loquentes arguat esse mentitos …” (Augustin, Epist. 23 (98, 9); 
CCSL 31A, 233, ll. 186-91; MPL 33, 363, ll. 47-59). Cf. Inst. (1543) IV 17, 11 (OS V, 352, ll. 23 – 354 
ll. 2).



464

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Een tweede aanwijzing dat Calvijn bij Farel aanhaakt is de overeenkomst tussen Calvijns 
tweede bijdrage te Lausanne en een andere passage in de weergave van de 1535 disputatie in 
Genève. In de weerlegging van de transubstantiatie schrijft Farel onder verwijzing naar ‘zoekt 
de dingen die boven zijn, waar Jezus is gezeten aan de rechterhand van de Vader’ (Col. 3. 1) die 
leer toe aan ‘de slechtheid van Hildebrand, die Gregorius VII genoemd werd, die deze slechte 
zienswijze ingevoerd heeft. En men heeft voor Berengarius een schuldbekentenis opgesteld die 
belijdt dat het lichaam van Jezus werkelijk aangeraakt en gebroken is door de handen van de 
priesters in het sacrament en vermorzeld tussen de tanden van de gelovigen – waarmee hij nooit 
ingestemd heeft, maar sindsdien het tegenovergestelde geleerd heeft, nl. dat het ter gedachtenis 
is.’38 In de gedrukte tekst heeft Farel een verwijzing opgenomen naar het zgn. Decretum Gratiani 
waarin de feiten rond Hildebrand en Berengarius van Tours († 1088) te vinden zijn. Treffend is 
dat Calvijn in zijn tweede bijdrage aan de disputatie van Lausanne ook van de historische 
achtergrond van de transsubstantiatie op de hoogte is. Toegegeven, Farel had de naam van 
Hildebrand eerder in de disputatie laten vallen.39 Ook noemt Calvijn expliciet een andere bron, 
nl. de recent verschenen Vita et gesta Hildebrandi (1535). Maar de overeenkomst wijst minstens 
op gezamenlijke voorbereiding op de disputatie.
 Ik kom tot de conclusie dat Farel en Calvin in de voorbereiding op de disputatie, te houden 
in Lausanne in 1536, het materiaal van de disputatie te Genève uit 1535 voor ogen hebben gehad. 
Of Calvijn heeft de tekst van Farels verslag ter hand gesteld gekregen en gelezen of Farel heeft 
Calvijn geïnformeerd en zo onderwezen.
 Het is denkbaar dat zich rond de uitleg van de instellingswoorden van het avondmaal zich 
een ‘canon’ van kerkvadercitaten vormde. Voorbeeld hiervan is de Braziliaanse confessie uit 
1558 met een passage ‘Uitleg van de woorden: Dit is mijn lichaam’. Daarin wordt, zoals door 
Calvijn in 1536 en Viret in 1564, eerst de verklaring Tertullianus ‘au livre quatriesme contre 
Marcion’ aangehaald. Daarop volgt, zoals bij Calvijn in 1543 en Viret in 1564, een citaat van 
Augustinus uit Contra Adimantum. Het artikel in deze geloofsbelijdenis accentueert Jezus’ zitten 
tenslotte aan Gods rechterhand en eindigt dan als volgt: ‘Daarbij zouden we het artikel over de 
Hemelvaart kunnen voegen, met verscheidene andere uitspraken van Augustinus (die wij weglaten 
om niet te uitvoerig te zijn).’40 Deze belijdenis is wat overbleef van het initiatief van de leiding 
van de Hugenoten en Genève om in Zuid-Amerika, aan de kust van Brazilië een kolonie te stichten 
waar geloofsvrijheid zou heersen. Het plan mislukte toen Nicolas Durand de Villegagnon, een 
van de leiders van de expeditie, zijn wil trachtte op te leggen. Onderdeel daarvan waren eigen 
ideeën over de viering van het avondmaal. Hij eiste van een vijftal, dat hij dissident achtte, een 
exact antwoord op theologische vragen. Drie mannen werden geëxecuteerd. 
 Zo is de beantwoording via de martelaarsliteratuur overgeleverd als ‘Confession de foi 
brésilienne’. Opvallend is nu dat bovengenoemde passage over de uitleg van Christus’ 

38 [Farel], Recueil et conclusion, 25. Met verwijzing naar ‘De consecra. distin. Secunda’ : Decretum 
Gratiani, pars III, De consecratione, dist. II, c. 42, ed. J. Friedberg, Corpus Iuris Canonici, vol. 1 
(Leipzig, 1879), 1328v.

39 Arthur Piaget, Les Actes de la Dispute de Lausanne 1536 (Neuchâtel, 1928), 210, 221. Vervolgens 
ook Pierre Caroli, kort voordat Calvijn opnieuw het woord nam, onder verwijzing naar de canon over 
Berengarius (a.w., 328, 330) waarna ook Farel in 1535 verwezen had.

40 ‘Venons à l’interpretation des parolles de Jésus Christ : Cecy est mon corps. Tertullian au livre 
quatriesme contre Marcion explique ces parolles ainsi : Cecy est le signe et fi gure de mon corps. S. 
Augustin dit, Le Seigneur ná point fait doute de dire, Cecy est mon corps, quand il ne donnoit que le 
signe de son corps. […] A ce propos nous pourrions joindre l’article de l’Ascension, avec plusieurs 
autres sentences de S. Augustin : lesquelles nous obmettons, craignang d’estre longs’ (ed. Hans Helmut 
Eßer, Reformierte Bekenntnisschriften 1/3 (1550-58), (Neukirchen, 2007), 391).



465

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

avondmaalswoorden in een confessie staat die mogelijk door een niet-theoloog geschreven is. 
Hans Helmut Eßer noemt de meestersmid Jean du Bordel de eerste auteur. Bij het vijftal dat zich 
tegen het autocratisch bewind van Villegagnon verzette hoorde echter ook Jacques le Balleur die 
luthers theoloog was. Hij overleefde het schrikbewind, evenals Jean de Léry, die de belijdenis 
met de lijdensgeschiedenis naar Europa, Genève overbracht.
 Mogelijk hebben de kolonisten een aantal boeken meegenomen naar het nieuwe, verre land. 
Waarschijnlijk geen edities van kerkvaders. Het is wel denkbaar dat zij een exemplaar van Calvijns 
Institutie bij zich hadden, waarin de citaten van beide kerkvaders te vinden waren. Of de opsteller 
van de Braziliaanse belijdenis een theoloog of leek was, er blijkt zich een canon van kerkvader-
citaten rond de instellingswoorden van het avondmaal gevormd te hebben.
 Het is denkbaar dat Calvijn deze citaten inzake de avondmaalsleer niet allemaal bij elkaar 
zocht maar in een andere bron gevonden had.41 In de polemiek vòòr 1536 was al veel tegen de 
Roomse mis geschreven. Later vinden we bij Pierre Viret in zijn Instruction chrétienne twee van 
Calvijns citaten, nl. het eerste van Tertullianus en één van Augustinus. Over Tertullianus schrijft 
hij: “qui a été des plus prochains du temps des Apôtres”, terwijl Calvijn ter introductie van de 
eerste Latijnse kerkvader gezegd had: “Tertullien assez prochain du temps des apostres”. Viret 
voegt deze verwijzingen toe in de editie van 1564. Heeft hij, de redactor van de Actes de la dispute 
de Lausanne, Calvijns bijdrage herlezen?

UITLEIDING

Wie is Jean Calvin wanneer hij tijdens de Disputatie van Lausanne uit de coulissen treedt? Hij 
is degene die door Guillaume Farel geëngageerd is om mee te helpen de kerk te Genève op te 
bouwen. In de woorden van Braekman: “Tijdens de disputatie van Lausanne gaf Calvijn, door 
publiek in de discussie te interveniëren, eindelijk het antwoord dat Farel hoopte”.42

 Hij is bovendien de man die de raad van Genève onlangs aansteldde om het Griekse Nieuwe 
Testament te onderwijzen. Hij had zich door studie van het Grieks enigszins op zo ’n taak 
voorbereid. Zo kon zijn plan om het Nieuwe Testament in commentaren uit te leggen zich 
ontvouwen.
 Tenslotte is Calvijn de man die zich vooral als auteur van de Institutie achter de schermen 
ophield, totdat hij als geleerd en gelovig man het toneel zou betreden. Dat is het wat in oktober 
1536 te Lausanne gebeurde.

41 Over de vraag of Calvijn een eigen fl orilegium aangelegd had zie: Anette Zillenbiller, Die Einheit der 
katholischen Kirche. Calvins Cyprianrezeption in seinen ekklesiologischen Schriften [VIEGM 151] 
(Mainz, 1993), 51-54, 94-100.

42 Braekman, ‘Les interventions de Calvin’, 177.



466

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

43 Viret, Instruction chrétienne (1564): “Et pourtant, Tertullian qui a été des plus prochains du temps 
des Apôtres, a exposé ces paroles: Ceci est mon corps: “Ceci est la fi gure de mon corps” (655).

44 Viret, Instruction chrétienne (1564): “et Saint Augustin: “Ceci est le signe de mon corps”; qui vaut 
tout autant, comme si l’un et l’autre disait: “Ceci signifi e et représente mon corps”[Mt 26.26]. Il y a 
beaucoup de manières de parler qui approchent cettes-ci ès livres des anciens Docteurs de l’Église 
desquels je pourrais alléguer beaucoup de témoignages à ce propos, s’il est de besoin” (655).

45 In de 1559 editie voegt Calvijn de woorden “teste Augustino [epist. ad Dardadum]” toe 
(OS V, 376).

APPENDIX

Citaat in Deux discours in Inst 1536  later/elders geciteerd
Jes 8:19-20
1 Pet 4:11 OS I, 237
Jes 33:22 OS I, 238
Jac 4:12 OS I, 238
1 Thess 2:4 -
Cypr., Ep. OS I, 29
Tert., Adv. Marc - Viret, IC, 65543

Ps.Chrys. OS I, 29
Aug., Ep. 23 Farel 1535 Inst 1543
-, CAdim - Inst 1543; Viret IC, 65544

-, Enn Ps 98 - Inst 1543
-, In Joh - Ult. Adm. ad Westph (1557)
-, De fi de - Inst 1543
-, Ad Dard OS I, 14245 Ult. Adm. Ad Westph (1557)


