410

Johannes Calvyn (1509-1564) se mensbeskouing:
’n Christelik-filosofiese waardering

John Calvin’s view of the human being: A Christian philosophical appraisal

BJ VAN DER WALT

Skool vir Filosofie, Noordwes-Universiteit, Potchefstroom

Epos: hannah@jintekom.co.za

Bennie van der Walt

BENNIE VAN DER WALT studeer aan die (destydse)
Potchefstroomse Universiteit vir CHO en die
Vrije Universiteit van Amsterdam en behaal die
grade Th.B. en D.Phil. (Filosofie). Vanaf 1970
tot 1974 was hy senior lektor in Filosofie aan die
Universiteit van Fort Hare, vanaf 1975 tot 1999
direkteur van die Instituut vir die Bevordering
van die Calvinisme, later herdoop tot die Instituut
vir Reformatoriese Studie, en (vanaf 1980) ook
professor in Filosofie. Sedert sy emeritaat (1999)
is hy navorsingsgenoot — tans by die Skool
vir Filosofie op die Potchefstroomkampus van
die Noordwes-Universiteit. Deesdae skryf hy
heelwat artikels vir geakkrediteerde tydskrifte in
Afrikaans en publiseer ook gereeld monografieé
in Engels. Van sy geskrifte is ook vertaal in onder
andere Hongaars, Nederlands, Koreaans, Spaans,
Portugees, Xhosa en Tswana. Hy het twee eregrade
van instellings in Korea en Hongarye ontvang.

BENNIE VAN DER WALT studied at the Potchef-
stroom University for Christian Higher Education
and at the Free University of Amsterdam and
obtained the Th.B.(Theology) and D.Phil.
(Philosophy) degrees. From 1970 to 1974 he was
senior lecturer in Philosophy at the University of
Fort Hare; from 1975 to 1999 he was director of the
Institute for Reformational Studies and also (from
1980) professor in Philosophy at the Potchefstroom
University for Christian Higher Education. After
his retirement (1999) he was appointed as research
fellow of the School of Philosophy at the North-
West University (Potchefstroom Campus). He
has written many books and articles in refereed
journals. Some of his writings were translated into
the English, Dutch, Hungarian, Korean, Spanish,
Portuguese, Xhosa and Tswana languages. He
received two honorary degrees from institutions
in Korea and Hungary.

ABSTRACT

John Calvin’s view of the human being: A Christian philosophical appraisal
This investigation is focused on an important aspect of Calvin's teachings, viz. his anthropology
according to the final edition of his main systematic work, his Institutes (1559).

This contribution (to commemorate his birthday 500 years ago) is developed through the

Jfollowing main sections: The introduction briefly indicates the contemporary interest and continued
relevance of Calvin — also for South Africans — even half a millennium after his birth. It further
indicates the need to reflect anew on Calvin's anthropology. Then it draws attention to the fact
that Calvin's intention was to be obedient to God and his Word alone (the religious direction of
his thought), but that he did not always succeed in applying this intention in his structural analysis
of the human being. He often employed pre-Christian philosophical ideas to explain his view of
being human. Two different “lines” can therefore be detected in his anthropology. Lastly, the

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



411

introduction explains the problem-historical method according to which Calvin's view of the
human being will be analysed.

The rest of the essay focuses on the following aspects of Calvin's anthropology: (1) being
human as being religious; (2) Calvin's structural analysis of the human being consisting of body
and soul or spirit; (3) his idea of an immortal soul; (4) his view of man as the image of God, (5)
his distinction in man/woman between a natural and supernatural image.

These various aspects of Calvin's viewpoint should be understood in the light of the following.
Calvin's anthropology is determined by his dualistic ontology or view of reality, in which he
distinguishes between God (the Transcendent) and creation (the non-transcendent part). He
proposes a clearly dichotomist anthropology of body and soul/spirit as separate entities. According
to him the soul is of divine origin. He can therefore be called a creatianist — God creates a soul
Jfor every new human person, and after death the soul returns to its Origin. Amongst the great
variety of dichotomist anthropologies, Calvin'’s viewpoint can be characterised as semi-mystical.
Semi-mysticism teaches that human beings are not completely non-transcendent (earthly)
creatures, but also have a transcendent (divine) part, viz. their souls. Thus the borderline between
the transcendent God and man is not perceived to be above but inside human beings. Amongst
the different types of semi-mysticism, Calvin accepted a Platonising type — certain themes from
Plato s philosophy are included and combined with other pre-Christian philosophical and biblical
ideas in his view of the human person.

Concerning the different aspects of being human distinguished above (1 to 5), the results of
this investigation can be summarised as follows:

*  Calvin was not primarily interested in the human being himself/herself, independent from
his/her relationship with God. Right at the beginning of his Institutes he emphasised the
inseparable relationship between knowledge of God and the self. Religio or cultus Dei to
him was also not confined to private devotional life or church attendance, but understood
as all-encompassing service of God in all domains of life. The question, however, remains
whether other aspects of his anthropology did not prevent him from working out this basic
biblical idea consistently.

*  According to Calvin it is a fact not to be debated that man/woman consists of two separate
entities, viz. body and soul. The soul is an incorporeal substance which has been placed by
God in the body in which it lives as if in a house which it manages. The body is also regarded
as a prison of the soul resulting in contempt for earthly life and a longing for heaven. Death
is regarded as a friend instead of as God's punishment. Such a viewpoint leads to many
unsolvable problems, apart from the fact that it is to the author s mind in total disagreement
with what the Word of God really reveals about the human being according to contemporary
interpretations.

*  Calvin furthermore regarded the soul as immortal and he provided a whole list of arguments
(derived from both reason and the Bible) to prove this belief. What exactly he had in mind
is not very clear. If he was saying that the soul is immortal in and of itself, he would have
contradicted the biblical message that only God is by nature immortal and that the human
being (not only the soul) will only receive immortality as a gift from God after his/her
resurrection. Even if he (as some interpreters of his ideas like to argue) accepted this biblical
viewpoint, the question remains why he spoke about the immortality of the soul only and not
that of the human being.

*  Inline with his dualist ontology and dichotomist anthropology Calvin explained the biblical
message that man is the image of God in an ontological instead of a relational way. Because

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



412

of his divine part (the soul), the human being to a certain degree is similar to God. According
to a (modified) macrocosmos-microcosmos theory human beings are “smaller gods . However,
the Bible clearly teaches that not something in man (only the soul), but man was created in
God’s image. After the fall the integral human being has to be renewed according to Christ,
the perfect image of God the Father. Human beings can again reflect His image when they
obey his commandments.

*  Calvin’s idea of the imago Dei is complicated by his distinction between a natural and a
supernatural image. The natural image consists of the faculties of the soul, borrowed from
Plato’s and Aristotle’s philosophy. The supernatural image is understood in biblical terms
as righteousness and holiness. According to Calvin the supernatural image was lost at the
fall, but the natural was merely corrupted because without reason and a will the human being
would lose its human nature. This dichotomy in Calvin's doctrine of God's image cannot be
accepted in the light of Scripture. It is, furthermore, closely connected with his distinction
between earthly and heavenly affairs and could, therefore, cancel his basic religious motivation
to live to the honour and glory of God in everything we do. However, it enabled Calvin to
show his appreciation of all the natural gifts of non-Christians, including their
philosophies.

As a summa summarum the following can be said: Calvin's thought once again clearly illustrated
that no discipline — not even a biblical theology — can be practised without starting (deliberately
or unintentionally) from deep philosophical presuppositions. We therefore do not blame Calvin
because he employed philosophical ideas in constructing his anthropology. Philosophy as such
is not dangerous to a Christian. This article argued against Calvin's use of pre-Christian ideas
and, objected to the fact that he, furthermore, often did so in a much too uncritical way. But
because in his time no integral Christian philosophy was available — as is the case today — our
criticism should not be too harsh and one-sided. We should rather look for Calvin's own, unique
contributions. A contemporary Reformational philosopher advised that the “real Calvin” is not
met within the reiterations he made of views current amongst his contemporaries, but rather the
new and non-conformist insights by which on crucial points he turned against the prevalent
notions of the day.

KEY CONCEPTS: Reformation (16" century), John Calvin (1509-1564), the Institutes (1559),
Calvin research, Calvinism (in South Africa), Greek-Roman philosophy,
Platonism, Augustinianism, partial universalism, knowledge of God,
religion, soul and body, immortality (of soul), creatianism, world-flight,
natural and supernatural image of God.

TREFWOORDE: Reformasie (16e eeuse), Johannes Calvyn (1509-1564), die Institusie
(1559), Calvynnavorsing, Calvinisme (in Suid-Afrika), Grieks-Romeinse
filosofie, Platonisme, Augustianisme, parsiéle universalisme, Godskennis,
religie, siel en liggaam, onsterflikheid (van die siel), kreasianisme,
wéreldveragting, natuurlike en bonatuurlike beeld van God.

OPSOMMING

Hierdie studie word aangebied ter herdenking van die geboorte van die hervormer, Johannes
Calvyn, 500 jaar gelede (1509). Dit handel oor ’n belangrike aspek van sy denke, naamlik sy
mensbeskouing volgens die finale uitgawe van sy Institusie (1559). Ter inleiding word iets vermeld
van die voortgesette belangstelling in en relevansie van hierdie denker — ook in Suid-Afrika; 'n

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



413

meer gebalanseerde evaluering van sy denke word voorgestel; die metode wat daarby gevolg
word, word verduidelik. Daarna word die volgende fasette van Calvyn se antropologie bespreek:
(1) die religieuse karakter van menswees; (2) sy onderskeid tussen siel en liggaam; (3) sy standpunt
oor die onsterflikheid van die siel; (4) sy visie op die mens as beeld van God; (5) sy onderskeid
tussen natuurlike en bonatuurlike gawes. Die slotgedeelte bevat 'n opsommende evaluering asook
’n les vir vandag.

1. INLEIDING: N BREK ORIENTASIE

Hierdie studie wil spesifiek op Calvyn se mensvisie ingaan. In Van der Walt (1977) het ek reeds
vroeér hieroor geskryf. Calvyn se standpunt het intussen nie verander nie(!), maar daar het wel
nuwe literatuur oor sy mensvisie verskyn wat in hierdie nuwe bydrae verreken is. In die tweede
plek het — hoewel daar oorvleueling tussen my bydraes van 1977 en die huidige is — ook my eie
interpretasie van Calvyn se antropologie ietwat verander. (Terwyl ek dit vroeér as spiritualisties
getipeer het, is ek tans van mening dat dit eerder as semi-mistiek aangedui kan word.)

Ter inleiding moet egter eers vlugtig aan die volgende aandag gegee word om wat hierna
volg in perspektief te kan plaas: (1) die aktualiteit van die onderwerp; (2) 'n meer gebalanseerde
visie op Calvyn se denke; (3) die Reformator van Genéve as Christelike, antisintetiese denker;
(4) Bybels-vreemde invloede op sy denke; (5) die wysgerige metode waarvolgens sy
mensbeskouing ondersoek sal word, en (6) "n toespitsing op sy hoofwerk, die Institutio Christianae
Religionis (finale uitgawe van 1559).

1.1 Enkele gegewens oor Calvyn en die Calvinisme, veral in Suid-Afrika

Om aan te toon dat om vandag nog oor Calvyn te skryf nie irrelevant is nie, volg ter inleiding
iets oor Calvyn se eie geskrifte wat vandag in Afrikaans beskikbaar is, asook oor die Calvinisme
aan die suidpunt van Afrika.

1.1.1 Werke van en oor Calvyn in Afrikaans

Slegs werke van Calvyn self in Afrikaans vertaal, sal hier genoem word. Aangesien die werke
oor Calvyn te veel plek in beslag sou neem, beperk ons ons alleen tot enkele lewensbe-

skrywings.
*  Werke van Calvyn self in Afrikaans

Uit die pen van Duvenage (vgl. Calvyn, 1967) verskyn daar reeds in 1967 ’n verkorte weergawe
van sy Institutio Christianae Religionis (in vervolg afgekort as ICR). Dit word in 1980 opgevolg
deur die eerste volledige Afrikaanse vertaling van die eerste (1536) uitgawe van die /CR deur
Simpson (vgl. Calvyn, 1980a), kort daarna opgevolg met sy vertaling van Calvyn se Kategismus
(vgl. Calvyn, 1981). Aan Simpson en sy span het ons dit ook te danke dat die finale uitgawe van
die ICR (1559) in Afrikaans beskikbaar word (vgl. Calvyn, 1984, 1986, 1988 en 1992). Hierdie
lywige, vierdelige werk, wat tans uit druk is, word hopelik binnekort herdruk. Heel onlangs word
ons verder verryk met Postma se vertaling van Calvyn se Kommentaar op Romeine (vgl. Calvyn,
2008). Verder sou ook Potgieter se dagstukkies uit Calvyn genoem kon word (vgl. Calvyn,
1980D).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



414
*  Werke oor Calvyn

Soos reeds genoem, laat beperkte ruimte dit alleen toe om die volgende Suid-Afrikaanse
publikasies hier te noem: Van der Walt (1979 en 1980a) en Van der Walt (1981, 1985 en 2007)
waarin sy lewensgeskiedenis — ook in Engels — weergegee word.

1.1.2  Publikasies oor die Calvinisme in Suid-Afrika

Vroeére bibliografie¢ (bv. De Koster, 1964, Kempff, 1975 en De Klerk, 1979-1995) asook
rekenaarsoektogte maak dit vandag aansienlik makliker om nie net die geskrifte van en oor Calvyn
op te spoor nie, maar ook oor die Calvinisme in Suid-Afrika en in verskillende ander lande oor
die res van die wéreld.

Reeds teen 1980 het ’n bibliografie van Suid-Afrikaanse tydskrifartikels oor die Calvinistiese
lewensvisie al vier lywige bande beslaan (vgl. Van der Walt, 1980b, 1980c, 1980d en 1980e).
Ten spyte van alles waarvan die Calvinisme in Suid-Afrika vandag beskuldig word, gaan die
besinning daaroor voort (vgl. bv. Van Niekerk & Hayes, 2002).

1.1.3  Navorsing oor Calvyn en die Calvinisme

Ten slotte moet nog vermeld word dat daar (in navolging van die Europese en later Internasionale
Calvynnavorsingskongresse, wat reeds in die sewentiger jare begin is) vanaf 1980 in Suid-Afrika
ook Calvynnavorsingskongresse gehou (vgl. bv. Van der Walt, 1982 en 1986) is en nog steeds
gehou word, die mees onlangse daarvan in September 2008 by die Universiteit van die Vrystaat.
(Die lesings by hierdie kongres gelewer, word binnekort as ’n spesiale uitgawe van die tydskrif
Koers gepubliseer.)

Uit hierdie kort oorsig blyk dit dat Calvyn — ook in Suid-Afrika — allermins 500 jaar na sy geboorte
"n vergete figuur is. Dit blyk ook daaruit dat verskillende Suid-Afrikaanse akademiese tydskrifte
tans beplan om die gebeurtenis te herdenk. Vir die verskillende ander maniere waarop Calvyn
reeds plaaslik en internasionaal herdenk is en nog sal word, vergelyk d’Assonville (2009a &
2009b). Die gebeurtenisse sal DV in 2010 afgesluit word met die Tiende Internasionale
Calvynnavorsingskongres — in ons eie land!

1.2 ’n Meer gebalanseerde visie op Calvyn se denke

Met die eerste oogopslag sou dit nie alleen baie eenvoudig nie, maar ook uiters onbillik wees om
met insigte uit die Reformatoriese filosofie van vandag Calvyn se mensvisie van 500 jaar gelede
te kritiseer. ('n Geveg tussen iemand met ’n pyl en boog teenoor 'n ander persoon met ‘n
masjiengeweer!) Om verskillende redes is so 'n uiteensetting en evaluering egter tog
belangrik.

In die eerste plek bestaan daar — merkwaardig — min wysgerige — veral Christelik-wysgerige
—analises van Calvyn se denke. Protestantse teolo€ het hom “geannekseer” en as teoloog verklaar.
(Myns insiens gee Calvyn in sy /CR eerder 'n eie Christelike, voorwetenskaplike lewensvisie
wat op die Skrif gegrond is.)

In die tweede plek is — as gevolg van die feit dat hy in die verlede primér as teoloog beskou
is en nog steeds word — die onderliggende onbybelse filosofiese elemente in sy denke nie voldoende
raakgesien nie, of gerieflikheidshalwe selfs verdoesel.

In die derde plek bestaan daar, omdat Calvyn die Skrif so goed kon uitlé, by sekere Protestantse
Christene nog steeds die neiging om sy denke te kanoniseer of met die Skrif gelyk te stel. Vir

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



415

hulle beteken ’n betroubare teologie dus bloot die bevestiging van die man van Geneve se
Institusie. So "n standpunt maak egter van Calvyn ’n bohistoriese figuur. Dit vergeet dat hy ook
'n kind van sy eie tyd was. Hy het nie net met die talle geestesstrominge van sy tyd (in baie
gevalle herlewings van antieke filosofie€, vgl. Van der Walt, 2008b) in gesprek getree nie, maar
is ook deur hulle beinvloed. Dit is een van die redes waarom hy die Skrif nie in alle opsigte reg
kon verstaan nie.

In die vierde plek is 'n digotomistiese mensvisie van liggaam plus siel, soos dié van Calvyn,
selfs vandag nog iets wat algemeen in sowel Christelike populére as teologiese publikasies oor
die mens voorkom — veral as hulle handel oor wat met die mens by die dood gebeur.

Hierdie artikel wil 'n meer gebalanseerde kyk op (’n faset van) Calvyn se denke bied. Dit
ontneem hom aan die een kant nie die eer om as “vader” van die Reformatoriese denke bekend
te staan nie. Aan die ander kant wil dit, getrou aan Calvyn se eie oproep tot semper reformanda,
Calvyn se visie reformeer in die lig van nuwere insigte oor wat die Skrif werklik oor die mens
openbaar. (Vir *n samevatting van hierdie nuwe insigte, vgl. hoofstuk 8 tot 11 van Van der Walt,
2009.) Dit wil aantoon dat hy — soos die meeste Reformatoriese denkers nd hom — enersyds, as
gevolg van sy noukeurige luister na God se Woord, sy tyd vooruit was, maar dat sy denke andersyds
tog tydsbepaald en -gebonde was. (Vgl. wat reeds onder 1.5 in my vorige artikel in hierdie blad
hieroor gesé is.)

1.3 Calvyn as Christelike antisintetiese denker

Klapwijk (1973:47) sé tereg dat Calvyn se houding teenoor die nie-Christelike kultuur en denke
uiters genuanseerd was. Nogtans is die heel belangrikste wat van Calvyn gesé kan word — dit
wat hom destyds op die voorpunt van die tye geplaas het — dat hy nie soos die voorafgaande
Kerkvaders in Middeleeuse denkers sinteties nie, maar antisinteties wou dink. Wat word daarmee
bedoel?

’n Mens sou die geskiedenis van die Westerse denke in die volgende drie hoofperiodes kon
indeel (vgl. Vollenhoven, 2005a:157-159 en 2005b vir die Engelse teks): (1) die voorsintese
denke van die Oudheid; (2) die sintesedenke in die periode n.C. tot ongeveer 1500; (3) die
antisintesedenke van die Nuwe Tyd, wat met die Renaissance en Reformasie 'n aanvang neem.

Gedurende die antieke Griekse en Romeinse denke v.C. was die Bybel nog onbekend, dit
was die tyd van voor-Christelike filosofie€. Gedurende die tweede periode word om verskillende
redes gepoog om ’n versoening (sintese) tussen die pagane denke en die Evangelie te bewerk —
iets wat nie houdbaar kon wees nie. Teen ongeveer die 16e eeu het hierdie “Christelike”
kompromiedenke dan ook begin verbrokkel en het postchristelike denke die hoofstroom in die
Weste geword. Hierdie sekulére antisintetiese denke het met die vermenging tussen die Christelike
en Griekse denke gebreek, omdat dit nie van die Christelike element daarin gehou het nie en dit
alleen die pagane element wou beklemtoon. Daarteenoor het Reformatoriese denkers 'n Christelike
antisintese voorgestaan: Hulle wou met die Grieks-Romeinse heidense nalatenskap binne die
sintesedenke breek, sodat die Woord van God weer duidelik en suiwer gehoor kon word (vgl.
bv. Van der Walt, 2008a:203-205 en 2008b:220-225).

Soos gesé, was Calvyn 'n duidelike verteenwoordiger van die Christelike vleuel van die
anti- of nasintesedenke. In sy ICR (Il, 2,4) verwyt hy byvoorbeeld die Kerkvaders dat baie van
hulle “meer as wat paslik is, na aan die filosowe gekom het... hulle het hulle beywer om die leer
van die Skrif halfpad met die leerstellinge van die filosowe te versoen”. Wanneer hierna dus op
die onaanvaarbare filosofiese invloede op Calvyn gewys word, moet hierdie positiewe punt in
gedagte gehou word: Calvyn het nie, soos die Middeleeuse denkers, doelbewus sinteties gedink

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



416

nie. Hy was bewus van die gevare van ’'n vermenging van pagane en Bybelse gedagtes en wou
self daarvan vrykom.

14 Bybels-vreemde filosofiese invloede op Calvyn se denke

Calvyn se prinsipiéle standpunt teen sintesedenke beteken egter nie dat hy ook in sy denke volledig
van die invloed van voorafgaande en eietydse filosofiese idees, gedagtes en sisteme gevrywaar
was nie. Soos reeds gesé, is dit 'n feit dat 'n mens nie anders kan as om deur die geestelike klimaat
om jou beinvloed te word nie.

Die vraag is egter tot hoe 'n mate dit by Calvyn die geval was. Dit hang weer saam met die
vraag presies hoe Calvyn die buitebybelse filosofie€ gebruik het. Sonder om hier ruimte te verspil
deur die betrokke skrywers te behandel, kan slegs genoem word dat die literatuur wat dié vraag
probeer beantwoord twee uiterstes weerspieél. Die een groep navorsers sondig myns insiens per
excessum deur die buitebybelse invloed op Calvyn te oordryf. (Hy was volgens hulle byvoorbeeld
uit en uit 'n Platonis.) ’n Teenoorgestelde groep val — per defectum — aan die ander kant van die
perd af deur die Bybels-vreemde filosofiese beinvloeding op Calvyn te onderskat, verdoesel of
selfs te probeer ontken. Die geringskatting van die invloed van die Platonisme op Calvyn se
mensvisie of die goedpraat daarvan is 'n duidelike voorbeeld van hierdie uiterste (vgl. bv. Van
der Walt, 2008b:233-235).

Tussen hierdie twee uiterstes staan die interpretasie van Van der Merwe (1982) en die deeglike
en gebalanseerde ondersoek van Babelotzky (1977). Laasgenoemde toon onder andere aan dat
Plato di¢ outoriteit in die teologie was in die tyd van Calvyn. (Niemand hoef dus destyds skaam
te gewees het om as “Platonis” bekend te staan nie.) Calvyn was volgens hom ook nie bloot 'n
neo-Platonis nie, maar is regstreeks deur (sekere werke) van Plato self beinvloed. Babelotzky
toon verder aan dat Calvyn nie net formeel (bv. alleen deur Platoniese begrippe) maar ook
inhoudelik (deur Platoniese gedagtes) beinvloed is. Verder bring hierdie navorser ook duidelik
die groot verskille tussen Plato en Calvyn na vore.

Babelozky is dus van mening dat dit onwaar en onregverdig sou wees om Calvyn eenvoudig
’n Platonis te noem, omdat dit 'n onderdanige meester-leerling verhouding sou veronderstel.
Calvyn was nie Plato se epigoon nie, maar het slegs uit Plato se denke vir eie doel gebruik gemaak,
naamlik om sy Christelike leerstellings te verduidelik. Hierdie gevolgtrekkings stem ongeveer
ooreen met dié van Nuovo (1964), wat Calvyn se standpunt teenoor die Klassicke filosofieé
saamvat as sowel athanklikheid as verwerping.

Partee (1977) werp lig op hoe presies Calvyn met die filosofie€ uit die Oudheid (wat in sy
tyd ’n herlewing beleef het) omgegaan het. Calvyn het nie probeer om enige van hierdie filosofie€
sistematies te propageer nie, maar hulle meer eklekties en as voorbeelde gebruik om die Christelike
geloof — sy hoofdoel — uiteen te sit.

Die lees van die ICR gee dikwels die indruk dat Calvyn (a.g.v. 'n onvoeldoende historiese
besef veral wat die geskiedenis van die wysbegeerte betref?) ook in sy verwerping van bepaalde
standpunte uit die Grieckse of Middeleeuse sintesedenke dikwels meer op die implikasies daarvan
as op die basiese uitgangspunte en religieuse voorveronderstellings kritiek het. Dit mag een van
die redes wees waarom hy soms te maklik van die vrugte van die voor-Christelike denke gebruik
maak.

Samevattend bevestig verskeie skrywers dus wat reeds onder 1.2 hierbo betoog is, naamlik
dat daar twee “lyne” in Calvyn se denke is: ’n Skriftuurlike, maar ook een wat op voor-Christelike
filosofiese idees gegrond is.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



417

1.5 ’n Wysgerige metode om Calvyn se denke te analiseer

Op filosofiese wyse sou 'n mens hierdie twee lyne in Calvyn se denke as die “rigting” en die
“struktuur” daarvan kon aandui.

1.5.1 Struktuur en rigting

Die onderskeid is afkomstig van Vollenhoven (2005b:xxvii-xxix) en word ook deur van sy
navolgers met vrug toegepas. Wolters (1985:49,73), byvoorbeeld, dui met “struktuur” die geskape
samestelling (“creational constitution”) van iets aan, terwyl “rigting” op die religieuse dryfkrag
van die sonde (ongehoorsaamheid aan God se verordeninge) en verlossing (nuwe gehoorsaamheid
daaraan) dui.

Omdat rigting en struktuur mekaar wedersyds beinvloed, mag hulle wel van mekaar onderskei,
maar nie geskei word nie (vgl. Fowler, 1991:98 e.v.). Sonde en verlossing is nie slegs sake van
die hart (rigting) nie. Ongehoorsaamheid veroorsaak ook strukturele distorsies en vereis strukturele
hervorming. Die religieuse verhouding tot God (of van Hom af gerig op 'n afgod) neem so 'n
sentrale en integrerende rol in die lewe van 'n mens in dat ongehoorsaamheid die korrekte fokus
van die menslike lewe verskuif en sy strukturele visiec op menswees aantas (vgl. Fowler,
2004:9).

1.5.2 ’n Probleem-historiese metode

In sy probleem-historiese metode waarvolgens Vollenhoven (2005a; 2005b) die konsepsies van
denkers deur die Westerse geskiedenis analiseer, maak hy (reeds teen die middel van die vorige
eeu) van hierdie onderskeiding tussen struktuur en rigting gebruik.

Kort gestel, onderskei hierdie metode tussen die tipe filosofie (hoe 'n denker die probleme
i.v.m. die skeppingstrukture oplos) en die historiese stroming waarbinne die denker filosofeer
(d.w.s. wat so 'n denker as normatief beskou). Anders gestel: elke denker verteenwoordig ’n
bepaalde denktipe en denktradisie; hy/sy beantwoord twee basiese vrae oor die skepping: wat is
(die struktuur van) en wat behoort (die rigting daarvan te wees).

Reeds 'n paar dekades gelede het ek (vgl. Van der Walt, 1974:339 e.v.) met vrug die probleem-
historiese metode (vir meer resente gegewens daaroor, vgl. Bril & Boonstra, 2000 en Bril, 2005)
gebruik om die basiese filosofiese kontoere van Calvyn se denke te belig. Vollenhoven self het
Calvyn se denke nooit probleem-histories tipeer nie. Na sy dood, en ook na aanleiding van Van
der Walt (1974 en 1977) se studies, probeer Bril & Boonstra (2000:282-284) wel om Calvyn ook
’n plek in Vollenhoven se Schematische Kaarten te gee. Aangesien dit die enigste beskikbare
Reformatoriese wysgerig-historiografiese metode is, word dit hier weer as gids gebruik, terwyl
ook nuwe insigte oor Calvyn se denke bygewerk word.

1.5.3 Die rigting van Calvyn se denke

Hierbo (vgl. 1.3) is reeds voldoende oor die (religicuse) rigting van Calvyn se denke gesé. Uit
Christelike oortuiging het hy antisinteties gedink; sy denke val binne die Reformatoriese stroming
van die 16e eeu, wat slegs aan God se Woord en wet gehoorsaam wou wees — 'n lofwaardige
ideaal.

In die lig van die wedersydse invloed van struktuur en rigting op mekaar, is die vraag egter
tot hoe 'n mate Calvyn daarin geslaag het om, vanuit en in ooreenstemming met hierdie Bybelse

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



418

rigting, ook struktureel *n Skriftuurlik- verantwoordbare werklikheids- en mensvisie uit te bou.
Omgekeerd kan die probleem dalk nog duideliker gestel word: Het die feit dat Calvyn (deur
teveel van onbybelse Grieks-Romeinse antropologiese denkbeelde oor te neem), struktureel
beskou, nie ’n aanvaarbare mensbeeld daar kon stel nie, nie ook die religieuse rigting van sy
denke aangetas nie? Sy digotomistiese mensbeskouing het byvoorbeeld verhinder dat sy ideaal
van omvattende diens aan God op elke lewensterrein verwesentlik kon word (vgl. 6.1
hieronder).

1.5.4 Calvyn se denktipe

Die probleem by Calvyn I€ dus nie by die rigting (religieuse oriéntasie) nie, maar by die strukturele
kant daarvan (die denktipe). Uit die analise van Calvyn se mensbeskouing (hieronder) sal die
tipe filosofie (waarop sy antropologie gebou is) ook duidelik word. Dit is egter belangrik om
vooraf die ses begrippe waarmee die hooftrekke van Calvyn se tipe filosofie aangedui sal word
hier te verduidelik. (So ’n “hipotetiese gids” hou natuurlik die gevaar in dat Calvyn in ’n mens
se eie filosofiese denkskema ingedwing kan word. Niemand “lees” egter die denke van iemand
anders sonder dat sy eie filosofiese uitgangspunte daarby ’n rol speel nie.)

*  Omdat Calvyn in God se openbaring in die Skrif geglo het, hoef hy nie soos die mitologiserende
denkers mites te gebruik om die oorsprong van die kosmos — en selfs die gode — te verklaar
nie. Miskien sou (in soverre Calvyn nog sinteties gedink het) Vollenhoven se tipering (vgl.
Bril & Boonstra, 2000:197) van louter kosmologiese denke dus die beste op Calvyn van
toepassing wees. Dit beteken egter nie dat Calvyn — ’'n ten diepste Bybelgetroue denker — God
in sy besinning oor die kosmos uitgesluit het nie. Sy ontologie is nie tot kosmologie vereng
nie.

* In die tweede plek was Calvyn nie 'n monis nie. Hy glo met ander woorde nie in ’n
oorspronklike ontiese eenheid waaruit die veelheid (as iets sekondér) ontstaan het nie. 'n
Dualistiese visie het beter by sy Christelike geloof gepas: die werklikheid bestaan uit 'n
oorspronklike tweeheid, naamlik God (die transendente) en die skepping (die nie-
transendente).

* In die derde plek dink Calvyn nie individualisties (die individuele is die belangrikste) of
universalisties (die universele staan voorop), maar parsieel (gedeeltelik) universalisties.
(Anders as by die kosmogono-kosmologiese horisontale parsiéle universalisme, vind ons by
die louter-kosmologiese denke 'n vertikale parsiéle universalisme. Vgl. Bril & Boonstra,
2000:354-356.)

*  Daar bestaan talle vorme van dualisme. Die sterk invloed van Plato bepaal die tipe ontologiese
dualisme by Calvyn, sodat dit as *n Platoniserende dualisme aangedui kan word (vgl. weer
Bril & Boonstra, 2000:197 en 283).

*  Wat Calvyn se mensbeskouing betref, impliseer sy dualistiese ontologie 'n digotomie
(tweedeling) van liggaam en siel in die mens.

*  Vandie talle tipes digotomieé€ wil dit lyk of Calvyn 'n verteenwoordiger van die semi-mistiek
is. Volgens sy visie is die mens nie ’n totale aardse wese nie, maar die hoogste deel van die
mens (sy siel of gees) is atkomstig van God (Calvyn is 'n kreatianis — God skep die siel). Die
siel bly 'n deel van die transendente en keer weer by die dood daarna terug. Hierdie denkrigting
word semi-mistiek genoem, omdat nie die hele mens nie, maar slegs sy hoogste deel as
goddelik beskou word. In Vollenhoven (1992:53, 74) stel Tol en Bril hierdie denkrigting
diagrammaties voor en sé daarvan die volgende: Teenoor die monargianisme, wat glo dat
alleen die universele denkgees goddelik is, leer die semi-mistiek dat 'n deel van die mens

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



419

(daarom semi-mistiek) ook goddelik is. Vollenhoven (1992:92) is van mening dat die bekende
A. Kuyper ook so ’n semi-misticke denker was. (Soos reeds vermeld, het ek Calvyn se
standpunt in 1974 egter nog as “spiritualisties” bestempel.)

Ten slotte nog ’n laaste opmerking vooraf oor:
1.6 ’n Toespitsing op die “Institusie”

Hoewel Calvyn veel meer as slegs die Institutio Christianae Religionis geskryf het, word dit as
sy hoofwerk beskou en word hier hoofsaaklik daarop toegespits en wel die finale uitgawe van
1559 in vier boekdele. Waar nodig word na sekondére literatuur verwys.

Die aanhalings uit Calvyn in die teks is my eie vertalings uit die oorspronklike Latyn van
sy Opera Selecta (vgl. Calvini, 1967, 1968, 1962). Vir kontrole van my vertaling kan die leser
(wat nie Latyn magtig is nie) ander vertalings in Engels, Nederlands en Afrikaans raadpleeg (vgl.
Calvin, 1960; Calvijn, 1931 en Calvyn,1984-1992). By enkele lang sitate uit Calvyn sal die
oorspronklike Latyn in voetnote gegee word. Die plekaanduiding geskied soos volg: Die betrokke
boek van die /CR word met 'n Romeinse syfer weergegee en die hoofstukke en paragrawe daarna
met Arabiese syfers (byvoorbeeld 11,2,7).

Na hierdie — ietwat lang, maar tog noodsaaklike — bre€ ori€ntasie kan nou op die verskillende
fasette van Calvyn se mensbeskouing gekonsentreer word. Aangesien ek hieroor reeds in meer
detail geskryf het (vgl. weer Van der Walt, 1977) en binnekort weer sal doen (vgl. hoofstuk 7 van
Van der Walt, 2009), is hierdie bydrae beperk tot sekere kerngedagtes van Calvyn, wat telkens
gevolg sal word deur kort kommentaar daarop.

Eerstens word weer gelet op die religieuse karakter van Calvyn se mensvisie. Daarna kom
die meer strukturele kant van sy mensvisie aan die orde: (1) die mens as siel en liggaam, (2) die
onsterflikheid van die siel, (3) die mens as beeld van God en (4) sy onderskeid tussen ’n natuurlike
en bonatuurlike komponent in die menswees.

2. DIE MENS AS RELIGIEUSE WESE

Calvyn se eie religieuse instelling blyk daaruit dat hy — anders as wat sekulére denkers gewoonlik
doen — nie sy philosopohia Christiana (s6 noem hy sy Institusie) tot kennis van die aardse
werklikheid (’n kosmologie) beperk het nie. Hy is egter — anders as die voorafgaande Middeleeuse
denkers — wars van enige spekullasie oor God. Hy probeer ook nie soos sy voorgangers die
bestaan van God met redelike argumente bewys nie, maar aanvaar dit eenvoudig in die geloof.
Daarom sluit hy God nie — soos sommige van sy tydgenote reeds gedoen het en veral die sekulére
denkers daarna — uit sy lewensvisie uit nie.

2.1 Religie as omvattende diens aan God

Ook wat sy mensbeskouing self betref, 1€ hy groot klem op die mens se religieuse verhouding
tot God. Tereg merk Schroten (1956:48, 58) op dat Calvyn nie in die eerste plek in die mens-in-
die-kosmos nie, maar in die-mens-voor-God (coram Deo) geinteresseerd was.

Hierdie verhouding tot God is volgens Calvyn ’n omvattende relasie. Cultus Dei of religio
(vgl. die titel van sy /CR) word deur hom nie as iets subjektief (introverte vroomheid), tot Sondae
en die kerk beperk, opgevat nie, maar in dié sin dat die mens in die kern van sy bestaan op God
gerig is en dat hierdie gerigtheid sy /ele bestaan gepaal.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



420
2.2 Godskennis bepaal selfkennis

Hierdie religieuse gerigtheid (wat ons reeds aan die begin van die /CR aantref) lei tot die volgende
bekende stelling:

Feitlik die hele (hoof)inhoud van ons wysheid, wat werd is om as ware en vaste wysheid
beskou te word, bestaan uit twee dele, naamlik die kennis van God en van onsself. Hoewel
hierdie twee deur vele bande onderling verbonde is, is dit nie maklik om te onderskei watter
een die ander voorafgaan en dit uit sigself voortbring nie. Want eerstens kan niemand sigself
beskou of hy rig dadelik sy sinne op die aanskouing van God, in wie hy leef en sig beweeg.
Dit is immers geensins verborge dat die gawes waardeur ons iets werd is, gladnie van onsself
is nie, ja selfs dat ons bestaan self niks anders is nie as 'n bestaan in die enige God.

Die begin van die tweede paragraaf stel die ander kant van die munt: “Daarteenoor staan vas dat
die mens nooit ’n suiwer kennis van homself kan bereik nie tensy hy nie eers die aangesig van

God aanskou het en van sy (God se) skoue tot die ondersoek van sigself afdaal nie”.?

2.3 Kommentaar

Talma (1882:25) vra na aanleiding van hierdie uitspraak van Calvyn tereg of Godskennis ook
van selfkennis athanklik gemaak kan word. (Dat ons Godskennis vir selfkennis nodig is, word
aanvaar.) Is dit nie eerder sodat ons sondigheid ons van kennis van God af laat wegvlug nie?

Ander skrywers (vgl. bv. Battenhouse, 1948:453) sien in hierdie standpunt van Calvyn (dat
selfkennis tot Godskennis kan lei) duidelik die ongewenste invloed van Augustinus se
Neoplatonisme. Dit is nie onmoontlik nie, aangesien Augustinus inderdaad groot invloed op die
Hervormer van Genéve gehad het. (Die hoofdoel van die lewe was ook vir dié biskop van Hippo
om die self en God te ken.)

Myns insiens huldig Schroten (1956:56) die mees aanvaarbare standpunt in hierdie verband
as hy stel dat Calvyn se diepste bedoeling nie was om selfkennis te soek op die manier van die
antieke filosowe nie (vgl. ICR, 1, 15, 6). Hulle het die mens op sigself, as selfstandige, outonome
wese met 'n eie voortreflikheid, los van God beskou. Soos die Bybel self doen, wou Calvyn die
mens steeds in sy onlosmaaklike verbondenheid tot sy Skepper en Onderhouer beskou. Gods- en
selfkennis vind as’t ware gelyktydig plaas: Alleen wie God en sy Woord (wat heelwat oor die
mens openbaar) ken en erken, sal homself werklik ken; en wie homself (in die lig van God se
Woord as kind van God) ken, sal sy Vader ken.

“Tota fere sapientiae nostrae summa, quae vera demum ac solida sapientia censeri debeat, duabus
partibus constat, Dei cognitione et nostri. Caeterum quum multis inter se vinculis connexae sint, utra
tamen alteram praecedat, et ex se pariat, non facile est discernere. Nam primo, se nemo aspicere potest
quin ad Dei in quo vivit et movetur, intuitum sensus suos protinus convertat: quia minime obscurum
est, dotes quibus pollemus, nequaquam a nobis esse; imo ne id quidem ipsum quod sumus, aliud esse
quam in uno Deo subsistentiam.” (I, 1, 1.)

In1, 15, 1 beweer Calvyn selfs dat “... God deur ons nie helder en grondig geken kan word, tensy
daarby 'n kennis van onsself kom nie.” (... non potest liquido et solide cognosci Deus a nobis nisi
accedat mutua nostri cognitio.)

“Rursum, hominem in puram sui notitiam nunquam pervenire constat nisi prius Dei faciem sit con-
templatus, atque ex illius intuitu ad seipsum inspiciendum descendat.” (I, 1, 2.).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



421

2.4  Implikasies vir sy kenteorie

Na aanleiding van Calvyn se twee uitsprake wat hierbo gesiteer is, nog twee terloopse opmerkings.
In albei sitate is dit opmerklik dat Calvyn van ’n direkte skoue of aanskoue van God spreek. Dit
dui op 'n ander kenteorie as die konsekwent-empiristiese waarvoor abstraksie nodig is. Dit
herinner eerder aan ’n Platoniese, inkonsekwent-empiristiese kenteorie, waarvolgens die
intelligibele wéreld deur middel van direkte aanskouing geken word. Dit hang ook nou met
Calvyn se Stoisynse idee van die natuurwet as goddelike sade of kieme in die dinge saam. In
hierdie goddelike kieme kan God as die oorsprong daarvan self aanskou word.

2.5 ’n Dualistiese ontologie as agtergrond

In die tweede sitaat (I, 1, 2) skemer ook iets van ’n dualistiese ontologie deur wanneer Calvyn
sé dat die mens van God se skoue tot homself afdaal. Van God as die transendente daal die mens
af na ’n laere niveau, naamlik die mens as deel van die nie-transendente wéreld.

Calvyn verwerp tereg 'n monistiese werklikheidsvisie, omdat dit in konflik met die Bybel
is — dit kan alleen waar wees as die radikale ontologiese verskil tussen God en die skepping
ontken word. 'n Dualistiese visie is egter ook nie in harmonie met God se openbaring nie,
aangesien dit twee grondliggende bronne van die werklikheid (gewoonlik ’n transendente en
nie-transendente) erken, terwyl die Skrif duidelik (reeds in Genesis 1:1) leer dat God die een en
enigste Oorsprong is van alles wat bestaan (vgl. Fowler, 1991:8). Calvyn se dualistiese
werklikheidsvisie lei dan ook tot ’n digotomistiese mensvisie.

3. DIE MENS AS BESTAANDE UIT SIEL EN LIGGAAM

Na sy klem op ’n suiwer Bybelse trek — die religieuse rigting vanuit die hart — probeer Calvyn
die mens ook struktureel analiseer. Ongelukkig maak hy daarin teveel van die voorchristelike,
Bybels-vreemde Griekse en Romeinse standpunte oor die mens gebruik. Die Bybelse visie op
die mens as ’n gekompliseerde maar integrale wese, word verruil vir 'n tweedeling in die
menswees: hy/sy bestaan uit siel en liggaam.

3.1 Calvyn se visie dwarsdeur sy lewe

Ek kon nie nagaan of Calvyn die betrokke mensbeskouing reeds voor 1534 in byvoorbeeld sy
kommentaar op Seneca se De Clementia gehuldig het nie (vgl. Battles & Hugo, 1969 en Hugo,
1957 vir besonderhede daaroor). Dié tweedeling in siel en liggaam kom egter reeds in Calvyn
se eerste geskrif na sy bekering tot die Protestantse geloof na vore, sy Psychopannychia (1534).
Hy verwerp daarin die leer dat die siel na die dood onbewus sou wees (die leer van die “sieleslaap’)
en verdedig die standpunt dat die individuele siel direk na die dood bewustelik voortlewe. Sover
nagegaan kon word, verskil Calvyn se finale standpunt (in die /CR van 1559) nie van sy visie in
die Psyhopannychia (in vervolg as Ps afgekort) nie. In die vervolg word dus sowel na sy vroegste
as finale visie verwys. (Vgl. Calvijn, 1969 vir besonderhede van 'n Nederlandse vertaling van
die Ps.)

3.2 Digotomistiese vertrekpunt

Calvyn twyfel nie daaraan dat die mens uit twee dele, naamlik 'n hemelse siel en ’n aardse liggaam
bestaan nie: “Porro hominem constare anima et corpore, extra controversiam debet” (ICR, I,

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



422

15, 2). Dieselfde word beweer in Ps (p. 14, 35). In ICR 1,15,5 beskryf hy die siel as 'n onliggaamlike
wese wat in die liggaam geplaas is om daarin soos in ’n huis te woon en dit te bestuur.

Calvyn self laat egter al blyk dat sy standpunt nie probleemloos is nie, want hy sé daarna:
“Ons moet toegee dat, hoewel die siel in eintlike sin nie deur ruimte bevat kan word nie, dit tog
in die liggaam geplaas is en daarin soos in 'n huis woon”. Die siel is dus iets transendents, bo
die skepping of ruimtelike aspek van alle skepsele. En tog kon Calvyn dit nie volhou nie: As die
siel in die liggaam woon, moet dit tog iets ruimteliks wees!

33 Die liggaam hou die siel gevange

Nog ’n feit wat vir Calvyn vasstaan, is dat die liggaam die gevangenis (ergastulum) of kerker
(carcer) van die siel is (vgl. bv. ICR, 1, 15, 2 en 111, 9, 4 asook Ps, p. 5, 30, 42.).

3.4  Diesiel is die belangrikste en die liggaam van min waarde

“Onder die woord ‘siel’ verstaan ek ’n onsterflike maar nogtans geskape wese, wat die edelste
deel van die mens is” (... atque animae nomine essentiam immortalem, creatam tamen intelligo,
quae nobiliter pars est”, ICR, 1, 15, 2). Die liggaam is dus eintlik maar ’n toevallige kwaad, die
siel is volgens Calvyn die eintlike mens, sy edelste deel.

3.5  Weéreldveragting

’n Digotomistiese mensvisie — veral in *n semi-misticke vorm soos by Calvyn — lei, konsekwent
toegepas, tot veragting van die liggaamlike en die hele aardse lewe. Calvyn sé byvoorbeeld: ...
daar is geen middeweg: 6f die aarde moet vir ons waardeloos word, 6f moet ons in ongebreidelde
liefde vashou. Daarom, indien ons enige sorg vir die ewigheid het, moet ons ons ywerig daarop
toelé om ons uit ons aardse boeie los te maak” (II1, 9, 2 — vgl. ook die vorige paragraaf).

Dat Calvyn nie so seker van sy saak is nie, blyk daaruit dat hy (vgl. 111, 9, 3) opmerk dat so
’n lewenshouding nie ondankbaarheid teenoor God beteken nie. Myns insiens hou sy standpunt
nogtans 'n verkeerde visie op die aardse werklikheid in. Die Skrif openbaar immers dat die mens
as skepsel van God 'n inherente deel van hierdie aardse skepping is en — ten spyte van die sondeval
— sy tuiste hier het. (Geskapenheid as sodanig impliseer nie minderwaardigheid of sondigheid
nie. God sé self in Genesis dat Hy alles baie goed gemaak het.) 'n Nuwe aarde (en nie die hemel
nie) sal volgens die Skrif dan ook die mens se finale tuiste wees.

3.6  Doods- en hemelverlange

Blykens ICR 111, 9, 1 is die veragting van die aardse en die verlange na die hemelse by Calvyn
as 't ware die twee kante van dieselfde munt. Reeds in /CR 1,15, 6 het hy al beweer dat die mens
sonder twyfel tot nadenke oor die hemelse dinge geskep is, maar in /CR 111, 9 en 10 word dit
breedvoerig uiteengesit. Deur die dood word die siel uit die gevangenis van die liggaam verlos.
Volgens ICR 111, 9, 5 moet "n mens dus na die dag van jou dood verlang en dit selfs met vreugde
verwag — die dood is jou vriend.

Ons kommentaar hierop is dat Calvyn deur sy digotomistiese mensvisie verblind word om
die verskriklike, abnormale karakter van die dood raak te sien. Die Bybel is egter baie duidelik
daaroor dat die dood nie die mens se vriend, maar sy vyand is, die straf van God op die sonde.
Bowendien is dit "n vraag of — soos volgens Calvyn —net die sie/ die dood oorleef. Leer die Bybel
nie eerder dat die (hele) mens sterf en weer opstaan nie?

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



423
3.7  Die oorsprong (skepping) van die siel

Tot sover het dit geblyk dat by Cavlyn geen twyfel bestaan oor die selfstandige voortbestaan van
die (onsterflike) siel na die dood (voor die opstanding) nie. Die vraag is egter nog nie beantwoord
waar die siel vandaan kom nie. (Die liggaam, word vanselfsprekend aanvaar, kom van die ouers.)
Calvyn self is (sover ek kon vasstel) nie baie duidelik oor die oorsprong van elke mensesiel
nie.

Die tradusianiste (wat ook 'n digotomistiese mensvisie huldig) was van mening dat die siel
by konsepsie deur die vader of moeder of deur beide aan die kind oorgedra word (vandaar die
naam van hierdie teorie). Hierteenoor is Calvyn die gedagte toegedaan dat God self by elke mens
se ontstaan sy/haar siel skep. Volgens Den Hertog (1937:146, voetnoot 13) is Calvyn dus ’n
voorstander van die kreasianisme. Dit vloei logies voort uit sy ontologiese dualisme en
antropologiese digotomie.

As gevolg van hulle verkeerde, digotomistiese vertrekpunte kom sowel tradusianisme as
kreasianisme egter voor valse en dus onoplosbare probleme te staan. Calvyn se kreasianistiese
visie moet byvoorbeeld die volgende vrae beantwoord: (1) Wanneer presies skep God 'n nuwe
siel in die mens in? Indien dit byvoorbeeld eers kort voor geboorte is, sou aborsie aanvaarbaar
kan wees? (2) Indien God siele voorsien in die geval van buite-egtelike verhoudings of gevalle
van verkragting, tree Hy dan nie in stryd met sy eie gebooie op nie? (3) Hoe versoen Calvyn sy
kreasianisme met sy leer van die erfsonde? Skep God sondige sicle, of kom die sondigheid net
van die liggaamlike (ouers) af? Bots laasgenoemde nie met wat die Bybel leer, naamlik dat die
oorsprong van die sonde diep in die hart van die mens (sy religieuse kern) te vinde is nie?

3.8 Kommentaar

Afgesien van die voorafgaande vrae, noem ander skrywers (vgl. bv. Stellingwerff, 1965:20) nog
die volgende kritiekpunte: (1) Calvyn se gedagtes weerspreek die Bybelse opvatting van die
mens as integrale eenheid. (2) Sy mensbeskouing is meer Grieks as Bybels. (3) Calvyn verstaan
onsterflikheid verkeerd. Dit word eers by die opstanding die hele mens se deel en behoort nie
nou reeds net aan die siel nie. (Vgl. daaroor verder punt 4 hieronder.) (4) Ook Calvyn se veragting
van die aardse en verlange na die hemel moet volgens Stellingwerff as onbybels afgewys
word.

Ten slotte moet hier nog bygevoeg word dat Calvyn die Bybel s6 eksegetiseer dat dit sy
digotomistiese mensvisie ondersteun. As voorbeeld kan slegs sy hantering van die Bybelse
begrippe “siel” en “gees” genoem word en sy merkwaardige argument in dié¢ verband. Dit lui
soos volg: As dié twee woorde (anima en spiritus) in die Bybel afsonderlik gebruik word, beteken
hulle volgens Calvyn dieselfde. Wanneer hulle egter sadm gebruik word, moet hulle verskilende
betekenisse hé. Dit openbaar duidelik die verleentheid van Calvyn: Hy moet verskillende
antropologiese begrippe van die Skrif in sy digotomistiese antropologie inpas — waarvolgens
daar egter vir slegs twee komponente in die mens ruimte is! ("’n Trigotomistiese antropologie van
liggaam + siel + gees sou nie meer Bybels wees nie.)

3.9 Nuwere insigte in die mensvisie van die Skrif
Hierdie antroplogiese beskouinge van Calvyn kan vandag nie meer aanvaar word nie. Die mens

is volgens die Skrif nie ’n samestelling uit twee (of meer) dele, naamlik siel en liggaam nie, maar
"n onverdeelbare, buitengewone komplekse skepping van God. Om op al Calvyn se “Skritbewyse”

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



424

in di¢ verband in te gaan, is *'n onbegonne taak, omdat dit n aparte verhandeling sou verg. Daarom
word hier alleen verwys na wat Van der Walt (2009, hfst. 8), oor Bybelse begrippe soos “siel”,
“liggaam”, “gees”, “vlees” en “hart” s€, wat myns insiens 'n Skrifmatiger interpretasie as dié
van Calvyn openbaar. In die algemeen sou gesé kon word dat hierdie Bybelse begrippe nie vir
ons 'n wetenskaplike antropologie bied nie. Elkeen van hulle beskryf die sele mens (en nie ’n
“onderdeel” van die mens soos by Calvyn nie) vanuit 'n bepaalde hoek of perspektief. Omdat die
Bybel nie 'n wetenskaplike handboek is nie, maar 'n geloofsboek, beskryf sulke “antropologiese”
begrippe in die Skrif die mens ook steeds in sy verhouding tot God.

Hoewel die siel se onsterflikheid reeds genoem is, is dit so belangrik vir Calvyn dat dit

vervolgens afsonderlike aandag regverdig.
4. DIE ONSTERFLIKHEID VAN DIE SIEL

Calvyn 1€ groot klem daarop dat die mens ’n wese (essentia) het, naamlik sy siel en dat dit ’n
onsterflike wese (essentia immortalis) is (vgl. bv. ICR, 15, 2).

4.1 Bewyse

Omdat dit vir Calvyn so 'n belangrike saak is, “bewys” hy sy standpunt sowel met redelike
argumente as uit die Woord van God. Die grondliggende rede vir sy geloof in 'n onsterflike siel
is egter nie hierdie bewyse nie, maar sy dualistiese ontologiese uitgangspunt en die daaruit
voortvloeiende digotomistiese antropologie: Die siel is uit 'n ander (transendente, goddelike)
wéreld afkomstig en dus nie heeltemal in hierdie aardse wéreld tuis nie en moet dus ook (soos
God self) onsterflik wees.

Alleen op iemand wat (soos Calvyn) vooraf reeds in die onsterflikheid van die siel glo, sal
die volgende bewyse deur Calvyn aangevoer dus enige indruk maak. (Let daarop dat die siel vir
Calvyn ongeveer dieselfde as die rede is. Hy beskou die rede ten minste as een van die fakulteite
van die siel waardeur die mens kennis verwerf.)

Die gewete, wat tussen goed en kwaad kan onderskei, is volgens hom ’n ontwyfelbare bewys
van 'n onsterflike gees. Verder bewys ook die feit dat die siel kennis van God kan hé dat dit
onsterflik is. Al die voortreflike gawes van die siel en die beweeglikheid waarmee dit die hemel
en die aarde deursoek, asook die feit dat die verstand die onsienlike soos God en die engele kan
bevat, dien as verdere bewys. Daar moet dus volgens Calvyn in die liggaam iets skuil wat daarvan
onderskeie is, want selfs in die slaap, wat die mens skynbaar bewusteloos maak en van lewe
beroof, kan die mens gedagtes van huidige en toekomende dinge hé.

Na hierdie redelike “bewyse” probeer Calvyn verder sy geloof in die onsterflike siel met
bewyse uit die Skrif staaf. Vergelyk veral die Psychopannychia, waarin hy met talle Skrifbewyse
die onsterflikheid van die siel na die dood teenoor die voorstanders van die sieleslaap “bewys”.

4.2 Wat presies met onsterflikheid bedoel word

As gevolg van die vermenging van Bybelse en Grieks-Romeinse filosofiese gedagtes by Calvyn,
is dit nie altyd ewe duidelik wat hy met “onsterflikheid” bedoel nie.

Die Skrif (vgl. Snyman, 1961:417-430) gebruik die term “onsterflikheid” behalwe vir God,
in die geval van die (gelowige) mens alleen vir sy toestand na die opstanding — God beklee die
hele mens dan met onverganklikheid. Nog die mens, ndg 'n deel van die mens (sy siel) besit dus
van nature onsterflikheid — elke mens moet sterf.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



425

Vir my wil dit lyk asof Calvyn in die slagyster van Plato se leer van *n van nature onsterflike
siel getrap het. Dié voor-Christelike Griekse denker wou nie die dood (God se straf op die sonde)
aanvaar nie. Hy het dus geglo dat iets van die mens — sy siel — tog aan God se straf sal
ontsnap.

Ander navorsers oor Calvyn interpreteer hom egter verskillend. Schroten (1956:61, 62) is
van mening dat Calvyn met “onsterflikheid” alleen bedoel dat die mens na die dood nie totaal
vernietig is of verdwyn nie, maar op een of ander wyse bly voortbestaan.

Oberman (1994:141) sé dat Calvyn dit eksplisiet verwerp dat die siel as sodanig (van nature)
onsterflikheid sou besit, omdat dit nie sonder God se sorg kan bestaan nie. Wendel (1963:175)
haal in dié verband ’n uitspraak van Calvyn se Verhandeling oor die vrye wil teen Pighius aan,
waarin Calvyn uitdruklik sé dat alleen God onsterflik is en nie die siel op sigself nie.

Hiermee is die onduidelikheid egter nie opgelos nie. Waarom praat Calvyn alleen van die
onsterflikheid van die siel en nie van die mens nie? Is dit nie so dat volgens die Skrif die mens
as mens (in digotomistiese terminologie gestel: liggaam en siel) sterwe en opgewek word, en dat
pas dan van die onsterflikheid van die (gelowige) mens (teenoor die tweede dood van die
ongelowiges) gepraat kan word nie? (Vgl. oor hierdie problematiek verder Van der Walt, 2009,
hoofstuk 11.)

S. DIE MENS AS BEELD VAN GOD

Calvyn kom in die /CR by die gedagte dat die mens die beeld van God is uit deurdat hy dit as
een van die bewyse vir die siel as onsterflike wese aanvaar. Dit is vir hom ’n uitgemaakte saak
dat die siel die eintlike setel van die beeldskap is (vgl. ICR I, 15, 3). Wat presies bedoel Calvyn
met imago Dei?

'n Mens kan Calvyn se gedagtes oor die mens as God se beeld die beste verstaan teen die
agtergrond van sy dualistiese werklikheidsvisie. Hy onderskei hemel en aarde of die transendente
(goddelike) en die nie-transendente (aardse). Die liggaam hoort tot die aardse maar die siel is
van die hemelse sfeer atkomstig (vgl. sy kreasianisme hierbo beskrywe) en dus bo die res van
die skepping verhef. Sy standpunt blyk byvoorbeeld duidelik in /CR I, 15, 3 waar hy Osiander
kritiseer, omdat hy (Osiander) die beeldskap van God op sowel die mens se siel as liggaam betrek.
Calvyn se kritiek is dat op so 'n wyse hemel en aarde vermeng word.

5.1 ’n Ontologiese visie

Uit die feit dat Calvyn verder van die setel (sedes) van die beeld van God in die mens praat, kan
afgelei word dat hy die beeld as iets onties beskou.

My kommentaar hierop is dat volgens die Skrif (vgl. Van der Walt, 2009, hfst. 10) nie iets
in die mens (sy siel) nie, maar die mens na die beeld en gelykenis van God geskep is. Dit dui nie
op iets onties binne die mens nie, maar op die regte verhouding van gehoorsaamheid tot God.
Na die sondeval “verloor” die mens God se beeld. Deur die verlossing in Christus en die krag
van die Gees moet die (hele) mens weer na God se beeld (in Christus volmaak getoon) vernuwe
word, dit vertoon deur sy gebooie (veral die liefdesgebod) te gehoorsaam. Athangende van
gehoorsaamheid kan die mens in mindere of meerdere mate, of selfs glad nie, God se beeld
vertoon. Hy kan selfs die beeld van afgode (in God se plek bedink) in sy lewe weerspieél.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



426

5.2 Calvyn se visie in meer besonderhede

Dat hierdie Bybelse visie totaal verskillend is van dié van Calvyn, blyk duidelik uit die volgende.
Soos hierbo reeds (in sy kritick op Osiander) geblyk het, skep Calvyn se digotomisme vir hom
probleme met wat imago Dei sou beteken. Streng gesproke kan slegs die siel God se beeld
wees.

Nie heeltemal konsekwent in sy denke nie, wil Calvyn die beeldskap egter ook op die liggaam
van toepassing maak, maar tog nie sonder reserwe en onderskeid nie: “En hoewel die vernaamste
setel van die goddelike beeld (divinae imaginis) in die verstand en hart of in die siel en sy vermoéns
was, was daar tog geen enkele deel, ook die liggaam, waarin nie enige vonkies (scintillae) gegloei
het nie. Dit is seker dat ook in die afsonderlike dele van die wéreld sekere trekke (lineamenta)
van die heerlilkheid van God skitter. Daaruit mag die gevolgtrekking gemaak word dat, aangesien
in die mens die beeld van God geplaas word, daar *n stilswyende antitese in opgesluit 1€ wat die
mens bo die ander skepsels verhef en as ’t ware van die massa afskei”.?

Die gedagtes wat Calvyn hier uitspreek, is tiperend van sy dualistiese ontologie. Die menslike
siel kom van die hemel, van God self (die transendente) en is dus die beeld (imago) van God. In
die liggaam, wat die laere (nie-transendente) deel is, gloei egter slegs vonkies (scintillae) van
die goddelike. In die nog laere (diere, plante en stof) skitter daar slegs enige trekke (lineamenta)
van God.

Calvyn sé selfs die mens word die beeld van God genoem “omdat hy aan God gelyk is” (vgl.
I, 15, 3: “... deinde in re ipsa nulla est ambiguitas quin Dei imago nominetur homo, quia Deo
similis est.””) of dat God “homself in "n beeld aanskoulik gemaak het deur ingegrifte tekens van
gelykenis” (“... in quo seipsum velut in imagine repraesentaret, propter insculptas similitudinis
notas,” I, 15, 3).

Dat hierdie hele gedagtegang intiem met sy wysgerige wetsbeskouing (logoi spermatikoi as
goddelike kieme in die skepping ingeplant) saamhang, blyk ook duidelik uit die feit dat nie net
die mens volgens hom goddelik is nie. Hy sé van die natuur nie net dat dit goddelik is nie, maar
“op vrome wyse” dat die natuur self God is (I, 5, 5). (Vir meer besonderhede oor Calvyn se
natuurbeskouing kan Schreiner (1991) geraadpleeg word.)

5.3 Verduidelik in terme van >n makro-mikrokosmosleer

Calvyn se leer van die imago Dei word nog duideliker as hy beweer (vgl. I, 5, 3) dat dit nie nodig
is om buite onsself te gaan om God te vind nie, aangesien die mens God honderdmaal in homself
vind. Die feit dat sommige wysgere die mens 'n mikrokosmos of wéreld-in-die-kleine genoem
het, word in die verband blykbaar deur Calvyn goedkeurend vermeld en effens aangepas.
Calvyn aanvaar blykbaar ’n parsiéle universalisme met 'n makro-mikrokosmostema
waarvolgens God as die (universele) Makro- en die mens as die (individuele) mikrokosmos gesien
word. Afgesien van hulle grootte of belangrikheid is hulle identies. Vandaar dat hy kan s€ dat die
mens op klein skaal god is of die beeld van God vertoon. Terloops: Volgens Vollenhoven
(2005d:313-315, vgl. ook Bril & Boonstra, 2000:354-356) kom ’n makro-mikrokosmosteorie

“Ac quamvis primaria sedes Divinae imaginis fuerit in mente et corde, vel in anima eiusque potentiis:
nulla tamen pars fuit etiam usque ad corpus, in qua non scintillae aliquae micarent. Certum est in
singulis etiam mundi partibus fulgere lineamenta quaedam gloriae Dei: unde colligere licet, ubi in
homine locatur eius imago, tacitam subesse antithesin quae hominem supra alias omnes creaturas
extollat, et quasi separet a vulgo” (I, 15, 3.).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



427

gewoonlik nie in Calvyn se tipe filosofie (louter-kosmologiese dualisme met vertikale parsiéle
universalisme) voor nie.

In die lig van die Bybelse openbaring dat God en mens onvergelykbaar is, moet hierdie soort
synsrelativisme by Calvyn afgewys word. In plaas van sy ontiese visie op die mens as God se
beeld, is bogenoemde relasionele visie die Skriftuurlike oplossing.

Hiermee is egter nog nie aangetoon hoe Calvyn die mens as God se beeld na die sondeval
voorstel nie. Dit bring ons by 'n volgende afdeling.

6. ’N NATUURLIKE EN BONATUURLIKE BEELD

Calvyn se visie van die siel as beeld van God bestaan uit twee komponente — ’n natuurlike en
bonatuurlike — waarvan die eerste aan die pagane Griekse denke en die tweede aan die Skrif
ontleen is. Die eerste verbind hy met die struktuur van die siel en die tweede met die rigting:
kennis, geregtigheid en heiligheid, dit wil s€ 'n wetsgehoorsame lewe in verhouding tot God. Na
die sondeval is die natuurlike beeld wel verdorwe, gruwelik misvorm, maar tog nie heeltemal
vernietig nie — want dan sou die mens sy menswees verloor het. Die bonatuurlike beeld is egter
deur die sonde uitgewis (vgl. ICR, 1, 15, 4).

Anders as hierbo (onder 1.5.1) verduidelik (dat struktuur en rigting mekaar wedersyds
beinvloed), kom Calvyn se standpunt daarop neer dat die verkeerde rigting van die sondeval nie
werklik die struktuur (natuurlike beeld van God) aangetas het nie. (Op hierdie punt word breér
by 6.3 hieronder ingegaan.)

Ons let vervolgens in meer besonderhede op (1) die tweérlei beeld (waar dit vandaan kom);
(2) die inhoud van die natuurlike beeld; (3) die implikasies van ’n onvernietigbare natuurlike
beeld (reste van die goeie asook die gevolge vir Calvyn se visie op die sondeval).

6.1 Die oorsprong van ’n natuurlike en bonatuurlike beeld

Calvyn verdeel die dona (gawes) van die beeld van God in naturalia en supernaturalia. Die
naturalia bestaan uit die hoedanighede wat die mens tot mens maak, sy facultas animae. Die
super-naturalia sluit in kennis, geregtigheid en heiligheid wat van die mens 'n Christen maak
(Vgl. ICR, 11, 1, 7 einde en II, 1, 9 middel).

Die vraag is waar hierdie tweedeling in die beeld by Calvyn vandaan kom? In ICR, 11, 2 sé
Calvyn dat hy graag die uitspraak van Augustinus aanvaar, wat geleer het dat die natuurlike gawes
van die mens slegs deur die sonde verdorwe is, maar dat hy heeltemal van die bonatuurlike gawes
beroof is.

Klapwijk (1972:13, 14) probeer Calvyn myns insiens verontskuldig deur te sé€ dat Calvyn
met hierdie begrippe slegs op die Bybelse onderskeid tussen ’n natuurlike, sondige lewe (gebore
uit aardse ouers) en ’n geestelike lewe (wedergeboorte) dui. Ek moet ongelukkig van Klapwijk
se interpretasie verskil. Myns insiens is Calvyn op hierdie punt duidelik deur die Patristiese en
Middeleeuse tweeterreineleer (van natuur en bonatuur) beinvloed.

Ek vind dit dus saam met Den Hertog (1937:145) jammer dat Calvyn aan die eeu-oue dualisme
van natuur-genade ’n plek in sy antropologie gegee het en gevolglik in die res van sy denke, soos
sy samelewingsfilosofie. (Vgl. my eerste artikel in hierdie uitgawe van TGW.) Hoewel sommige
(vgl. bv. Lief, 2009) Calvyn se tweerykeleer nog steeds verdedig, stem ek met Spykman saam.
Volgens Spykman (1992:66,67) is die basiese fout van die tweeterreine- of tweerykeleer dat dit

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



428

aan die geestelike antitese (die religieuse rigting vir of teen God) verkeerdelik ’n ontologiese
status gee, deur sekere lewensterreine (bv. die kerk) as vanselfsprekend goed en ander (bv. die
politiek) as vanselfsprekend minder goed of selfs as sodanig sleg beskou. Sonde en verlossing,
kwaad en goed deurtrek egter a/ die lewensuitinge van elke mens op elke terrein van die lewe en
kan dus nie tot 'n bepaalde gebied beperk of gelokaliseer word nie. God se genade staan nie
teenoor die natuur nie, maar teenoor die kwaad in die natuur (skepping). Die teendeel van sy
genade is sy toorn.

6.2 Die inhoud van die natuurlike beeld

Calvyn se sintese tussen die Bybel en die antieke denke blyk duidelik uit hoe hy die natuurlike
beeld beskryf. Hy beroep hom daarvoor op Plato, wat ook die beeld van God in die siel sou vind
(ICR, 1, 15, 6). Hy aanvaar Plato se vyf sintuie en blykbaar ook die daarmee gepaardgaande
kenteorie.

Later kom Aristoteles egter ook nog by en aanvaar Calvyn die Aristoteliese standpunt dat
daar twee dele in die menslike siel is, naamlik verstand (intellectus) en wil (voluntas). In sy
Psychopannycia (p. 10) sé hy: “Oor die vermoéns van die siel het Plato op verskeie plekke
uitnemend gehandel, maar die skerpsinnigste van almal Aristoteles. Maar wat die siel is, en
vanwaar dit kom, sal u by hulle tevergeefs soek...”

Dit is waar dat die hart (as religieuse sentrum van die mens) deur Griekse en Romeinse
denkers nie raakgesien is nie. Dit is egter merkwaardig dat Calvyn dink dat hy die twee Grieke
se beskouing aangaande die vermoéns van die siel kan saamvoeg en selfs kan aanvaar, sonder
om saam daarmee ook hulle onbybelse idee van die siel self oor te neem.

Talma (1882:43) het reeds aangevoel dat, wanneer Calvyn oor die natuurlike beeld of animae
facultates handel, daar by Calvyn groot onsekerheid heers, hy dit moeilik vind om Plato en
Aristoteles se visies te kombineer en nog moeiliker om hulle standpunte met die Bybelse
openbaring te versoen. Van Plato se sielsvermoéns s€ Calvyn byvoorbeeld dat dit waar of
waarskynlik kan wees en dat iemand wat die siel graag anders wil indeel, dit gerus mag doen.
Aan die een kant beskuldig hy Aristoteles van haarklowery, en aan die ander kant sé hy dat
Aristoteles die waarheid oor die sielsvermoéns huldig.

6.3 Die gevolge van die sondeval nie radikaal nie — reste van die goeie bly oor

Soos reeds vermeld, het die mens se bonatuurlike gawes volgens Calvyn verlore geraak, maar
die natuurlike is slegs verdorwe. Calvyn huldig myns insiens hierdie standpunt, aangesien dit vir
hom verskeie probleme oplos.

In die eerste plek sou die mens, indien sy natuurlike gawes ook deur die sondeval vernietig
is, opgehou het om mens te wees — 'n mens sonder verstand en wil is tog ondenkbaar.

In die tweede plek help dit Calvyn ook om nie as Christen eenvoudig alles wat di¢ voor-
Christelike Griekse, Hellenistiese en Romeinse kulture opgelewer het te verwerp, of hul denke
as suiwere dwaling af te maak nie. Want dan sou hy nie van hulle denkbeelde gebruik kon maak
nie.

So ’n standpunt lei egter daartoe dat Calvyn enersyds leer dat daar niks goeds in die mens
na die sondeval oorgebly het nie (vgl. bv. ICR, 11, 1, 9 en II, 3, 1), en andersyds homself skynbaar
weerspreek deur te praat van soveel goeie gawes by nie-Christene. 'n Duidelike voorbeeld is
ICR, 11, 2, 3 waarin Calvyn eers stel dat uit die mens se natuur niks anders as doemwaardigs kan
voortkom nie, maar dan tog daarop wys dat vonkies van die goeie oorgebly het.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



429

Dit hang saam met sy (myns insiens foutiewe) onderskeid tussen aardse en hemelse sake.
In die eersgenoemde dinge (bv. huislike lewe, staatsbestuur, verskillende kunste en wetenskappe)
kan tog iets goeds bereik word. Mense kan byvoorbeeld in die gesin en staat saamlewe, omdat
“die kieme van die wette in alle mense ingeplant is”, of “in alle mense die saad van burgerlike
orde uitgestrooi is”, en geen mens van die “lig van die rede” verstoke is nie. Dit alles is volgens
Calvyn reste van die natuurlike beeld van God in die mens. Hy het dan ook groot waardering vir
die bekwaamhede van heidense skrywers en die voortreflikheid van sekulére kunste en
wetenskappe (vgl. ICR, 11, 1, 15) en noem dit druppeltjies waarheid (veritas guttulae).

In laasgenoemde dinge (hemelse sake), wat suiwer Godskennis en die verborgenhede van
die hemelse ryk insluit, is die rede van die mens volgens Calvyn egter blinder as 'n mol.

Die “kieme van die wette” wat ook ’n “redelike lig” genoem word, dui op die groot invloed
van die Stoisynse /ogos-spekulasie. (Dit speel lank na Calvyn nog "n rol by Gereformeerde teoloé
soos Woltjer, Kuyper en Bavinck.) Calvyn noem dit ook die natuurlike wet (lex naturalis). Hy
verbind dit (vgl. I, 2, 12) verder met die gewete (conscientia), wat vir die mens soos 'n wet is,
omdat dit tussen goed en kwaad kan onderskei. Die gewete is volgens hom 'n deel van die
natuurlike beeld en feitlik ongeskonde, selfs na die sondeval (vgl. ICR, 11, 2, 24).

6.4 Kommentaar

Aangesien Klapwijk (1991:131-140, vgl. ook sy artikel van 1973) reeds deeglik en in detail op
hierdie baie komplekse probleem (oor wat presies die gevolge van die sondeval was) ingegaan
het, word hier slegs enkele opmerkings gemaak.

In die eerste plek bring Calvyn die feit dat die mens nie totaal verdorwe is nie (vgl. ICR, 11,
3, 3) blykbaar nie in verband met iets inherents goeds in die skepping nie, maar in verband met
die genade van God — nie om die verdorwenheid in die skepping te reinig nie, maar om die sonde
in bedwang te hou. Die wonderlike gawes van ongelowiges is dus nie 'n bewys dat die mens nie
totaal verdorwe is nie, maar Calvyn beskou dit as gawes van die Heilige Gees, wat Hy tot algemene
nut van die menslike geslag uitdeel aan wie Hy wil (vgl. ICR, 11, 2, 16). (Gereformeerde navolgers
van Calvyn het hierop hulle leer van God se sogenaamde algemene genade — teenoor sy
verlossende, besondere genade — gebou. Dié onderskeid, by byvoorbeeld A. Kuyper, word egter
deur Zuidema, 1971 aan vernietigende kritick onderwerp.)

In die tweede plek moet genoem word dat — al druk Calvyn dit nog in Stoisynse terme uit
— daar wel soiets soos 'n natuurlike wet of orde in die skepping bestaan. (Latere Reformatoriese
denkers het verkies om dit God se “skeppingsordeninge” te noem.) God openbaar hierdie orde
aan alle mense, Christene en nie-Christene. Calvyn moet dus gelyk gegee word as hy beweer dat
ook mense wat God en sy Woord nie ken nie, hierdie wette kan ken en gehoorsaam. (Elke mens
weet byvoorbeeld intuitief dat 'n huwelik nie sonder wedersydse trou of ’n staat sonder
geregtigheid kan standhou nie.)

In die derde plek sou 'n mens ook Calvyn se visie kan regverdig deur te sé dat al wat Calvyn
eintlik met sy onderskeid tussen die (behoue) natuurlike gawes en (verlore) bonatuurlike tot
uitdrukking wou bring, is dat die sondeval wel die religieuse rigting van die mens volledig van
koers (weg van God af) laat verander het, maar nie die menslike struktuur nie — die mens het ten
spyte van die val mens gebly. Heel moontlik het Calvyn se gedagte dat daar nog iets van die
beeld van God oorgebly het, hom byvoorbeeld in staat gestel om menslike verantwoordelikheid
te bly handhaaf.

In die vierde plek egter enkele vrac. Maak Calvyn nie van die natuurlike beeld wat behoue
sou gebly het, in ’n sekere sin iets ontasbaars, min of meer selfstandig buite die verhouding tot

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



430

God nie? Anders gestel: Verhinder sy mensbeskouing hom nie dalk om die Bybelse leer van die
radikale, allesingrypende karakter van die sonde raak te sien nie? Het hy besef dat die religicuse
rigting van die mens ook strukturele gevolge het? (Die kwaad skuil nie net in die mens se hart
nie, maar tas bv. ook samelewingstrukture aan.)

In die laaste plek, wat die “reste van die goeie” by nie-Christene betref, waarop Calvyn
soveel klem ¢, die volgende: Die probleem is hier dalk nie of alle mense na die sondeval nog
kunste en wetenskappe kan beoefen nie (die menslike struktuur is immers nie na die val vernietig
nie), maar Aoe hulle dit doen, die rigting daarvan — in gehoorsaamheid aan God of nie.

7. ’N SAMEVATTING EN SLOTGEDAGTE

Eers volg hier ’n kort samevatting en daarna iets oor wat uit die voorafgaande geleer kan
word.

7.1 Samevatting

In die voorafgaande is eerlik probeer om Calvyn se denke in die algemeen en antropologie in
besonder nie in die “korset” van Vollenhoven se metode te forseer nie, maar die hervormer soveel
moontlik self aan die woord te stel. Bloot net uit ’n analise van Calvyn se mensvisie kan die
suggestie aan die begin (1.5 hierbo) bevestig word dat die filosofie ten grondslag van sy denke,
probleem-histories benader, die volgende trekke vertoon: (1) Hy is 'n Christelik-antisintetiese
denker, omdat hy ten diepste alleen in gehoorsaamheid aan God se Woord en wet wou dink. (2)
Sy Christelike lewensvisie verskil duidelik van sowel die mitologiserende as die kosmogono-
kosmologiese denke. Maar dit pas ook nie heeltemal in by die suiwer kosmologiese denke nie,
omdat hy (hoewel hy tereg teen spekulasie oor God is) God nie uit sy lewensvisie uitsluit nie.
(3) 'n Vorm van die makro-mikrokosmostema (wat heel waarskynlik bots met sy vertikale parsiéle
universalisme) speel wel 'n rol in sy denke. (4) Calvyn dink egter baie beslis nie monisties nie,
maar huldig duidelik ’n dualistiese werklikheidsvisie. (5) Dat dit (afgesien van fragmente wat
hy aan ander filosowe ontleen) 'n Platoniserende vorm van dualisme is, staan ook vas. (6) Sy
antropologie is ongetwyfeld digotomisties, en (7) kan nader omskryf word as ’n semi-mistieke
tweedeling in die mens — net die siel is goddelik.

7.2 ’n Slotgedagte

Iets belangrik wat ten slotte uit die voorafgaande geleer kan word, is dat nie net Calvyn se verstaan
van die Bybel (gewoonlik sy “teologie” genoem), maar geen ander teologie of vak filosofies
neutraal kan wees nie. Enige dissipline kan nie anders as om op filosofiese voorveronderstellings
gebou te wees nie. (Indien di¢ feit ontken word, vind die filosofiese beinvloeding nogtans
onbewustelik plaas.) Van der Walt (2008c:158-165) verduidelik waarom dit so is en gee ook
konkrete bewyse daarvan dwarsdeur die geskiedenis van die teologie.

Hierdie ondersoek bevat dus nie 'n beskuldiging teen Calvyn, omdat hy van filosofiese
gedagtes gebruik gemaak het nie — hy kon nie daarsonder nie. Die kritick was daarop gerig dat
hy voorchristelike filosofie€ gebruik het. Soos aan die begin (1.2 hierbo) gestel, is dit ’n bietjie
onregverdig, omdat 'n Christelike filosofie in sy tyd nog nie bestaan het nie. Daarom het ek ook
waardering vir Klapwijk (1991) se benadering tot Calvyn se denke waarin hy eerder die fasette
beklemtoon waarin Calvyn met die denke van die verlede en van sy eie tyd gebreek het en 'n
nuwe weg aangedui het.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



431

Reeds ’n driekwart eeu gelede het D.H.Th. Vollenhoven en H. Dooyeweerd (in Nederland)
en H.G. Stoker (in Suid-Afrika) egter in die lig van die Skrif reformatories begin filosofeer.
Vandag is daar talle Reformatoriese denkers oor die hele wéreld en in talle vakgebiede. In hierdie
filosofie is nie net op die waardevolle insigte van Calvyn voortgebou nie — ’n rede om met
dankbaarheid sy geboorte 500 jaar gelede te herdenk. Dit het ons ook in staat gestel om krities
teenoor sy mensbeskouing te wees. Terwyl Calvyn nie anders kon as om by voor-Christelike
denkers gedagtes te leen nie, bestaan daar vandag dus nie meer ’n rede om kritiekloos op voor-
en/of na-Christelike (sekulére) denkers staat te maak nie.

BIBLIOGRAFIE

Babelotzky, G. 1977. Platonische Bilder und Gedankengdnge in Calvins Lehre vom Menschen. Wiesbaden:
Franz Steiner Verlag.

Battenhouse, R.W. 1948. The doctrine of man in Calvin and in Renaissance Platonism. Journal of the history
of ideas, 9:447-471.

Battles, F.J. & Hogo, A.M. 1969. Calvin's commentary on Seneca’s “De clementia”. Leiden: Brill.

Bril, K.A. 2005. Vollenhoven's Problem-historical method; introduction and explorations (Translated by
Vunderink, R.W.) Sioux Center, lowa: Dordt College Press.

Bril, K.A. & Boonstra, P.J. 2000. D.H.Th. Vollenhoven: Schematische Kaarten, filosofische concepties in
probleemhistorisch verband. Amstelveen: De Zaak Haes.

Calvijn, J. 1931. Institutie of onderwijzing in de Christelijke godsdienst. 3 dele. (Vertaald door Sizoo, A.)
Delft: Meinema.

Calvijn, J. 1969. Psychopannychia (1534). Nederlandse vertaling in Stemmen van Geneve, nr. 8, Julie.

Calvin, J. 1960. Institutes of the Christian Religion. (2 volumes.) (Translated by Battles, F.L. Ed. by McNeill,
J.T.) (Library of Christian Classics, vol. 20 and 21.) Philadelphia: The Westminster Press.

Calvini, J. 1967, 1968, 1962. Opera Selecta, vol. 3-5: Institutionis Christianae Religionis (1559). Ediderunt
P. Barth & G. Niesel. Miinchen: Chr. Kaiser Verlag.

Calvyn, J. 1967. Institusie van onderwys in die Christelike godsdiens. (Vertaal en verkort deur Duvenage,
A.) Potchefstroom: Pro Rege Pers. (In 1978 herdruk deur NG Kerkboekhandel, Pretoria.).

Calvyn, J. 1980a. Institusie. (Onderwysing in die Christelike Godsdiens). (Eerste uitgawe van 1536, vertaal
deur Simpson, H.W.) Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.

Calvyn, J. 1980b. Calvyn vir vandag; dagstukke. (Saamgestel en vertaal deur Potgieter, F.J.M.). Kaapstad:
Verenigde Protestantse Uitgewers.

Calvyn, J. 1981. Kategismus. (Vertaal deur Simpson, H.-W.) Potchefstroom: Potchefstroomse Teologiese
Publikasies.

Calvyn, J. 1984, 1986, 1988, 1992. Institusie van die Christelike Godsdiens. (4 dele.) (Vertaal deur Simpson,
H.W.) Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.

Calvyn, J. 2008. Kommentaar op Romeine. (Vertaal deur S. Postma.) (Reeks Klassieke Tekste, nr. 1).
Bloemfontein: IKRS & Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.

D’Assonville, V. 2009a. Calvynjaar 2009 — die aanloop vir 2009. Die Kerkblad, 112(3222):12-14, April.

D’Assonville, V. 2009b. Calvyn — 500 jaar later. Woord en Daad, 48(407), herfs (verskyn binnekort).

De Klerk, P. 1979-1995. Calvin bibliography. Calvin Theological Journal, 14:187-212 up to 30:419-447.

De Koster, L.R. 1964. Living themes in the thought of John Calvin, a bibliographical study. Ann Arbor,
Michigan: Univ. Microfilms.

Den Hertog, W.E. 1937. De anthropologie van Calvijn. Vox Theologica, 9:137-148.

Fowler, S. 1991. 4 Christian voice among students and scholars. Potchefstroom: Institute for Reformational
Studies.

Fowler, S. 2004. On being human; towards a biblical understanding. Melbourne: Amani Educational
Services.

Hugo, AM. 1957. Calvijn en Seneca; een inleidende studie van Calvijn’s Commentaar op Seneca “De
Clementia”, anno 1532. Groningen: Wolters.

Kempff, D. 1975. 4 bibliography of Calviniana: 1959-1974. Potchefstroom: Institute for the Advancement
of Calvinism.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



432

Klapwijk, J. 1972. Calvijn over de filosofie. Correspondentiebladen van de Vereniging voor Calvinistische
Wijsbegeerte, 36:13-20. Maart.

Klapwijk, J. 1973. Calvin and Neo-Calvinism on non-Christian philosophy. Philosophia Reformata, 38:43-
71.

Klapwijk, J. 1991. John Calvin (1509-1564). In Klapwijk, J., Griffioen, S., Groenewoud, G. (eds). Bringing
to captivity every thought; capita selecta in the history of Christian evaluations of non-Christian
philosophy. Lanham: Univ. Press of America. pp. 123-142.

Lief, J. 2009. Is Neo-Calvinism Calvinist? A Neo-Calvinist engagement with Calvin’s “two kingdoms”
doctrine. Pro Rege, 37(3):1-12.

Nuovo, V.L. 1964. Calvin's theology; a study of its sources in classical antiquity. Ann Arbor, Michigan:
University Microfilms.

Oberman, H.A. 1994. Initii Calvini; the matrix of Calvin’s Reformation. In Neuzer, W.H. (ed.). Calvinus
sacra Scripturae Professor. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans. pp. 113-154.

Partee, C. 1977. Calvin and classical philosophy. Leiden: E.J. Brill.

Schreiner, S.E. 1991. The theater of His glory; nature and natural order in the thought of John Calvin.
Durham, North Carolina: The Labyrinth Press.

Schroten, H. 1956. De anthropologie van Calvijn. In Waarheid, wijsheid en leven. Kampen: Kok, pp. 47-
62.

Snyman, W.J. 1961. Lewe, dood en onsterflikheid in die Nuwe Testament. Koers, 28(10): 417-430.

Spykman, G.J. 1992. Reformational theology, a new paradigm for doing dogmatics. Grand Rapids, Michigan:
Eerdmans.

Stellingwerff, J. 1965. Oorsprong en toekomst van de creatieve mens. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn.

Talma, A.S.E. 1882. De antropologie van Calvijn. Utrecht: Breijer.

Van der Merwe, N.T. 1982. Calvin, Augustine and Platonism. In Van der Walt, B.J. (ed.). Calvinus reformator;
his contribution to theology, church and society. Potchefstroom: Institute for Reformational Studies.
pp- 69-84.

Van der Walt, B.J. 1974. Die Natuurlike Teologie met besondere aandag aan die visie daarop by Thomas
van Aquino, Johannes Calvyn en die “Synopsis Purioris Theologiae”; 'n wysgerige ondersoek.
Ongepubliseerde D.Phil-proefskrif, Potchefstroom: PU vir CHO.

Van der Walt, B.J. 1977. Onskriftuurlike trekke in die mensbeskouing van Calvyn. Tydskrif vir Christelike
wetenskap, 13:172-189.

Van der Walt, B.J. 1979. From Noyon to Geneva, a pilgrimage in the steps of John Calvin. Potchefstroom:
Institute for the Advancement of Calvinism.

Van der Walt, B.J. 1980a. Van Noyon na Genéve; reisindrukke van °n Calvynpelgrim. Potchefstroom: Calvyn
Jubileumboekefonds

Van der Walt, B.J. (red.). 1980b. Die inslag van die Calvinisme in Suid-Afrika, deel 1: histories en prinsipieel.
Potchefstroom: Instituut vir die Bevordering van die Calvinisme.

Van der Walt, B.J. (red.). 1980c. Die inslag van die Calvinisme in Suid-Afrika; deel 2: godsdienstig en
teologies. Potchefstroom: Instituut vir die Bevordering van die Calvinisme.

Van der Walt, B.J. (red.). 1980d. Die inslag van die Calvinisme in Suid-Afrika; deel 3: wetenskaplik en
opvoedkundig. Potchefstroom: Instituut vir die Bevordering van die Calvinisme.

Van der Walt, B.J. (red.). 1980e. Die inslag van die Calvinisme in Suid-Afrika; deel 4: maatskaplik en
staatkundig. Potchefstroom: Instituut vir die Bevordering van die Calvinisme.

Van der Walt, B.J. 2008a. Renaissance and Reformation: contemporaries but not allies. In Van der Walt,
B.J. Anatomy of reformation. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in Africa,
pp. 201-208.

Van der Walt, B.J. 2008b. The intellectual décor of the Reformation with special reference to Calvin. In Van
der Walt, B.J. Anatomy of Reformation. Potchefstroom: The Institute for Comtemporary Christianity
in Africa, pp. 209-256.

Van der Walt, B.J. 2008c. The place of theology in relationship philosophy. In Van der Walt, B.J. Transformed
by the renewing of your mind. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity, pp. 158-
165.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



433

Van der Walt, B.J. 2009. At home in God s world: a transforming paradigm for being human and for social
involvement. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in Africa.

Van der Walt, B.J. (ed.). 1982. Calvinus Reformator; his contribution to theology, church and society.
Potchefstroom: Institute for Reformational Studies.

Van der Walt, B.J. (ed.). 1986. John Calvin's “Insitutes”, his “opus magnum . Potchefstroom: Institute for
Reformational Studies.

Van der Walt, J. 1981. Calvyn, 'n jeugroman. Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.

Van der walt, J. 1985. Calvin and his times. Potchefstroom: Institute for Reformational Studies.

Van der Walt, J. 2007. The dawn of a new light; lifestory of John Calvin. Potchefstroom: Calvyn
Jubileumboekefonds.

Van Niekerk, E.J. & Hayes, H.J. (reds.). 2002. Reformerend die millennium in; ons Calvinistiese erfenis en
roeping. Bloemfontein: Vereniging vir Christelike Hoér Onderwys.

Vollenhoven, D.H.Th. 1992. Vollenhoven als wijsgeer; inleidingen en teksten. (Reds. Tol, A en Bril, K.A.).
Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005a. De probleem-historische methode en de geschiedenis van de Wijsbegeerte.
(Red. Bril, K.A.). Amstelveen: De Zaak Haes.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005b The problem-historical method and the history of philosophy. (Ed. Bril, K.A.,
Translated by De Kievit, J., Francke, S., Friesen, G. & Sweetman, R.) Amstelveen: De Zaak Haes.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005c¢. Isagdge philosophiae; introduction to philosophy. (Eds Kok, J.H; & Tol, A.)
Sioux Center, lowa: Dordt College Press.

Vollenhoven, D.H.Th. 2005d. Wijsgerig Woordenboek. Amstelveen: De Zaak Haes.

Wendel, F. 1963. Calvin, the origins and development of his religious thought. London: Collins, Sons &
Co.

Wolters, A.M. 1985. Creation regained. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Zuidema, S.U. 1971. Common grace and Christian action in Abraham Kuyper. In Zuidema, S.U.
Communication and confrontation; a philosophical appraisal and critique of modern society and
contemporary thought. Assen: Van Gorcum & Kampen: Kok, pp. 52-105.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



