
397

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Calvyn in die intellektuele erfenis van die Weste
Calvin in the intellectual heritage of the West

DFM STRAUSS

Dekaanskantoor, Fakulteit Geesteswetenskappe, Universiteit van die 
Vrystaat, Bloemfontein
dfms@cknet.co.za

ABSTRACT
Calvin in the intellectual heritage of the West
In order to assess some prominent facets of Calvin’s position within the intellectual legacy of the 
West the Greek-Medieval background is fi rst of all highlighted – with a focus on the idea of a 
cosmic (ontic) world order (logos or law). Particular attention is given to the line of development 
from early Greek philosophy, via Plato and Aristotle, up to Stoic philosophy, Cicero, the medieval 
legacy culminating in the thought of Thomas Aquinas. The fundamental dualism present in Greek 
thought – between form and matter (the constant and the changing) – exerted a lasting infl uence 

DANIE STRAUSS word in 1971 as Senior Lektor 
in Wysbegeerte aan die destydse UOVS aangestel. 
In Januarie 1976 is hy bevorder tot medeprofessor 
en in Oktober 1977 word hy aangestel as professor 
en hoof van die Departement Wysbegeerte aan die 
UOVS. In 1994 vertrek by na Kanada waar hy as 
eerste Direkteur van die Dooyeweerd Centre die 
publikasie van die versamelde werke van Herman 
Dooyeweerd in Engels van stapel stuur. Hy keer in 
1997 terug na Suid-Afrika en vanaf 1 April 1998 
tot 31 Desember 2001 ageer hy as Dekaan van die 
nuwe Fakulteit van Geesteswetenskappe aan die 
UOVS. Benewens 15 selfstandige publikasies, 
35 internasionale konferensievoordragte en 
20 bydraes tot versamelde werke het sowat 
230 vakartikels in nasionale en internasionale 
tydskrifte uit sy pen verskyn. In 2005 is ’n werk 
oor die wysgerige grondslae van die moderne 
natuurwetenskappe deur die Duitse Uitgewer Peter 
Lang gepubliseer – Paradigmen in Mathematik, 
Physik und Biologie und ihre philosophische 
Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am Main). In 2006 
het ’n werk oor die sosiologie ook by Peter Lang 
verskyn – Reintegrating Social Theory – Refl ecting 
upon human society and the discipline of sociology 
(310 pp.) (Oxford /NewYork).

DANIE STRAUSS was appointed as Senior Lecturer 
in Philosophy at the then UOFS in 1971. In January 
1976 he was promoted to associate professor and in 
October 1977 he assumed the position of professor 
and head of the Department of Philosophy at the 
UOFS. In 1994 he went to Canada, where, as 
the fi rst Director of the Dooyeweerd Centre, he 
initiated the publication of the collected works 
of Herman Dooyeweerd in English. He returned 
to South Africa in 1997 and from 1 April 1998 
to 31 December 2001 he was Dean of the new 
Faculty of Humanities at the UOFS. Apart from 
15 independent publications, 35 international 
conference papers and 20 contributions to collected 
works, he has published about 230 articles in 
national and international journals. In 2006 his 
work on the philosophical foundations of the 
modern natural sciences was published by Peter 
Lang Publishers – Paradigmen in Mathematik, 
Physik und Biologie und ihre philosophische 
Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am Main). In 2006 
Peter Lang also published his work Reintegrating 
Social Theory – Refl ecting upon human society 
and the discipline of sociology (310 pp.) (Oxford 
/New York).

Danie Strauss



398

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

on medieval thinking. Cicero assumed an immutable, incorruptible and non-arbitrary universal 
law which is valid per se. He distinguishes between being a Roman citizen on the one hand, and 
participating in the Roman populus (the public) on the other. When Thomas Aquinas entered 
the scene in the 13th century his account of medieval society was based upon an attempted 
synthesis between Aristotle’s philosophy and biblical Christianity respectively. He accepted the 
dual teleological order of Aristotle with its hierarchy of substantial forms arranged in an order 
of lower and higher. It was designated as the lex naturalis (natural law) which is related to the 
transcendent lex aeterna (eternal law) as contained within the Divine intellect. By virtue of its 
substantial form the human being depends upon the community for the satisfaction of its needs. 
However, the disintegration caused by the late Scholastic movement known as nominalism (in 
particular Ockham) then entered the scene. Luther was infl uenced by this nominalism but Calvin 
reacted against its idea of arbitrariness. For that reason he emphasized God’s law for creation 
and rejected the nominalistic conception of the absolute, despotic arbitrariness of God’s will (the 
so-called potestas Dei Absoluta of God). His alternative claim is that although God is elevated 
above his laws for creation, He is not arbitrary (Deus legibus solutus est, sed non exlex). A brief 
indication is given of the relatively undifferentiated societal condition prevailing in the world in 
which Calvin lived – with reference to the doctrine of resistance (Beza and others). The long-
standing over-estimation of human reason caused Thomas Aquinas to relativize the radical effect 
of the fall into sin and for that reason he held the view that human reason was only “wounded” 
by the fall – a view that was continued by Calvin. However, the biblical appeal of the legacy of 
Calvin also contains a number of positive insights that we still have to appreciate. He emphasized 
the constancy and steadfastness of God’s law for creatures and also explicitly rejected the idea 
of chance and fate – dating back to the Anankè (later on known as the Moira) of ancient Greece. 
This emphasis is all the more remarkable in the light of the powerful nominalistic movement 
which denied any universality outside the human mind, thus eliminating both the (universal) 
law for and the (universal) orderliness or creaturely reality. This nominalistic view reached its 
rationalistic conclusion in the thought of Immanuel Kant (18th century) who carried it through 
to its ultimate consequences – by elevating human understanding to become the apriori formal 
law-giver of nature. The other side of the rationalistic orientation of modern nominalism is found 
in the irrationalistic focus both of historicism (19th century) and postmodernism (20th century). 
The thought of Calvin does not fi t into this humanistic tradition. In respect of human society he did 
show an understanding of what eventually became known as the principle of sphere-sovereignty 
(introduced by Groen van Prinsterer and Abraham Kuyper during the 19th century). Calvin 
substantially contributed to an enrichment of our Christian world and life view – carried through 
in more detail by the reformational philosophical tradition. 

KEY WORDS: World order; realism; nominalism; potestas Dei absoluta; Christian 
thinking

TREFWOORDE: Wêreldorde; wet; realisme; nominalisme; potestas Dei absoluta; Christelike 
denke

OPSOMMING
Met die oog daarop om Calvyn se posisie in die intellektuele erfenis van die Weste te bepaal word 
allereers aandag geskenk aan die Grieks-Middeleeuse agtergrond – met klem op die idee van 
’n kosmiese (ontiese) wêreldorde (logos). Besondere aandag word gegee aan die ontwikkeling 
van die vroeë Griekse wysbegeerte wat via Plato en Aristoteles uitgeloop het op the Stoïsynse 



399

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

fi losofi e, Cicero en die middeleeuse erfenis wat sy hoogtepunt sou bereik in die denke van 
Thomas Aquinas. Aandag is ook gegee aan die denke van Augustinus. Die disintegrasie van die 
Middeleeue is bemiddel deur die laat-Skolastiese nominalisme (veral Ockham) wat veral op Luther 
’n regstreekse invloed sou uitoefen. Calvyn het hom egter gedistansieer van die nominalistiese 
idee van die willekeur van God – soos wat dit vergestalt is in die siening van God se despotiese, 
absolute willekeur (aangedui as die potestas Dei absoluta). Daarom het Calvyn klem geplaas daarop 
dat God bo die wette wat vir skepsele gestel is, verhewe is. Hoewel God bo die skeppingswette 
verhewe is, is Hy egter nie willekeurig nie (Deus legibus solutus est, sed non exlex). ’n Vlugtige 
aanduiding is gegee van die relatiewe ongedifferensieerde samelewingsomstandighede waarin 
Calvyn homself bevind het – met verwysing na die leerstuk van verset (Beza en ander denkers). 
Nadat die deurwerking van die nominalisme verder toegelig is, met besondere verwysing na Kant 
se siening van die verstand as aprioriese formele wetgewer van die natuur en ook na die keersy-
effek daarvan op die ontstaan van die historisme (19de eeu) en die postmodernisme (20ste eeu) is 
ten slotte gelet op die kontinuering van sommige on-Bybelse elemente in die denke van Calvyn, 
terwyl ook melding gemaak is van bepaalde positiewe insigte waarmee hy die Christelike lewens- 
en wêreldbeskouing verryk het. In die besonder kan hier gedink word aan die eerste vertrekpunt 
van die leerstuk van soewereiniteit-in-eie-kring wat al eerder deur Van Prinsterer en Kuyper (19de 
eeu) onder woorde gebring is en wat in die 20ste eeu deur die reformatoriese wysbegeerte van 
Dooyeweerd verder uitgewerk is.

ORIËNTERING

Die algemene geestesklimaat waarbinne beide Luther en Calvyn hulself bevind het kan geensins 
losgemaak word van die voorafgaande Rooms-Middeleeuse erfenis nie, terwyl laasgenoemde 
erfenis weer nie losgemaak kan word van die klassieke Grieks-Romeinse nalatenskap nie. In die 
besonder sal gefokus word op die erkenning van die wet van God vir skepsel-wees – dit wil sê op 
die onderskeiding tussen Skepper en skepsel in die lig van die reikwydte van God se skeppingswet. 
Tussen Luther en Calvyn bestaan daar in hierdie opsig nie eenstemmigheid nie, onder meer as 
gevolg van die feit dat Luther nog iets van die nominalistiese dualisme in sy denke gekontiniueer 
het. Die positiewe betekenis van Calvyn in hierdie opsig is te vind in sy waardering van God se 
skeppingswet vir skepsele.

HISTORIESE AGTERGROND

Griekse erfenis

Binne die Griekse kultuur tref ons ’n strewe na die ewige, onvernietigbare, onverander like en 
statiese te midde van die immer-veranderende vloei van (sintuiglik-waarneem bare) stofl ike dinge 
aan. Die Griekse fi losofi e blyk in die greep te wees van die spanning tussen die pole van die 
konstante en die veranderlike (in Aristoteliaanse terme: van vorm en materie). Sweeney wys daarop 
dat die oorsprongsbeginsel (die Archè) van Anaksiman dros “van nature” gesien is as “the Infi nite, 
the Boundless, the Limitless” (Sweeny, 1972:65). Volgens hom is die to apeiron “indeterminate, 
inexhaustible, everlasting, un traversable, and without any extrinsic limit” (Sweeney, 1972:62).
 Die negatiewe aanduidinge kan egter kwalik die positiewe inhoud waarop dit parasiteer 
verberg. Daarom is dit nie verbasend nie dat Anaksimandros, uit hoofde van die prioriteit wat hy 
gee aan die vormlose, elke geval waar een of ander vorm aangeneem word sien as ’n vergryp wat 
gedoem is om tot die vormlose oorsprong daarvan terug te keer (vgl. Anaksimandros se B Fr.1). 



400

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Die orde verteenwoordig die onderdrukte vorm-motief in die dialektiese gedepresieerde sin 
daarvan – as die bron van strafbare ongeregtigheid (adikias). Die dialektiek van vorm en materie 
is nogtans reeds geïmpliseer in die wederkerige bepaaldheid van die twee teëgestelde momente. 
Hoewel orde (en daarmee: konstantheid) gediskwalifi seer word, word die ongestruktureerde en 
onbepaalde Archè desnieteenstaande gesien as ewigdurend en sonder veroudering (Diels-Kranz, 
B Fr.2), sonder dood en sonder verganklikheid (Diels-Kranz, B Fr.3) – en derhalwe as konstant!
 Die dialektiese spanning waar die vorm en die vormlose (die begrensde en die onbegrensde) 
mekaar nie alleen opponeer nie maar tegelyk ook benodig, word helder deur ’n volgeling van 
Pythagoras, met name deur Philaloas, tot uidrukking gebring. Volgens hom is die wêreldorde 
saamgestel uit die begrensde en die onbegrensde (B Fr.1). 
 Hierdie onderliggende dialektiese motief onderlê die Pythagoreïse krisis wat in die ontdekking 
van irrasionale getalle na vore getree het.1 Aan die een kant was getal veron derstel om orde, maat 
en harmonie aan die kosmos op te lê en andersyds was dit tegelyk ’n uitdrukking van die vormlose 
en maatlose stroom van die lewe.
 Oorspronklik is “wet” (nomos) in ’n breë kosmiese sin verstaan en nie bloot in ’n eng 
juridiese sin nie. Hesiodus aanvaar die idee dat die wet deur Zeus gegee is en dat die mens daaraan 
georiënteer moet wees (Hesiodus, Erga 276 ff. sien Plumpe, 1974:494). Herakleitos ontwikkel ’n 
siening op wat hy as die goddelike wet () sien, verstaan as die orde vir die heelal, die 
wêreld logos ) (sien Diels-Kranz, Herakleitos, B. Fragment 30 e.v.). Demokritus verbind 
die idee van noodwendigheid aan natuurwette (Plumpe, 1974:494), terwyl Cassirer daarop wys 
dat die Griekse siening van nomos ’n ordeningsbeginsel daarstel (Cassirer, 1911:375).
 Eventueel sou die Griekse denke prominensie verleen aan die motief van vorm, maat en 
harmonie – in die denke van Plato weerspieël in sy siening van die (drie-standige) ideaal-staat 
en by Aristoteles in die besondere aard van die polis (die Griekse stadstaat) as die hoogste en 
allesomvattende samelewingsordening. Aristoteles meen selfs dat slawerny in ’n natuurlike orde 
gegrond is. By hom vind ons tewens vir die eerste keer die onderskeiding tussen natuurreg en 
positiewe reg. Geregtigheid in ’n breë (morele) sin (dikaion politi kon) omvat alle deugde (soos 
matigheid, vriendelikheid, en so meer) en kom slegs in die staat tot uitdrukking. Geregtigheid in 
’n eng sin betref regsnorme en gehoorsaamheid daaraan.
 Een van die kenmerke van hierdie strenger vorm van geregtigheid is gelykheid en gelykheid 
kan onderskeidelik bepaal word ooreenkomstig ’n aritmetiese of ’n geometriese maatstaf, soos 
uiteengesit in Aristoteles se Nicomacheïse Etiek (Boek V, Hoofstuk 2). Vooruitgrypend op wat 
die latere klassieke Romeinse juriste onder geregtigheid sou verstaan, kan Aristoteles se siening 
van verdelende geregtigheid saamgevat word in die riglyn: behandel gelykes gelyk en ongelykes 
ongelyk.

Oorgang na die Middeleeue

Zeno van Cyprus (336-264 B.C. – die grondlegger van die Stoa) het die idee van ’n natuurreg 
uitgewerk en wel deur die gangbare siening van die kontras tussen Hellene en Barbare te 
bevraagteken.2 Die Stoa het uitgegaan van die idee van ’n makro-polis wat in ’n universele sin 

1  Hippasus van Metapontum het klaarblyklik teen 450 v.C. hierdie ontdekking gemaak. Daardeur het hy 
skynbaar ’n wiskunde geheim verraai deur dit publiek te maak (sien Riedweg, 2005:107 en Fowler, 
1999:289-302).

2  Ooreenkomstig die gerypte Griekse siening kon slegs die vrygebore Griek deelhê aan die politieke 
besluitnemingsproses en aan die regspreking – en langs hierdie weg tot ’n vervulde lewe in die polis 
kom.



401

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

God en alle mense (as gelykes) gesamentlik omvat. Hierdie siening is origens nog verbind aan 
die ryk van Alexander die Grote wat die onafhanklike bestaan van die Griekse polis (stad-staat) 
beëindig het. Die Stoa het probeer om die teëgestelde pole van vorm en materie te verenig. Daar is 
aangeneem dat alles deel het aan die godde like rede (Nous) deur middel van kiem-agtige rasionele 
deeltjies (logoi spermatikoi).
 In die gedagtegang van Cicero is dit onaanvaarbaar om aan reg en wetgewing ’n wordende 
en veranderlike natuur toe te skryf. Sy benadering sluit eerder aan by die op vatting wat reeds deur 
Plato en Aristoteles voorgestaan is, naamlik dat alle positiewe reg verstaan moet word in terme 
van vaste regsbeginsels wat voortvloei uit ’n etiese wêreld orde. By voorkeur word hierdie orde 
aangedui as ’n natuurlike wet (lex naturalis).
 Die idee van ’n lex naturalis het ook alternatiewe benaminge ontvang, soos lex naturae, ius 
naturae en ius naturale.3 In al hierdie gevalle dink Cicero aan ’n vaste, onverganklike en nie-
willekeurige reg wat per se (dit wil sê vanself) geldig is. Jones wys daarop dat Cicero naas die 
aanvaarding van ’n objektiewe universele orde (voortvloeiend uit die goddelike rede) van mening 
is dat daar ook ’n ius naturale bestaan wat al “daardie semi-juridiese, semi-etiese reëls omvat wat 
die beginsels van menslike geregtigheid uitdruk aangesien hulle van toepassing is op die relasies 
tussen mense wat in ’n samelewing leef en op hul pligte teenoor mekaar en teenoor die gode” 
(Jones, 1956:99).
 Cicero meen dat daar binne die morele orde van die lex naturalis ’n ius naturae in die 
enger sin van die woord bestaan wat differensieer in ’n ius dividum (religio) – verband houdend 
met die afhanklikheidsrelasie tussen mens en God – en ’n ius humanum, wat op die menslike 
gemeenskapslewe (aequitas) gerig is.4 Volgens Cicero vind billikheid sy grond in die volgende 
beginsels: die vermyding van elke onregmatige/wederregtelike skending van die regte van ’n 
ander persoon (neminem laedere) en die erkenning en hand hawing van die gemeenskapslewe 
deur aan elke persoon te gee wat regtens aan daardie persoon toekom (suum quique tribuere) 
(sien Hommes, 1981:30).
 Cicero se staatsopvatting kan nie uitsluitlik verstaan word in terme van die invloed van die 
Stoa nie. Dit verteenwoordig eerder ’n versmelting van die Romeinse siening van staat en reg 
asook van die Stoïsynse waardering van die ius naturale. Die hoogtepunt van ontwikkeling wat in 
die Romeinse republiek aangetref is ná die fi nale oorwinning wat oor die Carthaagse ryk behaal 
is, het as model vir Cicero se gematigde staatsbeskouing ge dien. Alhoewel hy tussen publieke reg 
(ius publicum) en privaatreg (ius privatum) onderskei, beteken dit nie dat hy daarin slaag om ’n 
materiële idee van die struktuurbegin sel van die staat as publiekregtelike instelling te ontwikkel 
nie. Op die basis van die Stoï synse natuurregsteorie poneer hy bloot die burgerlike privaatreg as 
grens vir die mag van die owerheid. Deur die belange van die gemeenskap (communis utilitas) te 
sien as konsti tutief vir die ius publicum van die staat, slaag hy nie regtig daarin om ’n maatstaf te 
bied aan die hand waarvan die publieke domein van die staat in beginsel begrens kan word nie.

Augustinus en Thomas Aquinas

Wanneer Thomas Aquinas (1225-1274) die toneel in die 13de eeu betree, is sy weergawe van die 
middeleeuse samelewing gefundeer in die poging om ’n sintese tussen Aristoteles se fi lo sofi e en die 

3  Ander uitdrukkings is: vera lex (ware wet), summa lex (hoogste wet), lex divina et humana (goddelik 
en menslike reg), en so meer (sien Van Zyl, 1989:297-298).

4  Calvyn sou later aequitas in die sentrum van sy sosiale etiek plaas (sien Haas, 1997:12). Haas stel ook: 
“The ultimate intention of all the commandments is love, fulfi lled in Christ and effected by equity” 
(Haas, 1997:90).



402

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Bybelse Christendom te bewerkstellig. Hy aanvaar die dubbele teleo logiese orde van Aristoteles 
met sy hiërargie van substansiële vorme soos gerangskik in ’n relasie van laer en hoër. Dit is as 
die lex naturalis (natuurreg) aangedui wat verbind is aan die lex aeterna (ewige wet) soos wat dit 
in die goddelike intellek opgesluit is. Kragtens die sub stansiële vorm van die mens is die mens 
van die gemeenskap ter bevre diging van sy of haar behoeftes afhanklik. Thomas Aquinas wou 
die Aristoteliese lex naturalis (met sy dubbele teleologiese orde) met bepaalde Bybelse motiewe 
sintetiseer. Die resultaat was egter ’n idee wat gedeeltelik deur Augustinus geïnspireer was, 
naamlik om die lex natura lis te verbind aan die lex aeterna as die skeppingsplan in die goddelike 
rede. Ooreen komstig hierdie siening is die ware wese (syn) van die dinge as ideë in die goddelike 
rede gegee (teruggrypend na Plato se ideëleer). In ’n afgeleide en begrensde vorm het on derskeie 
individuele dinge deel aan die syn van God. Vir elke individuele ding bestaan daar selfs ’n 
ooreenstemmende idee in God (sien Thomas Aquinas, Ques tiones Disputate de Veritate, III, 8). 
Hierdie realistiese metafi sika van Thomas Aquinas is – via Augusti nus en die neo-Platonisme – aan 
die denke van Plato en Aristoteles en selfs aan die denke van die voor-Sokratici verwant.
 Die samelewingsbeskouing binne die Grieks-Romeinse kultuur is bemiddel deur Augusti-
nus (vgl. sy werk: Civitas Dei) wat onder neo-Platoniese invloed ’n dualistiese wending aan 
hierdie onderskeiding tussen die ryk van God en die ryk van die Duisternis gegee het. Die aardse 
werklikheid word geïnterpreteer as die tydelike en veranderlike wat as sodanig reeds ’n innerlike 
defek (gebrek) inhou in relasie tot God. Die aardse staat (civitas terrena) is in die sin van die 
Griekse totalitêre staat verstaan. In hierdie bedeling is albei gerelateer en vermengd. Nogtans is 
die aardse staat bloot ’n kopie (afbeelding) van die staat van God – wat beteken dat hul onderlinge 
verhouding verstaan is ooreen komstig die Platoniese skema van ’n ideële vorm en die afbeelding 
daarvan – en hierdie kopie is inherent gebrekkig.5

 In die gerypte konsepsie van Thomas Aquinas is die staat gesien as die hoogste tydelike 
(= natuurlike) vervolmaking van die mens, terwyl die kerk gesien is as die oorkoepelende bo-
natuurlike genade instituut. Die menslike rede (ratio) behoort tot die natuur (dit is nie radikaal 
deur die sondeval getref nie, maar slegs “verwond”),6 terwyl geloof ’n bo-natuurlike genade-gawe 
aan die intellek is (liefde is een aan die wil). 

Die wending na die moderne tyd as aanloop tot Luther en Calvyn

Gedurende die 13de en 14de eeue het nuwe uitdagings na vore getree, met name deur die toedoen 
van die laat-Skolastiese nominalisme. Die stryd tussen die realisme en die nominalisme betref 
die status van dit wat universeel is. Thomas Aquinas meen nog dat universalia ’n drievoudige 
bestaan (realiteit) besit: (i) as universalia ante rem (die werk like bestaan van die ideë voor die 
skepping in God se Gees); (ii) as universalia in re (inherent aan die dinge as hul universele 
wesensvorme) en (iii) as universalia post rem (hul subjektiewe bestaan in die menslike gees as 
universele begrippe). Hierdie stelling name verteenwoordig die vernaamste posisie-keuse van die 
realistiese metafi sika.
 Teen die einde van die 13de en die begin van die 14de eeue het die nominalistiese bewe ging 
egter hierdie realistiese stellingname fundamenteel bevraagteken. Willem van Ock ham (1290-1350) 

5  Dit verklaar waarom hy die aardse staat ook aandui as Babylon en waarom hy die heerser daarvan 
Diabolus noem.

6  Op die natuurlike terrein is die menslike rede outonoom – dit kan selfs natuurlike bewyse vir 
die bestaan van God lewer (vgl. Summa Theologica, 1, 2, 3). Nogtans, só meen Thomas, word 
die bo-natuurlike waarhede benodig om hierdie insigte te vervolledig en te vervolmaak.



403

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

opponeer die voorkeur wat Thomas Aquinas aan die intellek gegee het en wel deur te kies vir die 
primaat van die wil. In ’n subjektiewe sin erken Ockham slegs binne die menslike rede (mente 
humana) die bestaan van universalia – beide in die sin van woorde (voces) en algemene begrippe 
(conceptus). Aangesien elke universele gege we ’n suiwere mentale kwaliteit verteenwoordig, kan 
universaliteit nie buite die menslike gees bestaan nie.
 Universaliteit tree bloot op as ’n substituut of plaasvervanger wat betekenend heenwys 
na ’n menigvuldigheid individuele dinge. In die konkrete werklikheid bestaan daar niks an-
ders as individuele dinge nie. Tog is wetenskap altyd gerig op dit wat universeel is (as die 
subjektiewe universele beeld van die werklike individuele entiteite). Die realistiese meta fi sika 
meen dat waarheid gegee is in die ooreenstemming van denke en syn (adequatio in tellectus et 
rei). Hierteenoor voer die nominalisme ’n nuwe waarheidskriterium in: waar heid het slegs te 
make met die wederkerige versoenbaarheid van begrippe. Langs hierdie weg het Ockham die 
realistiese siening teengespreek en selfs die aard van die kerk as bo-natuurlike (universalistiese) 
genade-instituut bevraagteken. Menslike samelewingsvorme is tewens bloot universalia waarin 
verwys word na ’n versameling werklik-bestaande individue. Gevolglik is die verbands-realiteit 
van die kerk weggedink en vervang deur die gedagte dat dit bloot ’n versameling gelowiges is 
(congregatio fi delium).
 Voordat Ockham sy radikale nominalistiese opvattinge ontwikkel het, het Duns Scotus 
reeds voorrang aan die wil (bo die rede) verleen. Hy het ook ’n fundamentele wysiging aan die 
tradisionele Aristotelies-Thomistiese siening aangebring deur uitdrukking te be gin gee aan die 
(Bybelse) idee dat die wet van God die begrensende omraming tussen die Soewereine God en die 
aan-God-onderworpe skepsele daarstel.7

 Dit was egter Willem van Ockham (1290-1350) wat die element van willekeur in sy sie ning 
van die almag van God ingebou het. Hy meen dat suiwere willekeur die verhouding tussen God 
en skepsel karakteriseer. Kragtens God se potestas absoluta hou God hom nie aan die wette vir 
die mens nie – Christus kon net sowel in die gedaante van ’n esel na die aarde gekom het, God 
kon net sowel ’n egoïstiese moraal verorden het en hy kon ewe goed die mens beveel het om 
hom te haat.8 Die onderliggende opvatting is dat die potestas absoluta dié is van ’n Deus exlex 
(’n arbitrêre, willekeurige God) – wat sommige wette kan ophef en vervang met ander wette wat 
lynreg in stryd is met die resterende wette. Vollenhoven konkludeer dat “wat Ockham as wysgeer 
verwerp hy as gelowige aanvaar” (Vollenhoven, 1933:221).
 Die nominalistiese idee van die Potestas Dei Absoluta van God het inderdaad die proses van 
verwêreldliking (sekularisasie) begelei, want van willekeur kan daar slegs sprake wees as een of 
ander normatiewe maatstaf of standaard aangelê is – en op grond daarvan vasgestel is dat willkeur 
(= antinormatiwiteit) aan die orde van die dag is. Met ander woorde, willekeur is ’n eienskap van die 
skepsel wat aan God se wet onderworpe is. Wie derhalwe God in terme van willekeur verstaan, het 
daarmee implisiet God reeds “afge trek” en tot skepsel gemaak, onderworpe aan die God-gestelde 
wet vir skepsel-wees. Ten onregte word dikwels in wetenskaplike kringe die oortuiging gehuldig 
dat die erkenning van menslike subjektiwiteit per defi nisie gelykgestel moet word aan willekeur 
en tegelyk gekontrasteer moet word met objektiwiteit. Omdat laasgenoemde egter slegs by die 

7  “In Duns Scotus began to emerge a concept of law as a limiting boundary between God the 
absolute Sovereign and the creature as absolutely subject to God” (Dooyeweerd, 2008:60). 
In Deel I van sy Institusie praat ook Calvyn van skepselmatige onderworpenheid aan God 
(Calvyn, 1931-I:198).

8  Vollenhoven verwys na ’n geskrif van A. Pelzer: Lez 51 articles de Guillaume Occam 
censurés, en Avignon, en 1326, in: Revue d’Histoire ecclésiastique, XVIII, I, 1922, met name 
artikels 1-3 and 5. Vgl. Vollenhoven, 1933:220 – Aantekeningen , p.22, voetnoot 345.



404

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

grasie van ’n maatstaf (norm/beginsel) bestaan, word subjektiwiteit in werklikheid gelykgestel aan 
die antinormatiewe gedrag van ’n menslike subjek, aan antinormatiewe subjektiweit. Die keersy 
van antinormatiewe subjektiweit is egter nie objektiwiteit nie, maar inderdaad norm-gehoorsame 
subjektiwiteit!
 Die Renaissance het die nominalistiese sekulariseringstendens radikaal deurgevoer en daarmee 
geboorte geskenk aan die moderne Humanisme wat die vermeende self-wet-stel lende (outonome) 
mens op die troon geplaas het. Rousseau defi nieer vryheid in hierdie (mens-vergoddelikende) gees 
soos volg: “vryheid is gehoorsaamheid aan dié wet wat ons vir onsself voorskryf” (Rousseau, 
1975:247).
 Een van die mees prominente oorgangsfi gure is sekerlik Descartes wat die idee van God 
gebruik het om sekerheid aan sy vergoddelikte wiskundige denke te verleen. Hierdie nuwe denkwyse 
kan die omringende wêreld slegs herwin as die voorwerp van die mens se self-versekerde denke 
wat outonoom daaroor sal heers. Von Weizsäcker merk op dat dit kenmerkend van die moderne 
tyd is om nie meer bestaansekerheid in die voorliggende wêreld te soek nie. Hierdie geborgdheid 
het verlore gegaan – maar wanneer dit terugge vind word, is dit bloot as die voorwerp van my 
self-versekerde denke, dit wil sê as objek wat ek kan hanteer.9

Wet en subjek

Dat Luther nog sterk onder die invloed van die laat-Skolastiese nominalisme gestaan het – vergelyk 
sy bekende uitspraak “Ich bin von Ockhams Schule” – blyk onder meer uit die Ockhamistiese 
probleemstelling waarvan hy uitgegaan het: Is die Heilige Skrif op die terrein van die wet of op 
die daarbo verhewe terrein van die geestelike lewe geleë? (vgl. Vollenhoven, 1933:256).10

 Wat vir Calvyn sentraal gestaan het, was die soewereiniteit van God. Hierby moet in gedagte 
gehou word dat ’n belangrike element in die kragsmonstering van die laat-Sko lastiese nominalisme 
gegee is in die idee van volksoewereiniteit. Die twis tussen koning Lodewyk van Beiere en Pous 
Johannes II belig op ’n ironiese wyse die eerste vertrek punte van ’n gedagterigting wat saam met 
die koms van die moderne era uiteindelik tot die totale ondergrawing van die prioriteitsaansprake 
van die Roomse kerk sou aanleiding gee. Saam met Jean van Jandun het Marsilius van Padua 
hul geskrif: Defensor Pacis voltooi en in 1326 aan die koning voorgelê. Die algemene nuwe 
gesigspunt wat hierin beklemtoon word, is dat alle vorme van gesag van die volk afkomstig is 
waaruit, na hul mening, volg dat reg slegs ’n uitdrukking kan wees van die meerherheidswil van 
die volk – slegs hierdie meerderheid kan ’n wet maak, dit verander, opskort of interpreteer (sien 
Kates, 1928:37). Teenoor die kerklike magskontrole oor die staat bring die Defensor Pacis die 
teëgestelde perspektief van ’n staat wat geen grense vir sy mag erken nie.11

 Ten tyde van die stryd rondom die kettery van Servet (1553-1555) het Calvyn terugge gryp 
na die voorstanders van ’n aristokratiese nominalisme waar die heerser (vors) aangedui is as 
verhewe bo die wet (“princeps legibus solutus est”)12 – en wel deur die soewereiniteit van God 

9  “Dies ist ein charakteristisch neuzeitlicher Sachverhalt, Nicht die Welt, in der ich mich 
vorfi nde, garantiert mein Dasein. Diese Garantie geht nicht verloren, und wenn ich die Welt 
wiederfi nde, dann als Gegenstand meines selbstgewissen Denkens und darum als Objekt, 
das ich hantieren kann” (Von Weizsäcker, 2002:130-131).

10  Obermann skenk in die besonder aandag aan die feit dat Luther in die nominalistiese tradisie 
staan – sien Obermann, 1986:126 e.v.

11  Veral in Engeland het die gedagtes van Marsilius van Padua ’n betekenisvolle effek gehad. 
Thomas Cromwell het selfs opdrag gegee dat hierdie geskrif in Engels vertaal en aan sy 
hof ver sprei moet word.

12  Vergelyk hierby die uiteensetting van Haas (1997:11).



405

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

aan te dui met die verbandhoudende frase “lege (legibus) solutas” (wat beteken dat God “vry is 
van die wet”). Calvyn was egter nie te vinde vir die nominalistiese opvatting waarvolgens God 
nie trou sal bly aan die wette wat vir skepsele daargestel is nie – die siening van ’n willekeurige 
God (Deus exlex) was vir hom onaanvaarbaar. Vollenhoven merk op dat die uitdrukking “Deus 
legibus solatus” van Calvyn self afkomstig is en bedoel is om posisie in te neem teenoor die 
aristokratiese nominalisme waarin die absoluutheid van die vorstelike gesag vooropgestel word 
(Vol lenhoven, 1933:295-296).13 
 Dooyeweerd wys daarop dat waar Duns Scotus nog die absolute despotiese mag van God 
(potestas Dei absoluta) minstens gebind het aan die eerste tafel van die wet, as uitdrukking van 
God se heilige en goeie wese, Ockham deur middel van sy idee van die despotiese willekeur van 
God laasgenoemde in werklikheid aan sy eie skeppingswet onderwerp het – waarmee (soos hierbo 
vermeld) die sekulariseringsproses van die moderne Humanisme (tydens en na die Renaissance) 
ingelei is (Dooyeweerd, 1997-I:186 ff.).
 Die wyse waarop Calvyn die onaanvaarbare posisie van die nominalisme omseil het, is deur 
’n kwalifi serende afwysing aan sy erkenning van die verhewenheid van God bo sy skeppingswet 
toe te voeg. Hoewel God nie aan sy skeppingswet onderworpe is nie, hou hy hom in sy voorsienige 
trou aan hierdie wet – sonder om wetteloos of willekeurig te wees of te word. Die klassieke 
formulering lui soos volg: Deus legibus solutus est, sed non exlex (God is nie subjek aan die wette 
nie, maar ook nie willekeurig nie). Daarom merk Bohatec op dat by Calvyn God se almagtige wil 
deur billikheid en reg gereël is.14

 Terloops kan daarop gewys word dat soewereiniteit as tema spoedig prominensie sou geniet 
in die denke van Bodin (1530-1596) – hy het tewens voorgestel dat die hoogste gesag in die 
menslike samelewing met behulp van hierdie term soewereiniteit aangedui moet word. Bodin vermy 
nogtans die ongebreidelde magswillekeur wat Machiavelli (1469-1527) voorgestaan het – en wel 
deur die owerheid gebonde te ag aan sowel die natuurreg as die goddelike reg (sien Mayer-Tasch, 
1981:35; en Bodin, 1981:211). Daarom ondersteun hy ook die klassieke natuurregsbeginsel: 
pacta sunt servanda (kon trakte moet eerbiedig word).15 Bodin se opvatting van soewereine mag 
as “summa … legibusque soluta potestas” herinner ons aan die siening van Ockham insake die 
veron derstelde absolute, despotiese willekeur van God (postestas Dei Absoluta). Mayer-Tasch 
karakteriseer die stellingname van Bodin as ’n keuse vir die “klassieke formule van poli tieke 
absolutisme” (Mayer-Tasch, 1981:35). Volgens Bodin is soewereiniteit nie slegs ab soluut nie, 
maar ook ondeelbaar. Gevolglik glo hy dat die staat binne sy grense ’n abso lute en oorspronklike 
kompetensie tot die vorming van (statutêre) reg besit. Hierdie sie ning is verbind aan die relatief-
ongedifferensieerde middeleeuse samelewing soos gedo mineer deur die Rooms-Katolieke kerk 
as bonatuurlike genade-instituut.
 Die opvallende gegewe rakende die feodale gemeenskappe, met hul menigvuldige relasies van 
bowe- en onderskikking, is dat al hierdie organisasievorme gekenmerk is deur ’n afwesigheid van 
die monopolie van die swaardmag van die owerheid. Dit verklaar waarom Bodin elke oorspronklike 
(nie-staatlike) aanspraak tot die vorming van reg intepreteer het as ’n bedreiging vir die idee 

13  In sy Aantekeningen (bladsy 27) gee Vollenhoven die verwysings na Calvyn se geskrifte waar hierdie 
formulering te vind is: “De plaatsen zijn De aeterna-praedestinatione, 1552 (Corpus reformatorum 36, 
kolom 361) en Commentarius in Mosis libros V, 1563 (Corpus ref. 52, kolom 49 en 131)” (voetnoot 
480).

14  “Calvin läßt Gottes allmächtigen Willen durch Billigkeit und Recht geregelt sein” (Bohatec, 
1940:15).

15  Volgens Bodin blyk die absolute mag van die soewerein uit die feit dat wette gemaak kan word waaraan 
die onderdane sonder hul instemming gebonde is (Bodin, 1981:222).



406

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

van die staat as res publica – in die sin dat nie-staatlike regsvorming tegelyk op oorspronklike 
swaardmag aanspraak sou wou maak.
 Ook in die tyd van Calvyn was daar uiteraard nog nie gekom tot die monoplisering van 
die swaardmag op ’n begrensde staatsterritorium nie. Wanneer Calvyn in die derde deel van sy 
Institusie oor die burgerlike regering skryf, is die eietydse samelewingskonteks nog gekenskets 
deur die sogenaamde mindere owerhede (magistrate) wat nog oor oor spronklike swaardmag beskik 
het. Daarom huiwer Calvyn geensins om die standpunt te verdedig dat die “volksmagistrate” 
aangestel is “om die willekeur van die konings te bedwing” nie (Calvyn, 1931-III:593 – IV, XX, 
31). Hoewel Calvyn die reg van verset te rugvoer op die stande handhaaf hy sy reaksie teen die 
(nominalistiese) idee van wille keur, want die verset teen konings hou verband met sy siening van 
legitimiteit en die eis wat hy stel dat dit binne die raamwerk van die positiewe reg moet geld (vgl. 
Bohatec, 1961:247 – Bohatec verwys ook na die populares magistrates, 1961:81). 
 Spoedig sou die “Monarchomachen” (Beza, Hotman, Duplessis-Mornay en Languet) ook in 
hul besinning oor die reg van verset hierdie magistrate ter sprake bring (vgl. Dennert, 1968:LVIII 
e.v.). Veral as gevolg van die slagting van die St. Bartholomeusnag (in 1572) het Beza in die 
besonder ’n beroep gedoen op die “mindere magistrate” wat moet optree ter beskerming van die 
onderdane en wat die regsordening van die stande-gemeenskap moet beskerm (Von Friedeburg, 
2004:717).

Kontinuïteit en diskontinuïteit

Uiteraard het Calvyn in verskeie opsigte kind van sy tyd gebly – weliswaar te midde van belangrike 
nuwe insigte waarin afstand geneem word ten opsigte van agterhaalde opvattinge. ’n Deel van die 
dialekties-gesplete werklikheidsverstaan van die Griekse kultuur is te vind in die noodlotgedagte 
(die huiweringwekkende, blinde doodslot, die Anankè, later bekend as die Moira). Dit het by 
Aristoteles na vore getree as die toeval (tuchè) en gedurende die Middeleeue as fortuna (fortuin). 
Calvyn het die on-Bybelse agtergrond van hierdie gedagtes deursien en gevolglik tereg kapsie 
gemaak teen die gebruik van die term noodlot (Calvyn, 1931-III:200). Op die volgende bladsy 
wys hy ook beide “fortuin en toeval” uit as “heidense woorde” wat geen houvas op die harte van 
vroom mense moet kry nie.
 Die pole van natuur en genade wat na vore getree het as die resultaat van die middeleeuse 
poging om die Griekse heidendom met die Bybelse Christendom te versoen, het gelei tot ’n 
tweeslagtige verstaan van die menslike natuur. Allereers is gemeen dat die menslike verstand (ratio) 
nie radikaal deur die sonde getref is nie – soos vroeër vermeld is dit slegs verwond. Tweedens 
sou die sondeval – volgens hierdie sintese-opvatting – bloot die bo-natuurlike genade-gawes van 
die mens weggeneem het (soos geloof en liefde), wat dan agterna deur die verlossing terugbesorg 
sou word (geloof is ’n toegif aan die verstand en liefde aan die wil).
 Calvyn beroep hom op die eenstemmigheid van die kerklike tradisie dat die “rede” ten 
“gevolge van die sonde gewond” is (Calvyn, 1931-I:258). Calvyn beroep hom op Augus tinus 
insake die siening dat die sonde die mens van sy bo-natuurlike gawes beroof het – met vermelding 
van geloof en liefde (Calvyn, 1931-I:271).16 Troost merk bykomend tereg op dat die fi losofi e 
(insluitende antropologie en kennisteorie) van Luther en Calvyn beheers gebly het deur eeuoue 
tradisies (Troost, 2004:238).

16  Calvyn kontinueer ook nog ’n dualistiese siening op die verhouding van siel en liggaam – soos onder 
meer blyk uit sy verwysing na wanneer die siel uit die “kerker van die vlees losgemaak” word (Calvyn, 
1931-I:173).



407

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Lewensbeskoulike deurwerking

Nogtans het Calvyn opnuut die eenheid en goedheid van die skepping korrek waardeer. Dit blyk 
allereers uit sy siening van die soewereiniteit van God wat vanself impliseer dat elke skepsel 
begrens word deur God-gestelde wette. Hy praat byvoorbeeld daarvan dat God ’n “vaste wet” 
voorgeskryf het wat ’n gelykmatige gang in die natuur waarborg (Calvyn, 1931-I:196). Wanneer hy 
oor die menslike samelewing skryf, meld hy dat God aan elke onderskeie soort lewe bybehorende 
pligte toegewys het, ook aangedui as roepings (Calvyn, 1931-II:225). Hy ag die roeping van die 
Here die beginsel en die basis om in elke saak goed te handel. U lewe sal pas goed ingerig wees 
wanneer u nie in onbesonnenheid u roeping versaak en die grense daarvan oorskry nie (Calvyn, 
1931-II:225). Hierdie gedagte van roepingsvervulling binne God-gestelde grense sou veel later, 
met name in die 19de eeu, deur Groen van Prinsterer en Abraham Kuyper tuisgebring word onder 
die benaming “soewereiniteit in eie kring”. Vir Kuyper maak hierdie bena ming deel uit van die 
omvattende Christelike lewensbeskouing, wat prinsipieel stelling inneem teenoor beide die Rooms 
Katolieke en die Humanistiese lewensbeskouings. Dooyeweerd merk na aanleiding van die frase 
calvinistiese fi losofi e op:

 The term can only be explained historically by the fact that this movement originated in the 
calvinistic revival which toward the end of the previous century, led to renewed refl ection 
on the relation of the Christian religion to science, culture, and society. Abraham Kuyper, 
under whose inspiring leadership this new refl ection took place, pointed out that the great 
movement of the Reformation could not continue to be restricted to the reformation of the 
church and theology. Its biblical point of departure touched the religious root of the whole of 
temporal life and had to assert its validity in all of its sectors. Kuyper found that insight into 
these implications had been best expressed by Calvin, and so for lack of a better term began 
to speak of “Calvinism” as an all-embracing world view which was clearly distinguishable 
from both Roman Catholicism and Humanism (Dooyeweerd, 1996:1).17

Calvyn (en die Reformasie) se siening van God se wet het die idee van (natuur-) wette sterk 
beïnvloed. Enersyds het dit bygedra tot die ontwikkeling van die mo derne natuurwetenskappe 
en andersyds het dit die weg gebaan vir die erken ning van ’n goddelike skeppingsorde waarin 
universele en konstante beginsels vir die menslike kultuurlewe veranker is. Die onderskeiding 
tussen Skepper en skepping – met die erkenning van die skeppingswet as die grens tussen God en 
skepsel – laat weliswaar alternatiewe lewensbeskoulike moontlikhede oop (uiter aard afgesien van 
talle fynere onderverdelings): (i) die panteïsme glo alles is God; (ii) die ateïsme glo daar is geen 
God nie; (iii) die pankosmisme glo alles is kosmies; en (iv) die akosmisme glo alles is goddelik.
 Een van die belangrikste implikasies van die onderskeiding tussen God en skepsel is terug 
te vind in die uitwerking van ’n nie-reduksionistiese ontologie, dit wil sê in die ontwikkeling 
van ’n wysgerige geheel-perspektief op die geskape werklikheid waarin elke skepselgegewe in 
eie reg aanvaar en waardeer word sonder dat ’n po ging aangewend word om een of ander faset 
van die skepping te verhef tot alles omvattende verklaringsbeginsel. Die talle ismes wat deur die 
geskiedenis en van dag nog in sowel die wysbegeerte (fi losofi e) as in die vakwetenskappe aangetref 
word, is almal voorbeelde van sodanige eensydige oorbeklemtonings. Dink bloot aan die rol 

17  Uit hoofde van die ekumenies-Christelike oriëntasie van die reformatoriese wysbegeerte het 
Dooyeweerd weliswaar later verkies om sy wysbegeerte nie meer as Calvinisties aan te dui nie (vgl. 
Dooyeweerd, 1997-I:524: “Why I rejct the term Calvinistic philosophy”).



408

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

van atomistiese, holistiese, fi sikalistiese, biologistiese, psigologistiese, logisistiese, historistiese, 
sosiologistiese, ekonomistiese, estetisistiese, legalistiese, moralistiese of piëtistiese oriëntasies.
 Sedert Descartes (1596-1650) – in eg nominalistiese trant – die oortuiging verdedig het 
“dat getal en alle universalia blote denk-modi is” (Principles of Philosophy, Part I, LVII), is die 
skepping gestroop van enige orde vir (wet vir) en ordelikheid van. Dit het die werklikheid buite 
die menslike gees struktuurloos (chaoties) gelaat – en hierdie vakante posisie is spoedig deur 
die menslike verstand oorgeneem. Reeds Hobbes het gestalte gegee aan die motief van logiese 
skepping (met ’n gedagte-eksperiment waarin die werklikheid teoreties tot ’n puinhoop afgebreek 
word sodat die verstand met duidelik gedefi nieerde begrippe – in Hobbes se geval die begrip 
“bewegende liggaam” – opnuut ’n georende werk likheid rasioneel kan konstrueer). Immanuel 
Kant het hierdie motief tot sy uiterste rasionalistiese konsekwensies gevoer. Hy was beïndruk met 
’n gedagte-eksperi ment van Galilei – waarin gepostuleer word dat ’n liggaam wat in beweging 
is die beweging daarvan eenvoudig sal kontinueer indien die bewegingsbaan daarvan tot in die 
oneindige uitgestrek is – op grond waarvan Galilei sy bekende traagheids wet (inersie) geformuleer 
het. Kant vra homself af hoe dit moontlik is dat die menslike verstand uit die spontane subjektiwiteit 
van sy denke ’n gedagte-eksperi ment kan bedink en dan daaruit ’n wet afl ei wat op bewegende 
liggame in die natuur toegepas kan word. Beteken dit nie dat hierdie (natuur)wette by voorbaat 
(apriori en in ’n for mele sin) in die menslike verstand opgesluit lê nie? Die materie van ons kennis 
word aan ons deur chaotiese sintuiglike indrukke gelewer, maar Kant sien die menslike verstand 
as die formele wetgewer van die natuur. Hy skryf tewens eksplisiet: “Die verstand skep sy wette 
(apriori) nie uit die natuur nie, maar skryf dit aan die natuur voor” (Kant, 1783, II:320; § 36).
 Deur die invloed van die historisme (19de eeu) en die wending na die taal (oor gang van 
die 19de na die 20ste eeu) is die vermeende algemeen-geldigheid van Kant se verstandswette 
gerelativeer tot histories-unieke en linguaal-partikuliere konstruksies van die vermeend-outonome 
mens (met klem op die outos = self) – ’n nuwe geestesinstelling wat in die jongste verlede binne 
die postmoderne gedagte kader tot wasdom sou kom. Nietzsche het die sekularisering wat tydens 
die Re naissance ingetree het konsekwent deurgevoer en wel deur afstand te doen van die idee 
van (natuur)wette – want as daar wette is, moet daar ’n (goddelike) Wetgewer wees. Gevolglik 
praat hy nie van wette nie, maar bloot van noodwendighede (necessities). 

SLOTOPMERKING

Hoewel Calvyn nie ’n geartikuleerde Christelik-wysgerige perspektief op die werklikheid 
ontwikkel het nie, het sy nalatenskap sekerlik ’n belangrike vertrekpunt vir die uitwerking van 
so ’n perspektief gebied. Die tradisie van die reformato riese wysbegeerte (Dooyeweerd en 
Vollenhoven) het konkrete beslag hieraan gegee – met medewerkers in die fi losofi e en haas in alle 
vakwetenskappe en met gereelde internasionele konferensies. Sestien Volumes van die Versamelde 
Werke van Dooyeweerd het reeds die lig gesien – en in Nederland is daar by meer as ’n half dosyn 
staatsuniversiteite Besondere Leerstoele in reformatoriese wysbe geerte te vinde.
 Omdat dit buite die bestek van hierdie artikel val om nader in te gaan op die betekenisvolle 
ontwikkelinge wat wêreldwyd binne hierdie tradisie in swang is, word herinner aan die Versamelde 
Werke van Dooyeweerd en word volstaan deur na twee verdere werke te verwys (vgl. ook die 
bydraes van Bennie van der Walt in hierdie uitgawe). ’n Diepgrypende kritiek op die vermeende 
neutraliteit van wetenskaplike teorieë is vervat in ’n werk van Roy Clouser (sien Clouser, 2005) 
terwyl die onverbreeklike samehang tussen wysbegeerte en die verskillende vak wetenskappe 
behandel word in ’n werk met die titel: Philosophy: Discipline of the Disciplines (sien Strauss, 
2009).



409

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

BIBLIOGRAFIE

Aquinas, Th. 1945. Basic Writings of Saint Thomas Aquinas, Vol. I en II, Uitgegee deur A.C. Pegis, New 
York: Random house.

Bodin, J. 1981. Sechs Bücher über den Staat, Buch I-III. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen von 
Bernd Wimmer, Eingeleitet und herausgegeben von P.C. Meyer-Tasch. München: Verlag C.H. Beck.

Bohatec, J. 1940. Autorität und Freiheit in der Gedankenwelt Calvins. In: Philosophia Reformata, 5(1):1-
28.

Bohatec, J. 1961. Calvins Lehre von Staat und Kirche mit besonderer Berücksichtigung des 
Organismusgedankens. Aalen: Scientia.

Calvyn, J. 1931. Institutie (3 Volumes – Vertaling A. Sizoo), Delft: NV W.D. Meinema.
Cassirer, E. 1911. Das Erkenntnisproblem. Volume II. Berlyn.
Clouser, R.A. 2005. The Myth of Religious Neutrality: An Essay on the Hidden Role of Religious Belief in 

Theories. Notre Dame: University of Notre Dame Press (new revised edition, fi rst edition 1991).
Dennert, J. 1968. Beza, Brutus, Hotman, Calvinistische Monarchomachen. Opladen: Westdeutscher 

Verlag.
Diels, H. & Kranz, W. 1959-60. Die Fragmente der Vorsokratiker. Vols. I-III. Berlin: Weidmannsche 

Verlagsbuchhandlung.
Dooyeweerd, H. 1996. Christian Philosophy and the Meaning of History, Collected Works, B Series, 

Volume 1, General Editor D.F.M. Strauss. Lewiston: Edwin Mellen.
Dooyeweerd, H. 1997. A New Critique of Theoretical Thought, Collected Works of Herman Dooyeweerd, 

A Series Vols. I-IV, General Editor D.F.M. Strauss. Lewiston: Edwin Mellen. 
Dooyeweerd, H. 2008. The Struggle for a Christian Politics, The Edwin Mellen Press, B-Series Volume 

5, Lewiston.
Fowler, D. 1999. The Mathematics of Plato’s Academy. Second Edition, Oxford: Claren don Press.
Haas, G. 1997. The Concept of Equity in Calvin’s Ethics. Toronto: Wilfred Laurier Uni versity Press.
Hommes, H.J. 1981. Hoofdlijnen van de Geschiedenis der Rechtsfi losofi e, Deventer: Kluwer.
Jones, J.W. 1956. Historical Introduction to the Theory of Law. Oxford: Clarendon Press.
Kant, I. 1783. Prolegomena einer jeden künftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten können. 

Hamburg: Felix Meiner edition (1969).
Meyer-Tasch, 1981. Einführung in Jean Bodins Leben und Werk. In: Bodin (1981:11-79).
Obermann, H.A. 1986. Luther, Mensch zwischen Gott und Teufel. München: DTV.
Plumpe, G. 1974. Die religiöse und theologische Bedeutung des Gesetzesbegriffs. In: Historisches Wörterbuch 

der Philosophie, eds J. Ritter, K. Gründer & G. Gabriel, Volume 3 (pp.494-495). Basel-Stuttgart: 
Schwabe & Co.

Riedweg, C. 2005. Pythagoras: His Life, Teaching, and Infl uence. Ithaca: Cornell University Press.
Rousseau, J.J. 1975. Du contrat social et autres oeuvres politiques. Paris: Editions Garnier Fréres.
Strauss, D.F.M. 2009. Philosophy: Discipline of the Disciplines. Forthcoming: Jordan Station: Paideia 

Press.
Sweeney, L.S.J. 1972. Infi nity in the Presocratics: A Bibliographical and Philosophical Study, The Hague: 

Nijhoff.
Troost, A. 2004. Vakfi losofi e van de Geloofswetenschap. Prolegomena van de Theologie. Budel: Damon.
Van Zyl, D.H. 1989. Justice and Equity in Cicero, A Critical Evaluaiton in Contextual Perspective. 

Unpublished Doctor Litteratum Thesis, University of the Free State (1407 pp.).
Vollenhoven, D.H. 1933. Het Calvinisme en de Reformatie van de Wijsbegeerte. Am sterdam: H.J. Paris.
Von Friedeburg, 2004. Widerstandsrecht. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, eds J. Ritter, 

K. Gründer & G. Gabriel, Volume 12 (pp.714-720). Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.
Von Weizsäcker, C.F. 2002. Große Physiker, Von Aristoteles bis Werner Heisenberg. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag.


