397

Calvyn in die intellektuele erfenis van die Weste

Calvin in the intellectual heritage of the West

DFM STRAUSS

Dekaanskantoor, Fakulteit Geesteswetenskappe, Universiteit van die

Vrystaat, Bloemfontein
dfms@cknet.co.za

Danie Strauss

DANIE STRAUSS word in 1971 as Senior Lektor
in Wysbegeerte aan die destydse UOVS aangestel.
In Januarie 1976 is hy bevorder tot medeprofessor
en in Oktober 1977 word hy aangestel as professor
en hoof van die Departement Wysbegeerte aan die
UOVS. In 1994 vertrek by na Kanada waar hy as
eerste Direkteur van die Dooyeweerd Centre die
publikasie van die versamelde werke van Herman
Dooyeweerd in Engels van stapel stuur. Hy keer in
1997 terug na Suid-Afrika en vanaf 1 April 1998
tot 31 Desember 2001 ageer hy as Dekaan van die
nuwe Fakulteit van Geesteswetenskappe aan die
UOVS. Benewens 15 selfstandige publikasies,
35 internasionale konferensievoordragte en
20 bydraes tot versamelde werke het sowat
230 vakartikels in nasionale en internasionale
tydskrifte uit sy pen verskyn. In 2005 is 'n werk
oor die wysgerige grondslaec van die moderne
natuurwetenskappe deur die Duitse Uitgewer Peter
Lang gepubliseer — Paradigmen in Mathematik,
Physik und Biologie und ihre philosophische
Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am Main). In 2006
het 'n werk oor die sosiologie ook by Peter Lang
verskyn — Reintegrating Social Theory — Reflecting
upon human society and the discipline of sociology
(310 pp.) (Oxford /New York).

DANIE STRAUSS was appointed as Senior Lecturer
in Philosophy at the then UOFS in 1971. In January
1976 he was promoted to associate professor and in
October 1977 he assumed the position of professor
and head of the Department of Philosophy at the
UOFS. In 1994 he went to Canada, where, as
the first Director of the Dooyeweerd Centre, he
initiated the publication of the collected works
of Herman Dooyeweerd in English. He returned
to South Africa in 1997 and from 1 April 1998
to 31 December 2001 he was Dean of the new
Faculty of Humanities at the UOFS. Apart from
15 independent publications, 35 international
conference papers and 20 contributions to collected
works, he has published about 230 articles in
national and international journals. In 2006 his
work on the philosophical foundations of the
modern natural sciences was published by Peter
Lang Publishers — Paradigmen in Mathematik,
Physik und Biologie und ihre philosophische
Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am Main). In 2006
Peter Lang also published his work Reintegrating
Social Theory — Reflecting upon human society
and the discipline of sociology (310 pp.) (Oxford
/New York).

ABSTRACT

Calvin in the intellectual heritage of the West

In order to assess some prominent facets of Calvin's position within the intellectual legacy of the
West the Greek-Medieval background is first of all highlighted — with a focus on the idea of a
cosmic (ontic) world order (logos or law). Particular attention is given to the line of development
from early Greek philosophy, via Plato and Aristotle, up to Stoic philosophy, Cicero, the medieval
legacy culminating in the thought of Thomas Aquinas. The fundamental dualism present in Greek
thought — between form and matter (the constant and the changing) — exerted a lasting influence

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



398

on medieval thinking. Cicero assumed an immutable, incorruptible and non-arbitrary universal
law which is valid per se. He distinguishes between being a Roman citizen on the one hand, and
participating in the Roman populus (the public) on the other. When Thomas Aquinas entered
the scene in the 13th century his account of medieval society was based upon an attempted
synthesis between Aristotle’s philosophy and biblical Christianity respectively. He accepted the
dual teleological order of Aristotle with its hierarchy of substantial forms arranged in an order
of lower and higher. It was designated as the lex naturalis (natural law) which is related to the
transcendent lex aeterna (eternal law) as contained within the Divine intellect. By virtue of its
substantial form the human being depends upon the community for the satisfaction of its needs.
However, the disintegration caused by the late Scholastic movement known as nominalism (in
particular Ockham) then entered the scene. Luther was influenced by this nominalism but Calvin
reacted against its idea of arbitrariness. For that reason he emphasized God's law for creation
and rejected the nominalistic conception of the absolute, despotic arbitrariness of God'’s will (the
so-called potestas Dei Absoluta of God). His alternative claim is that although God is elevated
above his laws for creation, He is not arbitrary (Deus legibus solutus est, sed non exlex). A brief
indication is given of the relatively undifferentiated societal condition prevailing in the world in
which Calvin lived — with reference to the doctrine of resistance (Beza and others). The long-
standing over-estimation of human reason caused Thomas Aquinas to relativize the radical effect
of the fall into sin and for that reason he held the view that human reason was only “wounded”
by the fall — a view that was continued by Calvin. However, the biblical appeal of the legacy of
Calvin also contains a number of positive insights that we still have to appreciate. He emphasized
the constancy and steadfastness of God'’s law for creatures and also explicitly rejected the idea
of chance and fate — dating back to the Ananke (later on known as the Moira) of ancient Greece.
This emphasis is all the more remarkable in the light of the powerful nominalistic movement
which denied any universality outside the human mind, thus eliminating both the (universal)
law for and the (universal) orderliness or creaturely reality. This nominalistic view reached its
rationalistic conclusion in the thought of Immanuel Kant (18th century) who carried it through
to its ultimate consequences — by elevating human understanding to become the apriori formal
law-giver of nature. The other side of the rationalistic orientation of modern nominalism is found
in the irrationalistic focus both of historicism (19th century) and postmodernism (20th century).
The thought of Calvin does not fit into this humanistic tradition. In respect of human society he did
show an understanding of what eventually became known as the principle of sphere-sovereignty
(introduced by Groen van Prinsterer and Abraham Kuyper during the 19th century). Calvin
substantially contributed to an enrichment of our Christian world and life view — carried through
in more detail by the reformational philosophical tradition.

KEY WORDS: World order; realism; nominalism; potestas Dei absoluta; Christian
thinking

TREFWOORDE: Weéreldorde; wet; realisme; nominalisme; potestas Dei absoluta; Christelike
denke

OPSOMMING

Met die oog daarop om Calvyn se posisie in die intellektuele erfenis van die Weste te bepaal word
allereers aandag geskenk aan die Grieks-Middeleeuse agtergrond — met klem op die idee van
n kosmiese (ontiese) wéreldorde (logos). Besondere aandag word gegee aan die ontwikkeling
van die vroeé Griekse wysbegeerte wat via Plato en Aristoteles uitgeloop het op the Stoisynse

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



399

filosofie, Cicero en die middeleeuse erfenis wat sy hoogtepunt sou bereik in die denke van
Thomas Aquinas. Aandag is ook gegee aan die denke van Augustinus. Die disintegrasie van die
Middeleeue is bemiddel deur die laat-Skolastiese nominalisme (veral Ockham) wat veral op Luther
"n regstreekse invloed sou uitoefen. Calvyn het hom egter gedistansieer van die nominalistiese
idee van die willekeur van God — soos wat dit vergestalt is in die siening van God se despotiese,
absolute willekeur (aangedui as die pofestas Dei absoluta). Daarom het Calvyn klem geplaas daarop
dat God bo die wette wat vir skepsele gestel is, verhewe is. Hoewel God bo die skeppingswette
verhewe is, is Hy egter nie willekeurig nie (Deus legibus solutus est, sed non exlex). 'n Vlugtige
aanduiding is gegee van die relatiewe ongedifferensieerde samelewingsomstandighede waarin
Calvyn homself bevind het — met verwysing na die leerstuk van verset (Beza en ander denkers).
Nadat die deurwerking van die nominalisme verder toegelig is, met besondere verwysing na Kant
se siening van die verstand as aprioriese formele wetgewer van die natuur en ook na die keersy-
effek daarvan op die ontstaan van die historisme (19de eeu) en die postmodernisme (20ste eeu) is
ten slotte gelet op die kontinuering van sommige on-Bybelse elemente in die denke van Calvyn,
terwyl ook melding gemaak is van bepaalde positiewe insigte waarmee hy die Christelike lewens-
en wéreldbeskouing verryk het. In die besonder kan hier gedink word aan die eerste vertrekpunt
van die leerstuk van soewereiniteit-in-eie-kring wat al eerder deur Van Prinsterer en Kuyper (19de
eeu) onder woorde gebring is en wat in die 20ste eeu deur die reformatoriese wysbegeerte van
Dooyeweerd verder uitgewerk is.

ORIENTERING

Die algemene geestesklimaat waarbinne beide Luther en Calvyn hulself bevind het kan geensins
losgemaak word van die voorafgaande Rooms-Middeleeuse erfenis nie, terwyl laasgenoemde
erfenis weer nie losgemaak kan word van die klassieke Grieks-Romeinse nalatenskap nie. In die
besonder sal gefokus word op die erkenning van die wet van God vir skepsel-wees — dit wil s€ op
die onderskeiding tussen Skepper en skepsel in die lig van die reikwydte van God se skeppingswet.
Tussen Luther en Calvyn bestaan daar in hierdie opsig nie eenstemmigheid nie, onder meer as
gevolg van die feit dat Luther nog iets van die nominalistiese dualisme in sy denke gekontiniueer
het. Die positiewe betekenis van Calvyn in hierdie opsig is te vind in sy waardering van God se
skeppingswet vir skepsele.

HISTORIESE AGTERGROND
Griekse erfenis

Binne die Griekse kultuur tref ons ’n strewe na die ewige, onvernietigbare, onveranderlike en
statiese te midde van die immer-veranderende vloei van (sintuiglik-waarneembare) stoflike dinge
aan. Die Griekse filosofie blyk in die greep te wees van die spanning tussen die pole van die
konstante en die veranderlike (in Aristoteliaanse terme: van vorm en materie). Sweeney wys daarop
dat die oorsprongsbeginsel (die Arche) van Anaksimandros “van nature” gesien is as “the Infinite,
the Boundless, the Limitless” (Sweeny, 1972:65). Volgens hom is die fo apeiron “indeterminate,
inexhaustible, everlasting, untraversable, and without any extrinsic limit” (Sweeney, 1972:62).
Die negatiewe aanduidinge kan egter kwalik die positiewe inhoud waarop dit parasiteer
verberg. Daarom is dit nie verbasend nie dat Anaksimandros, uit hoofde van die prioriteit wat hy
gee aan die vormlose, elke geval waar een of ander vorm aangeneem word sien as 'n vergryp wat
gedoem is om tot die vormlose oorsprong daarvan terug te keer (vgl. Anaksimandros se B Fr.1).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



400

Die orde verteenwoordig die onderdrukte vorm-motief in die dialektiese gedepresieerde sin
daarvan — as die bron van strafbare ongeregtigheid (adikias). Die dialektiek van vorm en materie
is nogtans reeds geimpliseer in die wederkerige bepaaldheid van die twee te€gestelde momente.
Hoewel orde (en daarmee: konstantheid) gediskwalifiseer word, word die ongestruktureerde en
onbepaalde Arche desnieteenstaande gesien as ewigdurend en sonder veroudering (Diels-Kranz,
B Fr.2), sonder dood en sonder verganklikheid (Diels-Kranz, B Fr.3) — en derhalwe as konstant!

Die dialektiese spanning waar die vorm en die vormlose (die begrensde en die onbegrensde)
mekaar nie alleen opponeer nie maar tegelyk ook benodig, word helder deur *n volgeling van
Pythagoras, met name deur Philaloas, tot uidrukking gebring. Volgens hom is die wéreldorde
saamgestel uit die begrensde en die onbegrensde (B Fr.1).

Hierdie onderliggende dialektiese motief onderlé die Pythagoreise krisis wat in die ontdekking
van irrasionale getalle na vore getree het.! Aan die een kant was getal veronderstel om orde, maat
en harmonie aan die kosmos op te 1¢ en andersyds was dit tegelyk 'n uitdrukking van die vormlose
en maatlose stroom van die lewe.

Oorspronklik is “wet” (nomos) in 'n breé¢ kosmiese sin verstaan en nie bloot in 'n eng
Juridiese sin nie. Hesiodus aanvaar die idee dat die wet deur Zeus gegee is en dat die mens daaraan
georiénteer moet wees (Hesiodus, Erga 276 ff. sien Plumpe, 1974:494). Herakleitos ontwikkel 'n
siening op wat hy as die goddelike wet (6eToc Vi og) sien, verstaan as die orde vir die heelal, die
wéreld logos (Adyoc) (sien Diels-Kranz, Herakleitos, B. Fragment 30 e.v.). Demokritus verbind
die idee van noodwendigheid aan natuurwette (Plumpe, 1974:494), terwyl Cassirer daarop wys
dat die Griekse siening van nomos ’n ordeningsbeginsel daarstel (Cassirer, 1911:375).

Eventueel sou die Griekse denke prominensie verleen aan die motief van vorm, maat en
harmonie — in die denke van Plato weerspieél in sy siening van die (drie-standige) ideaal-staat
en by Aristoteles in die besondere aard van die polis (die Griekse stadstaat) as die hoogste en
allesomvattende samelewingsordening. Aristoteles meen selfs dat slawerny in ’n natuurlike orde
gegrond is. By hom vind ons tewens vir die eerste keer die onderskeiding tussen natuurreg en
positiewe reg. Geregtigheid in ’n breé (morele) sin (dikaion politikon) omvat alle deugde (soos
matigheid, vriendelikheid, en so meer) en kom slegs in die staat tot uitdrukking. Geregtigheid in
’n eng sin betref regsnorme en gehoorsaamheid daaraan.

Een van die kenmerke van hierdie strenger vorm van geregtigheid is gelykheid en gelykheid
kan onderskeidelik bepaal word ooreenkomstig ’n aritmetiese of 'n geometriese maatstaf, soos
uiteengesit in Aristoteles se Nicomacheise Etiek (Boek V, Hoofstuk 2). Vooruitgrypend op wat
die latere klassicke Romeinse juriste onder geregtigheid sou verstaan, kan Aristoteles se siening
van verdelende geregtigheid saamgevat word in die riglyn: behandel gelykes gelyk en ongelykes
ongelyk.

Oorgang na die Middeleeue
Zeno van Cyprus (336-264 B.C. — die grondlegger van die Stoa) het die idee van ’'n natuurreg

uitgewerk en wel deur die gangbare siening van die kontras tussen Hellene en Barbare te
bevraagteken.? Die Stoa het uitgegaan van die idee van n makro-polis wat in ’n universele sin

! Hippasus van Metapontum het klaarblyklik teen 450 v.C. hierdie ontdekking gemaak. Daardeur het hy
skynbaar 'n wiskunde geheim verraai deur dit publiek te maak (sien Riedweg, 2005:107 en Fowler,
1999:289-302).

Ooreenkomstig die gerypte Griekse siening kon slegs die vrygebore Griek deelhé aan die politieke
besluitnemingsproses en aan die regspreking — en langs hierdie weg tot *n vervulde lewe in die polis
kom.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



401

God en alle mense (as gelykes) gesamentlik omvat. Hierdie siening is origens nog verbind aan
die ryk van Alexander die Grote wat die onafhanklike bestaan van die Griekse polis (stad-staat)
beéindig het. Die Stoa het probeer om die teégestelde pole van vorm en materie te verenig. Daar is
aangeneem dat alles deel het aan die goddelike rede (Nous) deur middel van kiem-agtige rasionele
deeltjies (logoi spermatikoi).

In die gedagtegang van Cicero is dit onaanvaarbaar om aan reg en wetgewing 'n wordende
en veranderlike natuur toe te skryf. Sy benadering sluit eerder aan by die opvatting wat reeds deur
Plato en Aristoteles voorgestaan is, naamlik dat alle positiewe reg verstaan moet word in terme
van vaste regsbeginsels wat voortvloei uit 'n etiese wéreldorde. By voorkeur word hierdie orde
aangedui as ’n natuurlike wet (lex naturalis).

Die idee van ’n lex naturalis het ook alternatiewe benaminge ontvang, soos lex naturae, ius
naturae en ius naturale.’ In al hierdie gevalle dink Cicero aan ’n vaste, onverganklike en nie-
willekeurige reg wat per se (dit wil sé€ vanself) geldig is. Jones wys daarop dat Cicero naas die
aanvaarding van ’n objektiewe universele orde (voortvloeiend uit die goddelike rede) van mening
is dat daar ook ’n ius naturale bestaan wat al “daardie semi-juridiese, semi-etiese re€ls omvat wat
die beginsels van menslike geregtigheid uitdruk aangesien hulle van toepassing is op die relasies
tussen mense wat in 'n samelewing leef en op hul pligte teenoor mekaar en teenoor die gode”
(Jones, 1956:99).

Cicero meen dat daar binne die morele orde van die lex naturalis *n ius naturae in die
enger sin van die woord bestaan wat differensieer in ’n ius dividum (religio) — verbandhoudend
met die athanklikheidsrelasie tussen mens en God — en ’n ius humanum, wat op die menslike
gemeenskapslewe (aequitas) gerig is.* Volgens Cicero vind billikheid sy grond in die volgende
beginsels: die vermyding van elke onregmatige/wederregtelike skending van die regte van 'n
ander persoon (neminem laedere) en die erkenning en handhawing van die gemeenskapslewe
deur aan elke persoon te gee wat regtens aan daardie persoon toekom (suum quique tribuere)
(sien Hommes, 1981:30).

Cicero se staatsopvatting kan nie uitsluitlik verstaan word in terme van die invloed van die
Stoa nie. Dit verteenwoordig eerder 'n versmelting van dic Romeinse siening van staat en reg
asook van die Stoisynse waardering van die ius naturale. Die hoogtepunt van ontwikkeling wat in
die Romeinse republiek aangetref is na die finale oorwinning wat oor die Carthaagse ryk behaal
is, het as model vir Cicero se gematigde staatsbeskouing gedien. Alhoewel hy tussen publieke reg
(ius publicum) en privaatreg (ius privatum) onderskei, beteken dit nie dat hy daarin slaag om ’n
materiéle idee van die struktuurbeginsel van die staat as publiekregtelike instelling te ontwikkel
nie. Op die basis van die Stoisynse natuurregsteorie poneer hy bloot die burgerlike privaatreg as
grens vir die mag van die owerheid. Deur die belange van die gemeenskap (communis utilitas) te
sien as konstitutief vir die ius publicum van die staat, slaag hy nie regtig daarin om ’n maatstaf te
bied aan die hand waarvan die publicke domein van die staat in beginsel begrens kan word nie.

Augustinus en Thomas Aquinas

Wanneer Thomas Aquinas (1225-1274) die toneel in die 13de eeu betree, is sy weergawe van die
middeleeuse samelewing gefundeer in die poging om ’n sintese tussen Aristoteles se filosofie en die

Ander uitdrukkings is: vera lex (ware wet), summa lex (hoogste wet), lex divina et humana (goddelik
en menslike reg), en so meer (sien Van Zyl, 1989:297-298).

Calvyn sou later aequitas in die sentrum van sy sosiale etiek plaas (sien Haas, 1997:12). Haas stel ook:
“The ultimate intention of all the commandments is love, fulfilled in Christ and effected by equity”
(Haas, 1997:90).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



402

Bybelse Christendom te bewerkstellig. Hy aanvaar die dubbele teleologiese orde van Aristoteles
met sy hiérargie van substansi€le vorme soos gerangskik in ’n relasie van laer en hoér. Dit is as
die lex naturalis (natuurreg) aangedui wat verbind is aan die lex aeterna (ewige wet) soos wat dit
in die goddelike intellek opgesluit is. Kragtens die substansi€¢le vorm van die mens is die mens
van die gemeenskap ter bevrediging van sy of haar behoeftes afthanklik. Thomas Aquinas wou
die Aristoteliese lex naturalis (met sy dubbele teleologiese orde) met bepaalde Bybelse motiewe
sintetiseer. Die resultaat was egter ’n idee wat gedeeltelik deur Augustinus geinspireer was,
naamlik om die lex naturalis te verbind aan die /ex aeterna as die skeppingsplan in die goddelike
rede. Ooreenkomstig hierdie siening is die ware wese (syn) van die dinge as ideé€ in die goddelike
rede gegee (teruggrypend na Plato se ide€leer). In *n afgeleide en begrensde vorm het onderskeie
individuele dinge deel aan die syn van God. Vir elke individuele ding bestaan daar selfs ’n
ooreenstemmende idee in God (sien Thomas Aquinas, Questiones Disputate de Veritate, 111, 8).
Hierdie realistiese metafisika van Thomas Aquinas is — via Augustinus en die neo-Platonisme — aan
die denke van Plato en Aristoteles en selfs aan die denke van die voor-Sokratici verwant.

Die samelewingsbeskouing binne die Grieks-Romeinse kultuur is bemiddel deur Augusti-
nus (vgl. sy werk: Civitas Dei) wat onder neo-Platoniese invloed ’n dualistiese wending aan
hierdie onderskeiding tussen die ryk van God en die ryk van die Duisternis gegee het. Die aardse
werklikheid word geinterpreteer as die tydelike en veranderlike wat as sodanig reeds 'n innerlike
defek (gebrek) inhou in relasie tot God. Die aardse staat (civitas terrena) is in die sin van die
Griekse totalitére staat verstaan. In hierdie bedeling is albei gerelateer en vermengd. Nogtans is
die aardse staat bloot "n kopie (afbeelding) van die staat van God — wat beteken dat hul onderlinge
verhouding verstaan is ooreenkomstig die Platoniese skema van *n ideéle vorm en die afbeelding
daarvan — en hierdie kopie is inherent gebrekkig.’

In die gerypte konsepsie van Thomas Aquinas is die staat gesien as die hoogste tydelike
(= natuurlike) vervolmaking van die mens, terwyl die kerk gesien is as die oorkoepelende bo-
natuurlike genade instituut. Die menslike rede (ratio) behoort tot die natuur (dit is nie radikaal
deur die sondeval getref nie, maar slegs “verwond”),’ terwyl geloof 'n bo-natuurlike genade-gawe
aan die intellek is (liefde is een aan die wil).

Die wending na die moderne tyd as aanloop tot Luther en Calvyn

Gedurende die 13de en 14de eeue het nuwe uitdagings na vore getree, met name deur die toedoen
van die laat-Skolastiese nominalisme. Die stryd tussen die realisme en die nominalisme betref
die status van dit wat universeel is. Thomas Aquinas meen nog dat universalia 'n drievoudige
bestaan (realiteit) besit: (i) as universalia ante rem (die werklike bestaan van die ideé voor die
skepping in God se Gees); (ii) as universalia in re (inherent aan die dinge as hul universele
wesensvorme) en (iii) as universalia post rem (hul subjektiewe bestaan in die menslike gees as
universele begrippe). Hierdie stellingname verteenwoordig die vernaamste posisie-keuse van die
realistiese metafisika.

Teen die einde van die 13de en die begin van die 14de eeue het die nominalistiese beweging
egter hierdie realistiese stellingname fundamenteel bevraagteken. Willem van Ockham (1290-1350)

Dit verklaar waarom hy die aardse staat ook aandui as Babylon en waarom hy die heerser daarvan
Diabolus noem.

6 Op die natuurlike terrein is die menslike rede outonoom — dit kan selfs natuurlike bewyse vir
die bestaan van God lewer (vgl. Summa Theologica, 1,2, 3). Nogtans, s6 meen Thomas, word
die bo-natuurlike waarhede benodig om hierdie insigte te vervolledig en te vervolmaak.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



403

opponeer die voorkeur wat Thomas Aquinas aan die intellek gegee het en wel deur te kies vir die
primaat van die wil. In 'n subjektiewe sin erken Ockham slegs binne die menslike rede (mente
humana) die bestaan van universalia — beide in die sin van woorde (voces) en algemene begrippe
(conceptus). Aangesien elke universele gegewe "n suiwere mentale kwaliteit verteenwoordig, kan
universaliteit nie buite die menslike gees bestaan nie.

Universaliteit tree bloot op as 'n substituut of plaasvervanger wat betekenend heenwys
na ’n menigvuldigheid individuele dinge. In die konkrete werklikheid bestaan daar niks an-
ders as individuele dinge nie. Tog is wetenskap altyd gerig op dit wat universeel is (as die
subjektiewe universele beeld van die werklike individuele entiteite). Die realistiese metafisika
meen dat waarheid gegee is in die ooreenstemming van denke en syn (adequatio intellectus et
rei). Hierteenoor voer die nominalisme 'n nuwe waarheidskriterium in: waarheid het slegs te
make met die wederkerige versoenbaarheid van begrippe. Langs hierdie weg het Ockham die
realistiese siening teengespreek en selfs die aard van die kerk as bo-natuurlike (universalistiese)
genade-instituut bevraagteken. Menslike samelewingsvorme is tewens bloot universalia waarin
verwys word na ’n versameling werklik-bestaande individue. Gevolglik is die verbands-realiteit
van die kerk weggedink en vervang deur die gedagte dat dit bloot 'n versameling gelowiges is
(congregatio fidelium).

Voordat Ockham sy radikale nominalistiese opvattinge ontwikkel het, het Duns Scotus
reeds voorrang aan die wil (bo die rede) verleen. Hy het ook ’n fundamentele wysiging aan die
tradisionele Aristotelies-Thomistiese siening aangebring deur uitdrukking te begin gee aan die
(Bybelse) idee dat die wet van God die begrensende omraming tussen die Soewereine God en die
aan-God-onderworpe skepsele daarstel.’

Dit was egter Willem van Ockham (1290-1350) wat die element van willekeur in sy siening
van die almag van God ingebou het. Hy meen dat suiwere willekeur die verhouding tussen God
en skepsel karakteriseer. Kragtens God se potestas absoluta hou God hom nie aan die wette vir
die mens nie — Christus kon net sowel in die gedaante van ’n esel na die aarde gekom het, God
kon net sowel ’n egoistiese moraal verorden het en hy kon ewe goed die mens beveel het om
hom te haat.® Die onderliggende opvatting is dat die potestas absoluta dié is van "n Deus exlex
(’n arbitrére, willekeurige God) — wat sommige wette kan ophef en vervang met ander wette wat
lynreg in stryd is met die resterende wette. Vollenhoven konkludeer dat “wat Ockham as wysgeer
verwerp hy as gelowige aanvaar” (Vollenhoven, 1933:221).

Die nominalistiese idee van die Potestas Dei Absoluta van God het inderdaad die proses van
verwéreldliking (sekularisasie) begelei, want van willekeur kan daar slegs sprake wees as een of
ander normatiewe maatstaf of standaard aangelé is — en op grond daarvan vasgestel is dat willkeur
(= antinormatiwiteit) aan die orde van die dag is. Met ander woorde, willekeur is ’n eienskap van die
skepsel wat aan God se wet onderworpe is. Wie derhalwe God in terme van willekeur verstaan, het
daarmee implisiet God reeds “afgetrek” en tot skepsel gemaak, onderworpe aan die God-gestelde
wet vir skepsel-wees. Ten onregte word dikwels in wetenskaplike kringe die oortuiging gehuldig
dat die erkenning van menslike subjektiwiteit per definisie gelykgestel moet word aan willekeur
en tegelyk gekontrasteer moet word met objektiwiteit. Omdat laasgenoemde egter slegs by die

7 “In Duns Scotus began to emerge a concept of law as a limiting boundary between God the
absolute Sovereign and the creature as absolutely subject to God” (Dooyeweerd, 2008:60).
In Deel I van sy Institusie praat ook Calvyn van skepselmatige onderworpenheid aan God
(Calvyn, 1931-1:198).

Vollenhoven verwys na 'n geskrif van A. Pelzer: Lez 51 articles de Guillaume Occam
censures, en Avignon, en 1326, in: Revue d’Histoire ecclésiastique, XVIIL, 1, 1922, met name
artikels 1-3 and 5. Vgl. Vollenhoven, 1933:220 — Aantekeningen , p.22, voetnoot 345.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



404

grasie van 'n maatstaf (norm/beginsel) bestaan, word subjektiwiteit in werklikheid gelykgestel aan
die antinormatiewe gedrag van 'n menslike subjek, aan antinormatiewe subjektiweit. Die keersy
van antinormatiewe subjektiweit is egter nie objektiwiteit nie, maar inderdaad norm-gehoorsame
subjektiwiteit!

Die Renaissance het die nominalistiese sekulariseringstendens radikaal deurgevoer en daarmee
geboorte geskenk aan die moderne Humanisme wat die vermeende self-wet-stellende (outonome)
mens op die troon geplaas het. Rousseau definieer vryheid in hierdie (mens-vergoddelikende) gees
soos volg: “vryheid is gehoorsaamheid aan dié wet wat ons vir onsself voorskryf” (Rousseau,
1975:247).

Een van die mees prominente oorgangsfigure is sekerlik Descartes wat die idee van God
gebruik het om sekerheid aan sy vergoddelikte wiskundige denke te verleen. Hierdie nuwe denkwyse
kan die omringende wéreld slegs herwin as die voorwerp van die mens se self-versekerde denke
wat outonoom daaroor sal heers. Von Weizsédcker merk op dat dit kenmerkend van die moderne
tyd is om nie meer bestaansekerheid in die voorliggende wéreld te soek nie. Hierdie geborgdheid
het verlore gegaan — maar wanneer dit teruggevind word, is dit bloot as die voorwerp van my
self-versekerde denke, dit wil sé as objek wat ek kan hanteer.’

Wet en subjek

Dat Luther nog sterk onder die invloed van die laat-Skolastiese nominalisme gestaan het — vergelyk
sy bekende uitspraak “Ich bin von Ockhams Schule” — blyk onder meer uit die Ockhamistiese
probleemstelling waarvan hy uitgegaan het: Is die Heilige Skrif op die terrein van die wet of op
die daarbo verhewe terrein van die geestelike lewe geleé? (vgl. Vollenhoven, 1933:256).!°

Wat vir Calvyn sentraal gestaan het, was die soewereiniteit van God. Hierby moet in gedagte
gehou word dat ’n belangrike element in die kragsmonstering van die laat-Skolastiese nominalisme
gegee is in die idee van volksoewereiniteit. Die twis tussen koning Lodewyk van Beiere en Pous
Johannes II belig op 'n ironiese wyse die eerste vertrekpunte van 'n gedagterigting wat saam met
die koms van die moderne era uiteindelik tot die totale ondergrawing van die prioriteitsaansprake
van die Roomse kerk sou aanleiding gee. Saam met Jean van Jandun het Marsilius van Padua
hul geskrif: Defensor Pacis voltooi en in 1326 aan die koning voorgelé. Die algemene nuwe
gesigspunt wat hierin beklemtoon word, is dat alle vorme van gesag van die volk afkomstig is
waaruit, na hul mening, volg dat reg slegs 'n uitdrukking kan wees van die meerherheidswil van
die volk — slegs hierdie meerderheid kan 'n wet maak, dit verander, opskort of interpreteer (sien
Kates, 1928:37). Teenoor die kerklike magskontrole oor die staat bring die Defensor Pacis die
te€gestelde perspektief van ’n staat wat geen grense vir sy mag erken nie."!

Ten tyde van die stryd rondom die kettery van Servet (1553-1555) het Calvyn teruggegryp
na die voorstanders van ’'n aristokratiese nominalisme waar die heerser (vors) aangedui is as
verhewe bo die wet (“princeps legibus solutus est”)'? — en wel deur die soewereiniteit van God

o “Dies ist ein charakteristisch neuzeitlicher Sachverhalt, Nicht die Welt, in der ich mich
vorfinde, garantiert mein Dasein. Diese Garantie geht nicht verloren, und wenn ich die Welt
wiederfinde, dann als Gegenstand meines selbstgewissen Denkens und darum als Objekt,
das ich hantieren kann” (Von Weizsacker, 2002:130-131).

10 Obermann skenk in die besonder aandag aan die feit dat Luther in die nominalistiese tradisie
staan — sien Obermann, 1986:126 e.v.

1 Veral in Engeland het die gedagtes van Marsilius van Padua 'n betekenisvolle effek gehad.
Thomas Cromwell het selfs opdrag gegee dat hierdie geskrif in Engels vertaal en aan sy
hof versprei moet word.

12 Vergelyk hierby die uiteensetting van Haas (1997:11).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



405

aan te dui met die verbandhoudende frase “lege (legibus) solutas” (wat beteken dat God “vry is
van die wet”). Calvyn was egter nie te vinde vir die nominalistiese opvatting waarvolgens God
nie trou sal bly aan die wette wat vir skepsele daargestel is nie — die siening van ’n willekeurige
God (Deus exlex) was vir hom onaanvaarbaar. Vollenhoven merk op dat die uitdrukking “Deus
legibus solatus” van Calvyn self afkomstig is en bedoel is om posisie in te neem teenoor die
aristokratiese nominalisme waarin die absoluutheid van die vorstelike gesag vooropgestel word
(Vollenhoven, 1933:295-296)."

Dooyeweerd wys daarop dat waar Duns Scotus nog die absolute despotiese mag van God
(potestas Dei absoluta) minstens gebind het aan die eerste tafel van die wet, as uitdrukking van
God se heilige en goeie wese, Ockham deur middel van sy idee van die despotiese willekeur van
God laasgenoemde in werklikheid aan sy eie skeppingswet onderwerp het — waarmee (soos hierbo
vermeld) die sekulariseringsproses van die moderne Humanisme (tydens en na die Renaissance)
ingelei is (Dooyeweerd, 1997-1:186 ff.).

Die wyse waarop Calvyn die onaanvaarbare posisie van die nominalisme omseil het, is deur
'n kwalifiserende afwysing aan sy erkenning van die verhewenheid van God bo sy skeppingswet
toe te voeg. Hoewel God nie aan sy skeppingswet onderworpe is nie, hou hy hom in sy voorsienige
trou aan hierdie wet — sonder om wetteloos of willekeurig te wees of te word. Die klassieke
formulering lui soos volg: Deus legibus solutus est, sed non exlex (God is nie subjek aan die wette
nie, maar ook nie willekeurig nie). Daarom merk Bohatec op dat by Calvyn God se almagtige wil
deur billikheid en reg gereél is.'

Terloops kan daarop gewys word dat soewereiniteit as tema spoedig prominensie sou geniet
in die denke van Bodin (1530-1596) — hy het tewens voorgestel dat die hoogste gesag in die
menslike samelewing met behulp van hierdie term soewereiniteit aangedui moet word. Bodin vermy
nogtans die ongebreidelde magswillekeur wat Machiavelli (1469-1527) voorgestaan het — en wel
deur die owerheid gebonde te ag aan sowel die natuurreg as die goddelike reg (sien Mayer-Tasch,
1981:35; en Bodin, 1981:211). Daarom ondersteun hy ook die klassieke natuurregsbeginsel:
pacta sunt servanda (kontrakte moet eerbiedig word).'* Bodin se opvatting van soewereine mag
as “summa ... legibusque soluta potestas” herinner ons aan die siening van Ockham insake die
veronderstelde absolute, despotiese willekeur van God (postestas Dei Absoluta). Mayer-Tasch
karakteriseer die stellingname van Bodin as 'n keuse vir die “klassieke formule van politicke
absolutisme” (Mayer-Tasch, 1981:35). Volgens Bodin is soewereiniteit nie slegs absoluut nie,
maar ook ondeelbaar. Gevolglik glo hy dat die staat binne sy grense ’n absolute en oorspronklike
kompetensie tot die vorming van (statutére) reg besit. Hierdie siening is verbind aan die relatief-
ongedifferensieerde middeleeuse samelewing soos gedomineer deur die Rooms-Katolieke kerk
as bonatuurlike genade-instituut.

Die opvallende gegewe rakende die feodale gemeenskappe, met hul menigvuldige relasies van
bowe- en onderskikking, is dat al hierdie organisasievorme gekenmerk is deur "n afwesigheid van
die monopolie van die swaardmag van die owerheid. Dit verklaar waarom Bodin elke oorspronklike
(nie-staatlike) aanspraak tot die vorming van reg intepreteer het as 'n bedreiging vir die idee

13 In sy Aantekeningen (bladsy 27) gee Vollenhoven die verwysings na Calvyn se geskrifte waar hierdie
formulering te vind is: “De plaatsen zijn De acterna-praedestinatione, 1552 (Corpus reformatorum 36,
kolom 361) en Commentarius in Mosis libros V, 1563 (Corpus ref. 52, kolom 49 en 131)” (voetnoot
480).

“Calvin lat Gottes allmédchtigen Willen durch Billigkeit und Recht geregelt sein” (Bohatec,
1940:15).

15 Volgens Bodin blyk die absolute mag van die soewerein uit die feit dat wette gemaak kan word waaraan

die onderdane sonder hul instemming gebonde is (Bodin, 1981:222).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



406

van die staat as res publica — in die sin dat nie-staatlike regsvorming tegelyk op oorspronklike
swaardmag aanspraak sou wou maak.

Ook in die tyd van Calvyn was daar uiteraard nog nie gekom tot die monoplisering van
die swaardmag op ’n begrensde staatsterritorium nie. Wanneer Calvyn in die derde deel van sy
Institusie oor die burgerlike regering skryf, is die eietydse samelewingskonteks nog gekenskets
deur die sogenaamde mindere owerhede (magistrate) wat nog oor oorspronklike swaardmag beskik
het. Daarom huiwer Calvyn geensins om die standpunt te verdedig dat die “volksmagistrate”
aangestel is “om die willekeur van die konings te bedwing” nie (Calvyn, 1931-111:593 — IV, XX,
31). Hoewel Calvyn die reg van verset terugvoer op die stande handhaaf hy sy reaksie teen die
(nominalistiese) idee van willekeur, want die verset teen konings hou verband met sy siening van
legitimiteit en die eis wat hy stel dat dit binne die raamwerk van die positiewe reg moet geld (vgl.
Bohatec, 1961:247 — Bohatec verwys ook na die populares magistrates, 1961:81).

Spoedig sou die “Monarchomachen” (Beza, Hotman, Duplessis-Mornay en Languet) ook in
hul besinning oor die reg van verset hierdie magistrate ter sprake bring (vgl. Dennert, 1968:LVIII
e.v.). Veral as gevolg van die slagting van die St. Bartholomeusnag (in 1572) het Beza in die
besonder 'n beroep gedoen op die “mindere magistrate” wat moet optree ter beskerming van die
onderdane en wat die regsordening van die stande-gemeenskap moet beskerm (Von Friedeburg,
2004:717).

Kontinuiteit en diskontinuiteit

Uiteraard het Calvyn in verskeie opsigte kind van sy tyd gebly — weliswaar te midde van belangrike
nuwe insigte waarin afstand geneem word ten opsigte van agterhaalde opvattinge. 'n Deel van die
dialekties-gesplete werklikheidsverstaan van die Griekse kultuur is te vind in die noodlotgedagte
(die huiweringwekkende, blinde doodslot, die Ananke, later bekend as die Moira). Dit het by
Aristoteles na vore getree as die toeval (fuche) en gedurende die Middeleeue as fortuna (fortuin).
Calvyn het die on-Bybelse agtergrond van hierdie gedagtes deursien en gevolglik tereg kapsie
gemaak teen die gebruik van die term noodlot (Calvyn, 1931-111:200). Op die volgende bladsy
wys hy ook beide “fortuin en toeval” uit as “heidense woorde” wat geen houvas op die harte van
vroom mense moet kry nie.

Die pole van natuur en genade wat na vore getree het as die resultaat van die middeleeuse
poging om die Griekse heidendom met die Bybelse Christendom te versoen, het gelei tot ’n
tweeslagtige verstaan van die menslike natuur. Allereers is gemeen dat die menslike verstand (ratio)
nie radikaal deur die sonde getref is nie — soos vroe€r vermeld is dit slegs verwond. Tweedens
sou die sondeval — volgens hierdie sintese-opvatting — bloot die bo-natuurlike genade-gawes van
die mens weggeneem het (soos geloof en liefde), wat dan agterna deur die verlossing terugbesorg
sou word (geloof is ’n toegif aan die verstand en liefde aan die wil).

Calvyn beroep hom op die eenstemmigheid van die kerklike tradisie dat die “rede” ten
“gevolge van die sonde gewond” is (Calvyn, 1931-1:258). Calvyn beroep hom op Augustinus
insake die siening dat die sonde die mens van sy bo-natuurlike gawes beroof het — met vermelding
van geloof en liefde (Calvyn, 1931-1:271).' Troost merk bykomend tereg op dat die filosofie
(insluitende antropologie en kennisteorie) van Luther en Calvyn beheers gebly het deur eeuoue
tradisies (Troost, 2004:238).

16 Calvyn kontinueer ook nog 'n dualistiese siening op die verhouding van siel en liggaam — soos onder
meer blyk uit sy verwysing na wanneer die siel uit die “kerker van die vlees losgemaak” word (Calvyn,
1931-1:173).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



407

Lewensbeskoulike deurwerking

Nogtans het Calvyn opnuut die eenheid en goedheid van die skepping korrek waardeer. Dit blyk
allereers uit sy siening van die soewereiniteit van God wat vanself impliseer dat elke skepsel
begrens word deur God-gestelde wette. Hy praat byvoorbeeld daarvan dat God ’n “vaste wet”
voorgeskryfhet wat 'n gelykmatige gang in die natuur waarborg (Calvyn, 1931-1:196). Wanneer hy
oor die menslike samelewing skryf, meld hy dat God aan elke onderskeie soort lewe bybehorende
pligte toegewys het, ook aangedui as roepings (Calvyn, 1931-11:225). Hy ag die roeping van die
Here die beginsel en die basis om in elke saak goed te handel. U lewe sal pas goed ingerig wees
wanneer u nie in onbesonnenheid u roeping versaak en die grense daarvan oorskry nie (Calvyn,
1931-11:225). Hierdie gedagte van roepingsvervulling binne God-gestelde grense sou veel later,
met name in die 19de eeu, deur Groen van Prinsterer en Abraham Kuyper tuisgebring word onder
die benaming “soewereiniteit in eie kring”. Vir Kuyper maak hierdie benaming deel uit van die
omvattende Christelike lewensbeskouing, wat prinsipieel stelling inneem teenoor beide die Rooms
Katolieke en die Humanistiese lewensbeskouings. Dooyeweerd merk na aanleiding van die frase
calvinistiese filosofie op:

The term can only be explained historically by the fact that this movement originated in the
calvinistic revival which toward the end of the previous century, led to renewed reflection
on the relation of the Christian religion to science, culture, and society. Abraham Kuyper,
under whose inspiring leadership this new reflection took place, pointed out that the great
movement of the Reformation could not continue to be restricted to the reformation of the
church and theology. Its biblical point of departure touched the religious root of the whole of
temporal life and had to assert its validity in all of its sectors. Kuyper found that insight into
these implications had been best expressed by Calvin, and so for lack of a better term began
to speak of “Calvinism” as an all-embracing world view which was clearly distinguishable
from both Roman Catholicism and Humanism (Dooyeweerd, 1996:1)."7

Calvyn (en die Reformasie) se siening van God se wet het die idee van (natuur-) wette sterk
beinvloed. Enersyds het dit bygedra tot die ontwikkeling van die moderne natuurwetenskappe
en andersyds het dit die weg gebaan vir die erkenning van ’n goddelike skeppingsorde waarin
universele en konstante beginsels vir die menslike kultuurlewe veranker is. Die onderskeiding
tussen Skepper en skepping — met die erkenning van die skeppingswet as die grens tussen God en
skepsel — laat weliswaar alternatiewe lewensbeskoulike moontlikhede oop (uiteraard afgesien van
talle fynere onderverdelings): (i) die panteisme glo alles is God; (ii) die ateisme glo daar is geen
God nie; (iii) die pankosmisme glo alles is kosmies; en (iv) die akosmisme glo alles is goddelik.

Een van die belangrikste implikasies van die onderskeiding tussen God en skepsel is terug
te vind in die uitwerking van ’n nie-reduksionistiese ontologie, dit wil sé in die ontwikkeling
van ’'n wysgerige geheel-perspektief op die geskape werklikheid waarin elke skepselgegewe in
eie reg aanvaar en waardeer word sonder dat ’n poging aangewend word om een of ander faset
van die skepping te verhef tot allesomvattende verklaringsbeginsel. Die talle ismes wat deur die
geskiedenis en vandag nog in sowel die wysbegeerte (filosofie) as in die vakwetenskappe aangetref
word, is almal voorbeelde van sodanige eensydige oorbeklemtonings. Dink bloot aan die rol

17 Uit hoofde van die ekumenies-Christelike oriéntasie van die reformatoriese wysbegeerte het
Dooyeweerd weliswaar later verkies om sy wysbegeerte nie meer as Calvinisties aan te dui nie (vgl.
Dooyeweerd, 1997-1:524: “Why I rejct the term Calvinistic philosophy”).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



408

van atomistiese, holistiese, fisikalistiese, biologistiese, psigologistiese, logisistiese, historistiese,
sosiologistiese, ekonomistiese, estetisistiese, legalistiese, moralistiese of piétistiese oriéntasies.

Sedert Descartes (1596-1650) — in eg nominalistiese trant — die oortuiging verdedig het
“dat getal en alle universalia blote denk-modi is” (Principles of Philosophy, Part I, LVII), is die
skepping gestroop van enige orde vir (wet vir) en ordelikheid van. Dit het die werklikheid buite
die menslike gees struktuurloos (chaoties) gelaat — en hierdie vakante posisie is spoedig deur
die menslike verstand oorgeneem. Reeds Hobbes het gestalte gegee aan die motief van /ogiese
skepping (met 'n gedagte-eksperiment waarin die werklikheid teoreties tot *n puinhoop afgebreek
word sodat die verstand met duidelik gedefiniecerde begrippe — in Hobbes se geval die begrip
“bewegende liggaam” — opnuut 'n georende werklikheid rasioneel kan konstrueer). Immanuel
Kant het hierdie motief tot sy uiterste rasionalistiese konsekwensies gevoer. Hy was beindruk met
'n gedagte-eksperiment van Galilei — waarin gepostuleer word dat ’n liggaam wat in beweging
is die beweging daarvan eenvoudig sal kontinueer indien die bewegingsbaan daarvan tot in die
oneindige uitgestrek is — op grond waarvan Galilei sy bekende traagheidswet (inersie) geformuleer
het. Kant vra homself af hoe dit moontlik is dat die menslike verstand uit die spontane subjektiwiteit
van sy denke 'n gedagte-eksperiment kan bedink en dan daaruit n wet aflei wat op bewegende
liggame in die natuur toegepas kan word. Beteken dit nie dat hierdie (natuur)wette by voorbaat
(apriori en in "n formele sin) in die menslike verstand opgesluit 1€ nie? Die materie van ons kennis
word aan ons deur chaotiese sintuiglike indrukke gelewer, maar Kant sien die menslike verstand
as die formele wetgewer van die natuur. Hy skryf tewens eksplisiet: “Die verstand skep sy wette
(apriori) nie uit die natuur nie, maar skryf dit aan die natuur voor” (Kant, 1783, 11:320; § 36).

Deur die invloed van die historisme (19de eeu) en die wending na die taal (oorgang van
die 19de na die 20ste ecu) is die vermeende algemeen-geldigheid van Kant se verstandswette
gerelativeer tot histories-unieke en linguaal-partikuliere konstruksies van die vermeend-outonome
mens (met klem op die outos = self) — 'n nuwe geestesinstelling wat in die jongste verlede binne
die postmoderne gedagtekader tot wasdom sou kom. Nietzsche het die sekularisering wat tydens
die Renaissance ingetree het konsekwent deurgevoer en wel deur afstand te doen van die idee
van (natuur)wette — want as daar wette is, moet daar 'n (goddelike) Wetgewer wees. Gevolglik
praat hy nie van wette nie, maar bloot van noodwendighede (necessities).

SLOTOPMERKING

Hoewel Calvyn nie ’n geartikuleerde Christelik-wysgerige perspektief op die werklikheid
ontwikkel het nie, het sy nalatenskap sekerlik ’n belangrike vertrekpunt vir die uitwerking van
so ’n perspektief gebied. Die tradisie van die reformatoriese wysbegeerte (Dooyeweerd en
Vollenhoven) het konkrete beslag hieraan gegee — met medewerkers in die filosofie en haas in alle
vakwetenskappe en met gereelde internasionele konferensies. Sestien Volumes van die Versamelde
Werke van Dooyeweerd het reeds die lig gesien — en in Nederland is daar by meer as ’n half dosyn
staatsuniversiteite Besondere Leerstoele in reformatoriese wysbegeerte te vinde.

Omdat dit buite die bestek van hierdie artikel val om nader in te gaan op die betekenisvolle
ontwikkelinge wat wéreldwyd binne hierdie tradisie in swang is, word herinner aan die Versamelde
Werke van Dooyeweerd en word volstaan deur na twee verdere werke te verwys (vgl. ook die
bydraes van Bennie van der Walt in hierdie uitgawe). 'n Diepgrypende kritiek op die vermeende
neutraliteit van wetenskaplike teorie€ is vervat in 'n werk van Roy Clouser (sien Clouser, 2005)
terwyl die onverbreeklike samehang tussen wysbegeerte en die verskillende vakwetenskappe
behandel word in ’n werk met die titel: Philosophy: Discipline of the Disciplines (sien Strauss,
2009).

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



409
BIBLIOGRAFIE

Aquinas, Th. 1945. Basic Writings of Saint Thomas Aquinas, Vol. I en 11, Uitgegee deur A.C. Pegis, New
York: Random house.

Bodin, J. 1981. Sechs Biicher iiber den Staat, Buch I-III. Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Bernd Wimmer, Eingeleitet und herausgegeben von P.C. Meyer-Tasch. Miinchen: Verlag C.H. Beck.

Bohatec, J. 1940. Autoritit und Freiheit in der Gedankenwelt Calvins. In: Philosophia Reformata, 5(1):1-
28.

Bohatec, J. 1961. Calvins Lehre von Staat und Kirche mit besonderer Beriicksichtigung des
Organismusgedankens. Aalen: Scientia.

Calvyn, J. 1931. Institutie (3 Volumes — Vertaling A. Sizoo), Delft: NV W.D. Meinema.

Cassirer, E. 1911. Das Erkenntnisproblem. Volume 11. Berlyn.

Clouser, R.A. 2005. The Myth of Religious Neutrality: An Essay on the Hidden Role of Religious Belief in
Theories. Notre Dame: University of Notre Dame Press (new revised edition, first edition 1991).
Dennert, J. 1968. Beza, Brutus, Hotman, Calvinistische Monarchomachen. Opladen: Westdeutscher

Verlag.

Diels, H. & Kranz, W. 1959-60. Die Fragmente der Vorsokratiker. Vols. I-111. Berlin: Weidmannsche
Verlagsbuchhandlung.

Dooyeweerd, H. 1996. Christian Philosophy and the Meaning of History, Collected Works, B Series,
Volume 1, General Editor D.F.M. Strauss. Lewiston: Edwin Mellen.

Dooyeweerd, H. 1997. A New Critique of Theoretical Thought, Collected Works of Herman Dooyeweerd,
A Series Vols. I-1V, General Editor D.F.M. Strauss. Lewiston: Edwin Mellen.

Dooyeweerd, H. 2008. The Struggle for a Christian Politics, The Edwin Mellen Press, B-Series Volume
5, Lewiston.

Fowler, D. 1999. The Mathematics of Plato’s Academy. Second Edition, Oxford: Clarendon Press.

Haas, G. 1997. The Concept of Equity in Calvin's Ethics. Toronto: Wilfred Laurier University Press.

Hommes, H.J. 1981. Hoofdlijnen van de Geschiedenis der Rechtsfilosofie, Deventer: Kluwer.

Jones, J.W. 1956. Historical Introduction to the Theory of Law. Oxford: Clarendon Press.

Kant, 1. 1783. Prolegomena einer jeden kiinftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird aufireten kénnen.
Hamburg: Felix Meiner edition (1969).

Meyer-Tasch, 1981. Einfithrung in Jean Bodins Leben und Werk. In: Bodin (1981:11-79).

Obermann, H.A. 1986. Luther, Mensch zwischen Gott und Teufel. Miinchen: DTV.

Plumpe, G. 1974. Die religiose und theologische Bedeutung des Gesetzesbegriffs. In: Historisches Wérterbuch
der Philosophie, eds J. Ritter, K. Griinder & G. Gabriel, Volume 3 (pp.494-495). Basel-Stuttgart:
Schwabe & Co.

Riedweg, C. 2005. Pythagoras: His Life, Teaching, and Influence. Ithaca: Cornell University Press.

Rousseau, J.J. 1975. Du contrat social et autres oeuvres politiques. Paris: Editions Garnier Fréres.

Strauss, D.F.M. 2009. Philosophy: Discipline of the Disciplines. Forthcoming: Jordan Station: Paideia
Press.

Sweeney, L.S.J. 1972. Infinity in the Presocratics: A Bibliographical and Philosophical Study, The Hague:
Nijhoff.

Troost, A. 2004. Vakfilosofie van de Geloofswetenschap. Prolegomena van de Theologie. Budel: Damon.

Van Zyl, D.H. 1989. Justice and Equity in Cicero, A Critical Evaluaiton in Contextual Perspective.
Unpublished Doctor Litteratum Thesis, University of the Free State (1407 pp.).

Vollenhoven, D.H. 1933. Het Calvinisme en de Reformatie van de Wijsbegeerte. Amsterdam: H.J. Paris.

Von Friedeburg, 2004. Widerstandsrecht. In: Historisches Worterbuch der Philosophie, eds J. Ritter,
K. Griinder & G. Gabriel, Volume 12 (pp.714-720). Basel-Stuttgart: Schwabe & Co.

Von Weizsicker, C.F. 2002. Grofle Physiker, Von Aristoteles bis Werner Heisenberg. Miinchen: Deutscher
Taschenbuch Verlag.

Spesiale Uitgawe — Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009



