
365

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

∗ Aangesien daar min vanuit veral Christelik-fi losofi ese hoek oor Calvyn se denke geskryf is, het 
die gasredakteur van hierdie uitgawe van TGW  my versoek om hierdie breë oorsig oor Calvyn se 
werklikheidsvisie op te volg (vgl. later in hierdie nommer) met ’n toespitsing op die hervormer se 
mensvisie.

Johannes Calvyn (1509-1564) se visie op die 
werklikheid: ’n Christelik-fi losofi ese waardering*

The worldview of John Calvin (1509-1564): A Christian-philosophical appraisal

BJ VAN DER WALT

Skool vir Filosofi e, Noordwes-Universiteit, Potchefstroom
Epos: hannah@intekom.co.za

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

BENNIE VAN DER WALT studeer aan die (destydse) 
Potchefstroomse Universiteit vir CHO en die 
Vrije Universiteit van Amsterdam en behaal die 
grade Th.B. en D.Phil. (Filosofi e). Vanaf 1970 
tot 1974 was hy senior lektor in Filosofi e aan die 
Universiteit van Fort Hare, vanaf 1975 tot 1999 
direkteur van die Instituut vir die Bevordering 
van die Calvinisme, later herdoop tot die Instituut 
vir Reformatoriese Studie, en (vanaf 1980) ook 
professor in Filosofi e. Sedert sy emeritaat (1999) 
is hy navorsingsgenoot – tans by die Skool 
vir Filosofi e op die Potchefstroomkampus van 
die Noordwes-Universiteit. Deesdae skryf hy 
heelwat artikels vir geakkrediteerde tydskrifte in 
Afrikaans en publiseer ook gereeld monografi eë 
in Engels. Van sy geskrifte is ook vertaal in onder 
andere Hongaars, Nederlands, Koreaans, Spaans, 
Portugees, Xhosa en Tswana. Hy het twee eregrade 
van instellings in Korea en Hongarye ontvang.

BE N N I E VA N D E R WA LT  s tudied at  the 
Potchefstroom University for Christian Higher 
Education and at the Free University of Amsterdam 
and obtained the Th.B.(Theology) and D.Phil.
(Philosophy) degrees. From 1970 to 1974 he was 
senior lecturer in Philosophy at the University of 
Fort Hare; from 1975 to 1999 he was director of the 
Institute for Reformational Studies and also (from 
1980) professor in Philosophy at the Potchefstroom 
University for Christian Higher Education. After 
his retirement (1999) he was appointed as research 
fellow of the School of Philosophy at the North-
West University (Potchefstroom Campus). He 
has written many books and articles in refereed 
journals. Some of his writings were translated into 
the English, Dutch, Hungarian, Korean, Spanish, 
Portuguese, Xhosa and Tswana languages. He 
received two honorary degrees from institutions 
in Korea and Hungary.

Bennie van der Walt



366

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

ABSTRACT 
The worldview of John Calvin (1509-1564): A Christian-philosophical appraisal 
This Christian philosophical investigation of his worldview according to the fi nal edition of his 
Institutes (1559) is presented in commemoration of the birth of the Reformer of Geneva 500 years 
ago. The essay develops through the following stages.
 The introductory part fi rstly settles the debate on whether Calvin was primarily a Christian 
theologian or a philosopher. Calvin himself called his Institutes a “Christian philosophy” 
(philosophia Christiana) which, in contemporary terminology could be described as a (pre-
scientifi c) Christian worldview. Secondly, the introduction indicates the method according to 
which Calvin’s worldview will be analysed. It is done according to the only existing Christian 
philosophical historiographical method, viz. the problem-historical method, developed by the 
Dutch philosopher, prof. D.H.Th. Vollenhoven (2005a & 2005b) and afterwards further explained 
by his followers (cf. Bril, 2005 and Bril & Boonstra, 2000).
 The fi rst main section indicates the failures of different efforts (mainly by theologians) to 
fi nd a central idea governing Calvin’s “system”. Calvin research provides enough evidence today 
that there is no single “key” to unlock the door to Calvin’s thinking. Not only one central dogma 
or principle, but many “keys” or biblical themes can be regarded as cornerstones of his so-called 
theology. This fact underlines the need for a broader Christian philosophical approach.
 The rest of the essay fi rst investigates Calvin’s view of reality (or his ontology) and briefl y 
summarises his view on the human being. Next, the implications of his dichotomist anthropology 
and his distinction between an earthly and a heavenly kingdom for his view on societal life are 
explained. The following section discusses his epistemology and his view on the relationship 
between reason and faith, philosophy and theology.

The results of this article can briefl y be summarised as follows:

The religious direction (or trend) of Calvin’s worldview was his sincere desire to obey only God, 
his Word and his will. He therefore rejected the synthetic mentality of the early Church Fathers 
and Medieval thinkers who tried to achieve a compromise between the Bible and pre-Christian 
Greek and Roman philosophies.
 However, in his analysis of the structures of creation (his type of philosophy) Calvin did not 
succeed in fully realising his biblical normative approach. According to the problem-historical 
method, his type of worldview or “Christian philosophy” can be characterised in the following 
way:

 • Calvin was not a mythologising or cosmogono-cosmological thinker. To the degree that 
he was still thinking synthetically, he can be called a purely cosmological thinker. 
However, as a biblical thinker he did not exclude God from his thinking, and also disliked 
any speculation about God which pretends to know more about God than Scripture 
reveals. 

 • Calvin rejected individualism as well as universalism and accepted a partially univer-
salistic viewpoint, probably combined with a modifi ed macro-microcosmos theory. (I 
indicate it as “modifi ed”, because the macro-microcosmos theory usually does not 
appear among purely cosmological partially universalistic thinkers like Calvin, but with 
cosmogono-cosmological thinkers adhering to a horizontal type of partial 
universalism.) 

 • Calvin rejected monism (the idea that reality was an original unity) and adhered to a 
dualistic ontology. According to him reality consists of a transcendent part, viz. God 



367

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

and a non-transcendent part, viz. creation. Neither monism nor dualism is, however, in 
harmony with the Scriptures. Monism can only be true if we erase the distinction between 
God and creation. Dualism proposes two ultimate sources of reality, whereas the Bible 
teaches God as the one Origin of everything that exists.

 • Calvin’s view of the human being follows his ontological dualism: he proposed a clearly 
dichotomist anthropology of body and soul/spirit as two separate entities.

 • As a consequence of his anthropological dualism, Calvin distinguished between two 
worlds, governments or kingdoms in created reality (the non-transcendant world): an 
earthly and a heavenly. Sometimes it seems as if Calvin reverted to the Medieval 
scholastic dualism of nature and supernatural grace or perhaps Luther’s doctrine of 
two kingdoms. In other instances, however, Calvin succeeded in freeing his thinking 
from this unbiblical idea, enabling him to proclaim the biblical view that God should 
be served in all domains of life and not only in the spiritual realm.

 • In the light of the fact that Calvin emphasised illumination together with other Platonic 
ideas, he probably favoured an inconsistent empiristic epistemology which does not 
limit the acquisition of knowledge (as was the case with consistent empirists) to the 
visible world.

 • While, according to the Thomistic tradition, reason should precede faith (intellego ut 
credam), Calvin clearly followed the Augustinian option according to which reason 
should follow faith (credo ut intellegam) and can therefore only confi rm what has already 
been accepted in faith.

 • Calvin did not provide a systematic technical description of and division between 
theology and philosophy. He himself calls his Institutes a Christian doctrine of faith or 
a Christian philosophy. The requirements for his philosophia Christiana – still valid 
today – are the following: (1) It should reject the idea of an autonomous reason. (2) It 
should be obedient to the will of God, revealed in his natural laws and in the Scriptures. 
(3) It requires a total renewal of the mind (Romans 12:2; Ephesians 4:23), guided by 
the Holy Spirit. (4) It should be practised in deep humility. This humilitas is fi rstly a 
radical humility before God, far more radical than ordinary humbleness. It is the opposite 
of human pride and self-conceit, relinquishing all presumption and self-importance. 
Secondly, such humility also includes the willingness to learn – without becoming a 
captive of their ideas – from pre-Christian philosophies.

As a summa summarum I agree with the remark of a contemporary Reformational philosopher. 
He writes that, in spite of Calvin’s entanglement with pre-Christian philosophies, the advances 
he made in comparison with both predecessors and contemporaries have to be admired. We could 
not expect more from a fallible human being. But at the same time it would be a serious indictment 
on us, his successors, if we did not learn from him to develop a radically critical attitude and 
method in our philosophy and scholarship in general.

KEY CONCEPTS: Reformation (16th century,) John Calvin (1509-1564), Institutes of the 
Christian Religion (1559), Philosophy (Christian), theology, view of reality 
(ontology), dualism, idea of God, creational ordinances, natural law, partial 
universalism, macro-microcosmos theory, dichotomy (anthropological), 
semi-mysticism, two realm doctrine (nature and grace), inconsistent 
empirism, autonomy (of reason), faith and reason (relationship), Platonism, 
Stoicism.



368

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

TREFWOORDE: Reformasie (16e eeu), Johannes Calvyn (1509-1564), Institusie van die 
Christelike godsdiens (1559), teologie, werklikheidsvisie (ontologie), 
dualisme, Godsidee, skeppingsordeninge, natuurwet, parsiële univer-
salisme, makro-mikrokosmosteorie, digotomie (antropologiese), semi-
mistiek, tweeterreineleer (natuur en genade), inkonsekwente empirisme, 
outonomie (van die rede), geloof en wete (hulle verhouding), Platonisme, 
Stoïsisme

OPSOMMING 
Om die geboorte van die Reformator van Genève, 500 jaar gelede, te herdenk word hierdie 
Christelik-fi losofi ese waardering van sy lewensvisie (volgens die fi nale uitgawe van sy Institusie 
van 1559) aangebied. Die ondersoek ontwikkel soos volg: (1) Die inleiding verduidelik die 
onderwerp en aard van hierdie ondersoek asook die metode waarvolgens dit gedoen word. (2) 
In die tweede afdeling word aangetoon dat die pogings om na ’n sentrale, leidende gedagte by 
Calvyn te soek nie geslaag het nie en ook te eng is. Die breëre aanpak van ’n Christelik-fi losofi ese 
analise hou meer belofte in om Calvyn se lewensvisie te verstaan. (3) Die derde afdeling ondersoek 
en evalueer Calvyn se ontologie (sy visie op God, sy wette en sy skepping) en gee ook sy 
mensbeskouing kortliks weer. (4) Vervolgens word ondersoek wat die implikasies van sy 
digotomistiese mensvisie en sy onderskeid tussen twee ryke (’n hemelse en aardse) is vir sy visie 
op die samelewing. (5) Hierna word Calvyn se kenteorie en sy visie op die verhouding tussen 
geloof en wete, teologie en fi losofi e ondersoek. (6) In ’n afsluitende gedeelte sal die resultate 
kortliks saamgevat word.

1. INLEIDING: ’N ORIËNTASIE TEN OPSIGTE VAN CALVYNNAVORSING

Ter inleiding word antwoorde op die volgende gegee: (1) Waaroor hierdie ondersoek sal handel; 
(2) hoe belangrik Calvyn se denke is; (3) of hy primêr ’n teoloog was; (4) of daar – na 500 jaar 
– nog iets nuuts oor sy “teologie” gesê kan word; (5) twee moontlike benaderings tot Calvyn se 
denke; (6) volgens watter metode sy intellektuele nalatenskap die beste fi losofi es geanaliseer kan 
word, en (7) hoe hierdie studie beperk sal word.

1.1 Die onderwerp van die ondersoek

Soos die titel aandui, handel hierdie artikel oor Calvyn se werklikheidsvisie. Met “werklik-
heidsvisie” word nie alleen die aardse werklikheid bedoel nie, want as Bybelgetroue denker skei 
Calvyn nooit sy visie op die skepping van die verhouding tot die Skepper nie. Hy sien ’n 
onverbreeklike band tussen (1) God wat (2) sy wette vir (3) die skepping laat geld.
 Behalwe Calvyn se ontologie (werklikheidsvisie) is sy antropologie (mensvisie) baie 
belangrik. Dit weerspieël enersyds sy werklikheidsvisie en andersyds beïnvloed dit sy kyk op 
die samelewing, sy kenteorie asook hoe hy die verhouding tussen geloof en denke sien. Aangesien 
ek reeds vroeër sy antropologie behandel het (vgl. Van der Walt, 1983) en daar gelyktydig met 
hierdie artikel weer ’n bydrae oor sy mensbeskouing verskyn, sal dit hier alleen saamgevat 
word.

1.2 Hoe belangrik Calvyn is

Min mense word na 500 jaar nog onthou. Nog minder mense se geboorte ’n halwe millennium 
gelede word vandag nog nasionaal en internasionaal herdenk. Calvyn is een van dié uitsonderlike 
mense. 



369

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Calvyn was egter – soos ons almal – ’n feilbare mens en ’n kind van sy tyd. Daarom moet 
sy groot bydrae erken word, maar mag dit nooit oorskat word nie. Hy het inderdaad ’n groot stap 
vooruit gemaak om die Skrif beter te verstaan (vgl. bv. Neuser, 1994:41-71), maar is in sy lees 
van die Bybel tog ook deur die onbybelse fi losofi ese gedagtes van sy tyd beïnvloed (vgl. bv. Van 
der Walt, 2008a). 
 Calvyn was myns insiens nie krities genoeg teenoor die voorchristelike denkwêreld nie. 
Hoewel hy nie doelbewus ’n sintese tussen sy Christelike geloof en die Antieke denke voorgestaan 
het nie, maak hy tog van hulle insigte gebruik en modifi eer dit dikwels om by sy Christelike 
denke in te pas. Omdat die Griekse, Hellenistiese en Romeinse denkers egter nie religieus neutraal 
gedink het nie, lei dit tot spannings en botsings met Calvyn se eie diepste religieuse oortuigings 
– dit lei tot ’n grondliggende gespletenheid wat telkens in sy denke na vore kom.

1.3 Was Calvyn primêr ’n teoloog of dalk ’n fi losoof?

Daar bestaan ’n lang en hardnekkige tradisie dat Calvyn in die eerste plek ’n teoloog was en dus 
primêr deur teoloë bestudeer moet word. Dit is ’n algemene misverstand en blyk byvoorbeeld 
duidelik as ’n mens deur die Acta van die Internasionale Calvynkongresse (bv. Neuser, 1976, 
1980, 1984 en 1994) asook ’n resente publikasie soos dié van Selderhuis (2008) blaai. Reeds in 
1949 was daar egter al ’n debat of Calvyn nie dalk eerder ’n fi losoof was nie (vgl. Henry, 1949; 
Le Coq, 1949 en Stoker, 1949).
 Behalwe om Calvyn te kanoniseer, bestaan daar dus ook die misvatting dat sy Institutio 
Christianae Religionis (as ICR afgtekort) ’n teologiese werk sou wees. Soos nog later sal blyk 
(vgl. 5.3.3 hieronder), het Calvyn nóg homself as teoloog beskou, nóg die ICR as ’n soort Summa 
Theologiae. Hy noem dit ’n “Christelike fi losofi e” (Philosophia Christiana) en bedoel daarmee 
ongeveer wat ons vandag ’n Christelike lewensvisie (werklikheidsbeskouing) sou noem. Klapwijk 
(1991:127, 128) merk tereg op dat Calvyn nie ’n fi losoof in die professionele sin van die woord 
was nie en hy ook nie akademiese teologiese werke geskryf het nie, omdat hy in die eerste plek 
’n hervormer van die kerk was.

1.4 Kan daar vandag nog iets nuuts oor Calvyn se denke bygedra word?

In die lig van die letterlik duisende boeke en artikels oor Calvyn is ’n legitieme vraag of Calvyn 
nie reeds heeltemal “leeggemyn” is nie. Behalwe die talle biografi eë en vertalings van sy eie 
geskrifte, bestaan ’n magdom geskrifte wat vanuit verskillende hoeke sy hele oeuvre bekyk het.
 Slegs enkele geskrifte op my boekrak oor Calvyn toon al aan dat hulle sy hele lewensgang 
bestryk: Vanaf sy eerste geskrif oor Seneca (vgl. Hugo, 1957), sy vroeëre denke tot by die eerste 
(1536) uitgawe van die ICR (vgl. bv. Ganoczy, 1987) tot by die fi nale edisie (1559). Dit dek 
verder sy gebruik van die klassieke, Grieks-Romeinse fi losofi e (vgl. bv. Partee, 1977); sy plek 
binne die Reformasie as geheel (vgl. McGrath, 1988) en verhouding tot die ander vroeëre en 
latere reformatore; sy verskillende geskrifte (die meer sistematiese, sy kategismus, 
Bybelkommentare, briewe, ens.); sy metode van Bybelverklaring; die talle fasette van sy kerklike 
werk (bv. Duffi eld, 1966); sy sosiale visie (bv. Graham, 1978); sy persoonlikheid (bv. Bouwsma, 
1988) en nog baie meer. (Vir ’n algemene oorsig oor tendense in Calvynnavorsing tussen 1980-
1990, vgl; Neuser, 1994:91-112.) Verskillende gedrukte bibliografi eë (bv. Kempff, 1975 en De 
Klerk, 1979-1995) asook gegewens op die internet laat ’n mens steier voor ’n massa materiaal. 
Dit laat die vraag ontstaan of ’n mens tans (2009) nog enige nuwe bydrae oor Calvyn kan 
lewer.



370

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 My indruk is dat daar tog nog leemtes bestaan. Een daarvan is dat (a.g.v. die bogenoemde 
klem op Calvyn se “teologie”) daar relatief min fi losofi es oor hom geskryf is. Dit geld ook van 
navorsing uit ’n spesifi eke Christelik-fi losofi ese hoek. ’n Mens kry verder die indruk (vgl. 4.1 
hieronder vir voorbeelde) dat Reformatoriese fi losowe (vroeër “Calvinistiese” denkers genoem) 
om verstaanbare redes – hulle wou hulle Geneefse vader nie te na kom nie, sodat hulle hul op 
hom kon beroep – dikwels nie krities genoeg teenoor Calvyn se denke was nie.

1.5 Twee benaderingswyses

Hierdie ondersoek wil dus vanuit ’n Christelik-fi losofi ese oortuigingsraamwerk Calvyn se 
werklikheidsvisie opnuut bekyk en moontlik ’n meer gebalanseerde resultaat bereik. Aan die een 
kant wil dit sy denke nie, soos sekulêre fi losowe dikwels doen, afkraak nie. Aan die ander kant 
wil dit nie, soos sy Christelike navolgers geneig is om te doen, die leemtes daarin wegpraat nie. 
My benadering verskil dus van dié van byvoorbeeld Klapwijk (1991:128) wat syne soos volg 
saamvat: “I proceed on the assumption that the ‘real Calvin’ is not met within reiterations he 
made for convenience of current views among his contemporaries, but rather in the new and 
non-conformist insights by which he on crucial points turned against the prevalent notions of the 
day... picturing Calvin as striking out a new path”.
 Sowel my aanpak (met hoofsaaklik die klem op Bybelsvreemde reste by Calvyn) as dié van 
Klapwijk (met die klem op sy nuwe, Bybelsgetroue denke) is regverdigbaar en behoort mekaar 
aan te vul. 

1.6 Hoe Calvyn se denke fi losofi es getipeer sal word

Die metode waarvan hier gebruik gemaak word, is die enigste werklik Christelike fi losofi ese 
historiografi e. Dit is die probleem-historiese metode deur D.H.Th. Vollenhoven (2005a en 2005b 
vir Engelse weergawe) ontwerp en na hom verder uitgewerk en toegepas (vgl. Bril, 2005).
 Vollenhoven self het Calvyn se denke (heel waarskynlik uit piëteit teenoor hierdie vader van 
die Reformatoriese denke) nooit volgens sy metode getipeer nie. Hy het wel aangetoon (vgl. bv. 
Vollenhoven, 1933) dat Calvyn antisinteties gedink het. Calvyn se diepste bedoeling was om met 
die Middeleeuse sintesedenke, wat die Christelike met die pagane Grieks-Romeinse denke 
vermeng het, te breek en alleen in gehoorsaamheid aan God se Woord te dink. Na aanleiding van 
wat Van der Walt (1974:339-528) en andere oor Calvyn geskryf het, het Bril en Boonstra 
(2000:282-284) wel probeer om Calvyn volgens Vollenhoven se Schematische Kaarten te tipeer. 
Van hierdie insigte word ook hier gebruik gemaak.

1.7 Beperking tot die “Institusie”

Aangesien die fi nale uitgawe van die ICR (1559) as Calvyn se sistematiese hoofwerk beskou 
word, word in hierdie ondersoek daarop toegespits. Deur (waar beskikbaar) na sekondêre bronne 
te verwys, sal ook in gesprek getree word met latere denkers se interpretasie en evaluering van 
Calvyn se denke.
 Die aanhalings uit die ICR is my eie vertaling uit die oorspronklike Latyn van sy Opera 
Selecta (vgl. Calvini, 1967, 1968, 1962). Die leser wat Calvyn se ICR graag in Afrikaans wil 
lees, kan daarvoor die vertaling van Simpson (vgl. Calvyn, 1984-1992) raadpleeg en vir ’n Engelse 
weergawe kan Beveridge se vertaling, wat onlangs herdruk is (vgl. Calvyn, 2008), gebruik word. 
Vir iemand wat iets meer oor Calvyn se lewe wil weet, word Parker (2007) aanbeveel. By enkele 



371

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

van die belangrikste sitate sal die oorspronklike Latyn vir kontrole in voetnote weergegee word. 
Die plekaanduidings geskied soos volg: Die betrokke boek van die ICR word met ’n Romeinse 
syfer aangedui, terwyl die hoofstukke en paragrawe daarna met Arabiese syfers aangetoon word 
(bv. III, 2, 8).
 Hiermee is die belangrikste agtergrondvrae beantwoord en kan die behandeling van Calvyn 
se werklikheidsvisie ’n aanvang neem.

2. DIE SOEKE NA ’N SENTRALE GEDAGTE BY CALVYN

Ter inleiding op Calvyn se denke word kortliks gelet op die pogings om ’n sentrale gedagte of 
leidende motief by hom op te spoor. Verskillende navorsers het reeds soiets probeer. Daaromheen 
sou Calvyn se ander idees dan soos blare rondom die kern van ’n blom vertoon. Diegene wat dit 
moeilik gevind het om slegs een prinsipe te vind, wat aan die hele sisteem van Calvyn ten 
grondslag sou lê, het in die voorstelling van twee pole of brandpunte ’n oplossing probeer soek. 
Ander weer wou die karakteristieke van sy “teologie” nie in die feit soek dat dit deur een sentrale 
dogma beheers word nie, maar in die besondere vormgewing daarvan.

2.1 Probleme met ’n sentrale gedagte

Die volgende probleme bestaan egter by so ’n metode:

• Die eerste probleem is dat Calvynstudie tot dusver feitlik uitsluitlik deur teoloë gedoen is, 
wat wel interessante gegewens aan die lig gebring het, maar nie altyd fi losofi es relevant is 
nie. 

• ’n Tweede probleem is dat dit ook reeds duidelik geword het dat dit verkeerd kan wees om 
na ’n sentrale, allesbeheersende uitgangspunt by Calvyn te soek. Wendel (1963:27) sê byvoor-
beeld: “It would be better, we think, to confess that Calvin’s is not a closed system elabo-
rated around a central idea, but that he draws together, one after another, a whole series of 
Biblical ideas...”

So ook McNeill (1970:201): “It is not so easy to say with confi dence precisely where his thought 
has its center or what he would have us regard as its dominant theme... Not thinking that we 
should ask questions of this sort, Calvin did not answer them.” (Op p. 102 toon McNeill dan aan 
hoe die beklemtoning van een bepaalde gedagte by Calvyn tot allerlei moeilikhede lei.)
 Veral as sommige beweer “Calvin was a logical thinker. He emphasized system. He was 
convinced that there must be one central truth in the Bible, one basic principle...” (Bratt, 1958:460), 
word die gevaar groot dat Calvyn in ’n voorafbepaalde skema ingedwing word – tensy duidelik 
aangetoon kan word dat Calvyn wel ’n sentrale beginsel gehuldig het.

• ’n Derde probleem is dat die sg. formatiewe of kiembeginsel by Calvyn soms gesoek word 
in dit waarin hy van byvoorbeeld Luther verskil het. Volgens vele sou Luther meer soteri-
ologies geïnteresseerd gewees het, terwyl dit vir Calvyn weer om die eer van God sou gaan. 
’n Voorbeeld hiervan is die volgende uitspraak van Warfi eld (s.a. 11, 12): 

 Lutheranism, sprung from the throes of a guilt-burdened soul seeking peace with God, fi nds 
peace in faith, and stops right there. It is so absorbed in rejoicing in the blessings which fl ow 
from faith that it refuses or neglects to inquire whence faith itself fl ows. It thus loses itself 
in a sort of divine euthumia, and knows, and will know nothing beyond the peace of the 
justifi ed soul. Calvinism asks with the same eagerness as Lutheranism the great question: 



372

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

‘What shall I do to be saved?’ and answers it precisely as Lutheranism answers it. But it 
cannot stop there. The deeper question presses upon it, ‘Whence this faith by which I am 
justifi ed?’ And the deeper response suffused all the chambers of the soul with praise, ‘From 
the free gift of God alone, to the praise of the glory of His grace’.

2.2 Verskillende voorstelle

Ten spyte van die probleme word tog die volgende formuleringe van die sogenaamde grondgedagte 
van Calvyn genoem soos deur verskillende ondersoeke reeds na vore gebring: (1) die soewereiniteit 
van God, (2) die eer van God (vgl. bv. De Kroon, 1963 en Waterink, s.a.: 25, 36), (3) die 
goddelikheid van Christus, (4) uitverkiesing, (5) regverdigmaking deur die geloof alleen, (6) 
predestinasie, (7) eskatologie, (8) God en mens en hulle verhouding tot mekaar (Reuter, 1963:208), 
(9) skepping, sondeval en verlossing – dit nog afgesien van (10) twee polêre grondgegewens wat 
deur sommiges as die essensie van Calvyn se denke beskou word (bv. die eer van God en vrede 
van die gewete).
 Soos reeds gesê, het navorsers die afgelope tyd al meer en meer skepties begin staan teenoor 
die verskillende pogings om Calvyn se denkwerk te sistematiseer volgens een of meer prinsipes 
van waaruit sy hele oeuvre dan verstaanbaar sou word. Die enkele voorbeelde wat hierbo vermeld 
is, toon aan tot watter uiteenlopende resultate so ’n aanpak aanleiding gee. Die inlees van die eie 
vooropgesette skema en die indwing van Calvyn daarin is inderdaad ’n wesentlike gevaar.
 Van al hierdie hipoteses word nogtans kortliks aan twee van bogenoemde voorstelle, naamlik 
skepping, sondeval en verlossing as grondmotief by Calvyn (vgl. bv. Runia, 1970:36-40 en Venter, 
s.a.: 86) en die eer van God aandag gegee.

2.3 Skepping, sondeval en verlossing

Skepping, sondeval en verlossing pas binne die louter kosmologiese Christelike denke, wat die 
betekenis van die Woord van God tot die kosmos vereng. God se Woord openbaar egter nie net 
die skepping, sondeval en verlossing van die kosmos nie, maar ook belangrike dinge aangaande 
God self asook sy wet. Die studie van die ICR van Calvyn het nie die indruk geskep dat hy op 
louter-kosmologiese wyse die Skrifl ig alleen tot die kosmologie wou beperk nie. 

2.4 Die absolute soewereiniteit van God

Myns insiens is die idee van die absolute soewereiniteit van God en die mens se taak om in alles 
aan die soewereine God die eer te bring, die beste tipering wat dusver van die religieuse rigting 
van Calvyn se denke gegee is. Daar moet egter nagegaan word of hy hierdie hoë ideaal ook 
struktureel konsekwent uitgewerk het.

3. CALVYN SE WERKLIKHEIDSVISIE

Voordat Calvyn se “ontologie” behandel word, moet die standpunt van talle van sy navolgers 
bevraagteken word, naamlik dat sy lewensbeskouing (ook “teologie” genoem) die suiwerste 
uitdrukking van die Bybelse openbaring sou wees. Die (meer gematigde) standpunt word ook 
bevraagteken, naamlik dat wel enkele minder belangrike korreksies op sy denke aangebring 
behoort te word, maar dat dit alleen die verwydering van enkele “vlekke” daarop sou behels, 
omdat sy denke fundamenteel suiwer en gesond sou wees.



373

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

3.1 Die korrekte visie

Myns insiens huldig Fowler (1984:340) die korrekte standpunt oor Calvyn se denke wat hy soos 
volg verwoord: 

 ... candid and careful examination of his writings must put a very large question mark against 
the idea that the only fl aws in his thought are incidental blemishes that mar a work that is 
fundamentally pure Biblical thought. That there is a powerful and important Biblical stream 
in Calvin’s thought is not denied, but it is suggested that mingling with this Biblical stream 
throughout his work there is another stream of thought which has quite different religious 
origins.

Hierdie twee botsende lyne in Calvyn se denke, wat Van der Walt (1974: 339 e.v.) reeds aangetoon 
het (vgl. ook Van der Walt, 2008a), word deur Fowler bevestig:

 There appears in Calvin’s thought a fundamental dualism that cannot be explained in terms 
of remnants of non-Christian ideas clinging to a basically pure stream of Biblical thought. It 
is a dualism that results from an attempt to synthesize two antithetical religious principles 
(Fowler, 1984: 340).

3.2 Verband met Calvyn se gebruik van buite-Bybelse denke

Fowler is reg dat die dualisme dieper gaan as net die feit dat Calvyn van onbybelse fi losofi ese 
denke gebruik gemaak het. Terselfdertyd kan dit egter nie geïsoleer word van die manier waarop 
Calvyn van die voorchristelike (Griekse en Romeinse) fi losofi eë gebruik gemaak het nie.
 Calvyn ontvang sy opleiding – anders as bv. Luther – nie in die teologie nie, maar as ’n 
humanistiese Renaissancedenker. Dié stroming was moeg vir die Middeleeuse sintese tussen 
Bybelse geloof en die antieke Griekse en Hellenistiese denke, omdat dit nie van die Christelike 
element daarin gehou het nie. Die suiwer Antieke denke moes herleef.
 As gevolg van sy humanistiese opleiding – en nie primêr as gevolg van fundamentele Bybelse 
kritiek nie – was Calvyn dus krities teenoor die Middeleeuse skolastieke denke. Calvyn staan 
egter nie krities genoeg teenoor die in sy eie tyd weer herlewende, voorchristelike Platonisme, 
Stoïsisme, Aristotelisme en nog meer nie. Met hierdie agtergrond sal die vervlegting van Bybelse 
en buitebybelse gedagtes in Calvyn se werklikheidsvisie verstaanbaarder wees.

3.3 Onderskeid tussen God en skepping

Nou verbonde aan die hierbo genoemde sentrale gedagte van die absolute soewereiniteit van God 
is Calvyn se idee van die algehele afhanklikheid van die skepping. “De absolute goddelijke 
souvereiniteit en de daarmede corresponderende absolute afhankelijkheid van al het geschapene 
is de religieuze grondidee van Calvijn...” (Dooyeweerd, 1925:11).
 Calvyn beklemtoon verder voortdurend in sy ICR die radikale onderskeid tussen God en dit 
wat Hy geskape het:

 From the beginning of his work, Calvin places all his theology under the sign of what was 
one of the essential principles of the Reform: the absolute transcendence of God and his 
total ‘otherness’ in relation to man. No theology is Christian and in conformity with the 
Scriptures but in the degree to which it respects the infi nite distance separating God from his 
creature and gives up all confusion, all ‘mixing’, that might tend to efface the radical distinc-



374

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

tion between the Divine and the human. Above all, God and man must again be seen in their 
rightful places. That is the idea that dominates the whole of Calvin’s theological exposition, 
and underlies the majority of his controversies (Wendel, 1963:151).

3.4 Tog ’n dualisme?

Indien Wendel hier ’n korrekte weergawe van Calvyn se standpunt gee, en nie sy (Wendel se) 
eie dualistiese konsepsie by Calvyn inlees nie, sou dit beteken dat Calvyn tog nie heeltemal van 
’n dualistiese ontologie vrygespreek kan word nie.
 Die gedagte van die absolute andersheid van God is ’n suiwer Bybelse gedagte. Die idee 
van God as die absolute transendente is egter geen Skriftuurlike beskouing nie. Die Bybelse 
radikale (ontiese) onderskeid of andersheid tussen God, wet en skepping plaas God nie op ’n 
afstand nie, maar bely met die Skrif dat God (in religieuse sin) naby die mens is. God is nie ’n 
deel van die skepping nie, nogtans is Hy oral teenwoordig deur sy Gees. God is dus “transendent” 
alleen in dié sin dat Hy verskillend is van sy skepping. Maar as die lewende God is Hy nie buite 
die bereik van ons menslike ervaring en alledaagse lewe nie.
 Die hele problematiek van die transendensie en immanensie van God wortel in die 
voorchristelike dualistiese God-kosmosfi losofi e (God as die transendente en die kosmos as die 
nie-transendente). ’n Groot verskeidenheid sulke dualistiese ontologieë is moontlik. Gesien die 
groot invloed wat Plato (via Augustinus se neo-platonisme maar ook regstreeks) op Calvyn se 
denke gehad het (vgl. Babelotzky, 1977 vir die invloed van Plato en Smits, 1962 en Snell, 1968 
vir die invloed van Augustinus), kan sy dualistiese denke nader as ’n Platoniserende vorm van 
dualisme getipeer word.

3.5 God as Wetgewer staan “bo” die wet

Die soewereiniteit van God impliseer by Calvyn ook dat God die Wetgewer is en die skepping 
aan sy wette onderworpe is, sodat van die mens gehoorsaamheid geverg word. Juis deur God se 
wet te gehoorsaam leef die mens tot eer van God, erken hy dat God die Soewereine is. Calvyn 
handhaaf die beginsel van Deus legibus solutus est, dit wil sê dat God die wet stel en in sy 
heerskappy bo die wet staan: supra omnes leges est eius imperium. 
 Calvyn se Skrifmatige Godsidee leer verder dat God se majesteit nie alleen ondeurgrondelik 
is nie, maar ook betroubaar. Hoewel God bo die wet verhewe is, bly Hy daaraan getrou.

3.6 God se soewereiniteit en geregtigheid beide gehandhaaf

Calvyn skei ook nooit die soewereiniteit van God van sy geregtigheid nie. Die regverdige God 
eis dat vir die oortreding van sy wet betaal word. Nadat Christus in ons plek daarvoor betaal het, 
is die genadige gesindheid van God teenoor ons egter blywend, dit bied sekerheid in die geloof. 
Ook die wet van God, reeds in die paradys gegee, bly vir die gelowige nog geld selfs nadat 
Christus dit volbring het. Calvyn styg hier dus uit bo die hele problematiek van “wet en Evangelie” 
by Luther, wat van Occam se onderskeid tussen natuur (of Ou Testamentiese wet) en genade 
(Evangelie) afkomstig is. Calvyn se ICR (III, 17) spreek in dié verband duidelike taal. Blykens 
paragraaf 16 is dit alleen die Ou Testamentiese seremoniële wet wat nie meer vir die gelowige 
geld nie.
 In ICR, (II, 7, 5-12) noem Calvyn dan ook drieërlei gebruik van die wet volgens die Skrif, 
naamlik (1) kennis van die mens se doemwaardigheid, (2) die beteueling van die ongelowiges 



375

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

(bloot omdat hulle die straf vrees) en (3) die wet as rigsnoer vir die dankbaarheidslewe van die 
gelowige.

3.7 Christelik-fi losofi ese kommentaar

Tereg merk Vollenhoven van Calvyn se wetsbeskouing op: 

 Zoo putte de Reformatie, zonder zelf een wijsgerige beweging te zijn, in haar rijpste verte-
genwoordiger, uit de Heilige Schrift de grondgedachte, welke de philosophie bij een van haar 
eerste vragen, nl. die naar de plaats der wet, aan de juiste antwoord helpt (Vollenhoven, 
1956:65).

3.8 Grieks-Romeinse fi losofi ese invloed op sy idee van die natuurwet

Wat egter by Calvyn hinder, is sy idee van ’n lex naturalis of natuurwet. Voordat hy in ICR, II, 
8 tot ’n uiteensetting van die tien gebooie oorgaan, sê hy dat wat God in sy gebooie verg eintlik 
reeds as ’n inwendige of natuurlike wet in alle mense se harte ingeskryf of ingedruk is en dat 
hulle gewete ook daarvan getuig. Omdat die mens as gevolg van sy eersug, selfliefde, 
stompsinnigheid en ongehoorsaamheid nie daarvolgens wou lewe nie, het God egter sy wet ook 
in geskrewe vorm gegee, sodat alles wat in die natuurlike wet nog onduidelik was, duidelik sou 
wees.
 Wat presies bedoel Calvyn met hierdie natuurwet? Is dit nie ’n res van die Stoïsynse logos-
spekulasie nie? Wendel sê die volgende daarvan:

 Calvin expended a great deal of skill in presenting a coherent doctrine of natural law, which 
was an attempt to reconcile the Pauline texts with the defi nitions of the Roman jurists. And 
he did, no doubt, partly succeed... Yet one cannot help feeling that this element in his theol-
ogy is somewhat of a foreign body, assimilable to it only with diffi culty; and that its existence 
alongside divine law that is expressed in the Decalogue is hardly justifi able” (Wendel, 
1963:208).

3.9 Dieselfde as God se skeppingsverordeninge?

Hierteenoor is Klapwijk (1972:18) die volgende mening toegedaan: 

 Calvijn heeft met het beroep op deze ‘inwendige’ of ’natuurlijke wet’ zich geenzins willen 
aanpassen aan de stoicijnse natuurechtsleer. Hij speculeert niet over de natuurlijke zedewet 
als uitvloeisel van de zo geheten wereldlogos. Hij wil enkel beklemtonen, dat God een aan-
tal grondbeseffen van recht en billijkheid heeft gegrift in de natuur of het geweten van ieder 
mens, en dat alleen op grond hiervan de Stoa heeft kunnen gewagen van een lex naturalis.

3.10 Duidelike Stoïsynse invloed

Dit is dus ook moontlik dat Calvyn hier, hoewel nog in die terminologie van die Stoa, op ’n 
heeltemal Skrifmatige gedagte wys, naamlik die sogenaamde skeppingsordinansies van God of 
sy wil vir die geskape dinge wat Hy in die skepsele gegee het (vgl. hieronder by 3.12).
 Indien dit die geval is, is die wyse waarop Calvyn die gedagte tot uitdrukking bring egter 
nie bevredigend nie en die gevaar nie denkbeeldig nie dat Calvyn se Skriftuurlike oriëntasie op 
die ou end tog weer daardeur verduister word. Gesien sy direkte verwysings na en voorliefde vir 



376

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Augustinus en Stoïsynse denkers (soos Cicero en Seneca) asook ander Christelike denkers (soos 
Chrysostomos, Justinus en Tertullianus), wat sterk deur die Stoa beïnvloed is, kan daar geen 
twyfel oor die herkoms van die begrip lex naturalis (wat nou met sy idees in verband met semen 
religionis en conscientia skakel) bestaan nie.
 Die Stoa het die logoi spermatikoi as redekieme of kiemkragte van die in die skepping 
immanente Logos of godheid gesien. Deur middel van die logoi spermatikoi openbaar die Logos 
of godheid homself in die kosmos. Gesien die noue verband tussen die logoi en die Logos kan, 
volgens die Stoa, met behulp van die menslike rede vanuit die (aprioriese) redekieme kennis van 
die godheid verwerf word.
 Hierdie Stoïsynse denkbeelde het ’n renaissance juis in die tyd van Calvyn belewe. Hy maak 
rojaal van die Stoïsynse terminologie gebruik as hy praat van die kieme (van byvoorbeeld religie) 
wat deur God in die mens ingeplant, ingedruk, ingegrif, ingeheg, ingedrup, uitgestrooi of aangebore 
is. As gevolg van hierdie ingegrifte tekens kan hy beweer dat die siel gelyk is aan God of dat 
God in die siel teenwoordig is; dat ook die menslike gewete niks anders as die aanwesigheid van 
God is nie; dat “op vrome wyse” gesê kan word dat die natuur God is en dat die ganse skepping 
die spieël van God is.
 Ten spyte van die feit dat Calvyn soms weer klem daarop lê dat mens en God nie vermeng 
mag word nie, het hierdie wetsidee van hom dus tot gevolg gehad dat die radikale onderskeid 
tussen God en dit wat Hy geskape het, gerelativeer is. Verder word die natuurwette “verdinglik”, 
dit wil sê met die dinge – waarvoor hulle geld – verwar. Laastens word God se skeppingsorde 
ook verintellektualiseer (as iets redeliks of logies beskou).

3.11 ’n Tweefaktor ontologie

Samevattend sou van Calvyn se ontologie gesê kon word dat hy God en sy skepping onderskei 
het, maar nog nie God se natuurwette ’n duidelike identiteit verskillend van die skepping gegee 
het nie. Hy huldig ’n dualistiese tweefaktor-ontologie (God en skepping) en nie ’n driefaktor-
ontologie (God, wet, skepping), soos later deur byvoorbeeld Vollenhoven voorgestaan nie.

3.12 Latere uitwerkings van die idee van God se skeppingsorde

Calvyn se wetsidee is egter deur sy opvolgers verder uitgebou. Van der Walt (2008b) toon aan 
hoe dit vanaf Calvyn deur onder andere Kuyper, Bavinck, Dooyeweerd, en Vollenhoven verder 
ontwikkel is. Hy gee ook aandag aan kritiese stemme oor die idee van skeppingsordeninge vanuit 
die Reformatoriese fi losofi e self en beskryf een van die denkers (H. Hart) se kritiek in detail. Van 
der Walt (2007:555-567) bied verder ’n historiese oorsig oor die ontwikkeling van die wetsidee 
in die Westerse denke vanaf die vroeg-Griekse denke tot by die hedendaagse postmodernisme. 
Daarna (vgl. Van der Walt, 2007:567-572) sit hy teenoor die talle misverstande daaroor kortliks 
uiteen wat onder God se skeppingsorde verstaan behoort te word.
 Na hierdie kort uiteensetting oor die basiese kontoere van sy “ontologie”, vervolgens iets 
oor Calvyn se mensvisie.

3.13 Calvyn se mensvisie saamgevat

Soos reeds vermeld, word Calvyn se mensbeskouing elders in hierdie blad behandel, sodat dit 
hier net kortliks opgesom kan word. 
 Calvyn se dualistiese ontologie was duidelik ’n deurslaggewende faktor in hoe hy die mens 
beskou het. Die mens bestaan volgens hom uit twee entiteite waarvan die hoëre siel (anima) of 



377

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

gees (spiritus), die hemelse deel van die mens, as die belangrikste, edelste, ewige en onsterfl ike 
beskou word. Die laere liggaam, die aardse deel van die mens, is die onbelangrike, tydelike kerker 
van die siel. Afkomstig van die transendente (goddelike) wêreld, deur God self in die liggaam 
ingeskape (Calvyn dink kreasianisties), is die siel nie heeltemal in die aardse lewe tuis nie, maar 
strek daarbo uit en keer na die dood van die liggaam ook weer na sy hemelse vaderland terug. 
Die mens word deur Calvyn as semi-goddelik beskou, omdat God in die siel by wyse van onder 
andere semen religionis en conscientia teenwoordig is. Om dieselfde rede spreek hy ook van die 
mens as imago Dei. 
 Calvyn se antropologiese beskouinge kan dus as digotomisties bestempel word. Aangesien 
daar baie soortgelyke antropologieë bestaan, kan sy digotomisme nader tipeer word as semi-
misties. Die semi-(half) dui daarop dat nie die hele mens nie, maar slegs sy transendente deel 
(siel) van goddelike (transendente) oorsprong is en ook weer (na die dood) met God verenig 
word. Uit Calvyn se mensvisie blyk verder dat hy ’n bepaalde interpretasie van die parsiële 
universalisme met makro-mikrokosmostema huldig: God is die (universele) Makrokosmos en 
die mense die (individuele) mikrokosmoi. (Gewoonlik kom die makro-mikrokosmosteorie nie 
by louter-kosmologiese denkers soos Calvyn voor nie, maar eerder by kosmogono-kosmologiese 
denkers. Terwyl die parsiële universalisme by eersgenoemde groep van vertikale aard is, kan dit 
by laasgenoemde groep horisontale parsiële universalisme genoem word.)
 Terwyl Calvyn se ontologie bepalend was vir sy antropologie, bepaal sy antropologie weer 
hoe hy die hele lewe van die mens in die samelewing sien. Dit bring ons by die volgende afdeling 
van hierdie ondersoek:

4. CALVYN SE TWEERYKELEER EN SAMELEWINGSFILOSOFIE

Reformatoriese fi losowe moes ’n onophoudelike stryd voer teen die verdeling van die skepping 
in ’n natuurlike (ongeveer neutrale) en ’n bonatuurlike terrein van genade (wat vanselfsprekend 
Christelik sou wees). Hulle het hierdie eeu oue dualisme – vandag nog springlewendig selfs in 
Gereformeerde teologieë! – nie net gemodifi eer nie, maar dit as sodanig verwerp, omdat hulle 
van oortuiging was dat die mens in sy hele lewe coram Deo (voor die aangesig van God) behoort 
te lewe. (Kuyper se bekende woorde dat daar geen sentimeter van die skepping is wat nie aan 
God behoort nie, het hulle slagspreuk geword.) Miskien moet dit hieruit verklaar word waarom 
die meeste Reformatoriese fi losowe Calvyn van ’n Middeleeus-skolastiese tweeterreineleer of 
’n Lutherse tweerykeleer vrygespreek het.

4.1 Calvyn te maklik vrygespreek?

Hierdie communis opinio blyk byvoorbeeld uit die volgende: Volgens Vollenhoven (1933:296-
301) gebruik Calvyn wel die woord “natuur”, maar dan om die aard van iets aan te dui en nie in 
die Thomistiese sin van “terrein van natuur” nie. Teenoor die genade staan ook nie die natuur 
nie maar die sonde.
 Dooyeweerd verklaar uitdruklik: “The scholastic motive of nature and grace is not found in 
Calvin’s thought, nor is there any trace of the spiritualistic contrast between the divine Law and 
the Gospel, found in Luther” (Dooyeweerd, 1953:517).
 Dieselfde standpunt word gehuldig deur Young (1952:23) wat van die natuur-genadetema 
by Calvyn skryf:

 This scheme is swept away out of Calvin’s Scriptural world of thought. The true nature of 
man cannot stand in opposition to grace. Nature, corrupted in the root by the fall, is by God’s 
grace in Christ restored, or as Calvin expressed it more pregnantly, renewed.



378

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Young vergeet blykbaar dat in die tweeterreine natuur en genade nie teenoor mekaar staan nie, 
maar dat die terrein van die (volmaakte) genade gewoonlik bokant die natuur (as die voortrap) 
staan.
 Ook ’n volgende Reformatoriese fi losoof verdedig Calvyn wanneer hy die volgende 
beweer: 

 ... dat Calvijn de middeleeuwse tweedeling verwerpt tussen een terrein van natuur, die door 
de zonde wel geschaad en verwond maar toch niet in de wortel verdorven zou zijn, en een 
terrein van bovennatuur, die bij de zondeval verloren, maar door de sakramentele genade-
instortingen van de kerk (gratia infusa) ons teruggeschonken zou worden (Klapwijk, 
1972:15).

In ’n latere artikel skryf Klapwijk (1991:137) die volgende:

 ... Calvin has no recourse to ontological categories (two realms of being); he... thinks in re-
lational, religious categories (two relaltionships between God and humankind). Calvin jux-
taposes not nature and grace (as realms of being), but sin (as a broken relationship) and grace 
(as a restored relationship). 

My vraag aan Klapwijk sou wees of Calvyn se leer van die dona naturalia et supernaturalia, 
wat duidelik in sy antropologie na vore kom (vgl. Van der Walt, 1983:246-248 asook die artikel 
oor sy mensvisie elders in hierdie blad) nie tog ’n duidelike bewys bied dat hy hom nie heeltemal 
van die tweeterreineleer kon losmaak nie. Dit is duidelik nie maklik om Calvyn op hierdie punt 
eenduidig te interpreteer nie. In sy latere artikel sê Klapwijk (1991:13c) byvoorbeeld “Calvin 
largely freed himself from... the medieval scholastic dualism of nature and supernatural grace”, 
terwyl hy tog vroeër (vgl. Klapwijk, 1991:128) geskryf het dat Calvyn “... reverts to the natural-
supernatural dichotomy”. Heelwaarskynlik weifel Calvyn self op hierdie punt.

’n Laaste voorbeeld is die uitspraak van Venter (s.a. 85):

 Teenoor Thomas is Calvyn se standpunt... afwysend. Hy verwyt hom dat hy ’n versoening 
tussen Skrif en Aristoteles wou probeer bewerk, en sien die dualisme van natuur en genade 
juis as ’n vrug van hierdie sintese-poging. Skerp reageer hy teen die antitese van natuurlik 
en bo-natuurlik... Dit ly geen twyfel nie dat die dualisme wat gedurende die voorafgaande 
sestien eeue steeds die volledige ontplooiing van die Christendom gestrem het, vir die eerste 
maal prinsipieel deur Calvyn oorwin is.

Ook in hierdie geval skuil daar moontlik ’n misverstand. Dit is nie so dat Thomas van Aquino 
’n antitese tussen natuur en genade voorgestaan het en Calvyn ’n sintese nie. Thomas het juis ’n 
sintese of harmonie tussen die twee terreine verkondig! Dit is verder ook nie duidelik wat bedoel 
word met die stelling dat Calvyn die tweeterreineleer prinsipieel deurbreek het nie.
 Dit is ook moonlik dat Calvyn wel die Thomistiese tweeterreineleer deurbreek het, maar 
nogtans nie vrygekom het van ’n Lutherse tweerykeleer nie. Dit is die standpunt van onder andere 
Van den Berg (1961:23-25). Net soos Luther, wou Calvyn nie die twee ryke vermeng nie (sien 
4.3 hieronder), hoewel Calvyn (volgens Van den Berg) meer as Luther reg aan die eenheid van 
die twee “regimente” laat geskied.

4.2 Nie heeltemal vry van ’n dualisme nie

Dit is nie duidelik of Vollenhoven, Dooyeweerd, Young en Venter Calvyn op dié wyse geïnter-
preteer het, sodat hulle hul vir hul eie Calvinistiese standpunt op hom kon beroep nie. Myns 



379

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

insiens is daar tog – soos nog sal blyk – duidelike aanduidings dat die tweeterreineleer of ’n sterk 
deur die tweeterreineleer beïnvloede tweerykeleer nog by Calvyn aanwesig is. Moontlik sou 
iemand verkies om dit slegs fl ou naklanke te noem, aangesien dit nie Calvyn se hele denke op 
beslissende wyse beheers het nie. Die feit bly egter dat dit in die ICR aanwesig is en dat 
bogenoemde Reformatoriese denkers hulle uitsprake in hierdie opsig noukeuriger moes gefor-
mueer het.
 Ek wil dus eerder met Fowler (1984:347, 348) saamstem, wat sê dat dit vir Calvyn oor 
heeltemal iets anders as die Bybelse onderskeid tussen ’n in sonde gevalle en ’n verloste skepping 
gaan:

 In Calvin the distinction is of a very different character. It is a distinction that belongs to the 
very nature of things by creation. It is not sin that causes earthly things to be separated from 
the Kingdom of heaven. By their very nature, as created by God, they can have no place in 
the Kingdom of heaven. (Vgl. weer 3.1 hierbo, waar Fowler gestel het dat ’n fundamentele 
dualisme in Calvyn se denke na vore kom.)

Soos reeds gesê, vind ek die eerste bewys vir ’n tweeterreine- of tweerykeleer in sy mensbeskouing 
waarin Calvyn tussen natuurlike en bonatuurlike gawes (dona naturalia en supernaturalia) 
onderskei. Die tweede bewys kom na vore in sy onderskeid tussen aardse en hemelse sake, 
waaraan vervolgens aandag gegee sal word.

4.3 Aardse en hemelse sake by Calvyn

In ICR II, 2, 13 maak Calvyn die volgende onderskeiding: 

 ...dat die insig in aardse sake anders as die insig in hemelse sake is. Aardse sake (res terrenas) 
noem ek dié wat op God en sy ryk, op die ware geregtigheid en op die saligheid van die 
toekomstige lewe geen betrekking het nie, maar met die teenwoordige lewe reken en daarmee 
in betrekking staan en in ’n sekere sin binne die grense daarvan bly. Hemelse sake (res cae-
lestes) noem ek die suiwere kennis van God, die ware geregtigheid en die verborgenheid van 
die hemelse koninkryk. Tot die eerste soort behoort die owerheid, die huisbestuur, alle 
handwerktegnieke en die artes liberales. Tot die tweede (behoort) die kennis van God en die 
goddelike wil en die reël om die lewe dienooreenkomstig in te rig.1

Myns insiens is hierdie onderskeiding van Calvyn ’n duidelike en ongelukkige nawerking van 
die tweeterreineleer uit die Middeleeuse denke wat nog in sy denkwêreld bly steek het en nie met 
sy diepste bedoeling, naamlik die soewereiniteit en eer van God op alle lewensterreine strook 
nie. Volgens die Skrif moet die koninkryk van God juis in die teenwoordige, aardse lewe tot 
vergestalting kom. Die koninkryk van God moet nou reeds (al is dit nie volmaak nie) ook 
gerealiseer word op politieke terrein, in die familielewe, wetenskap en tegniek en is nie tot die 
toekomstige lewe beperk nie. Die Bybelse uitdrukking “koninkryk van die hemele” (dieselfde 
as “koninkryk van God”) dui nie op die bestemming nie maar op die oorsprong van die ewige 
ryk, naamlik dat dit uiteindelik nie deur mense nie, maar alleen deur God verwerklik kan word.

1 “... esse aliam quidem rerum terrenarum intelligentiam, aliam vero caelestium. Res terrenas voco, 
quae ad Deum regnumque eius, ad veram justitiam, ad futurae vitae baetitudinem non pertingunt: 
sed cum vita praesenti rationem relationemque habent, et quodammodo intra eius fi nes continentur. 
Res caelestes, puram Dei notitiam, verae justitiae rationem, ac regni caelestis mysteria. In priore 
genere sunt politia, oeconomia, artes omnes mechanicae, disciplinaeque liberales. In secundo, Dei 
ac divinae voluntatis cognitio, et vitae secundum eam formandae regula.” (II, 2, 13.)



380

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Skrifmatig gesproke is daar vir die gelowige dus nie, soos Calvyn beweer, “sake wat op God 
en sy ryk geen betrekking het nie”. Ook die kennis van God se wil is nie tot die sogenaamde 
“hemelse sake” beperk nie, maar dit is op alle lewensterreine van belang dat die mens sy wil na 
die wil van God sal skik om so tot sy eer te kan handel. Calvyn se onderskeid lei myns insiens 
tot ’n skisofrenie in die lewe van die gelowige. Daarteenoor moet gestel word dat die hele lewe 
en nie net liturgiese of kerklike erediens nie, allesomvattende ere-diens (religie) aan God behoort 
te wees.

4.4 ’n Inherente deel van Calvyn se werklikheidsvisie

Dit is duidelik dat Calvyn se onderskeid tussen aardse en hemelse sake nie ’n toevallige 
“denkglips” nie, maar ’n direkte uitvloeisel is van sy dualistiese ontologie en digotomistiese 
mensbeskouing, waarvolgens die siel as die onsterfl ike, hemelse gedeelte en die liggaam as die 
aardse deel beskou word.
 Hierdie digotomistiese antropologie vorm ook die agtergrond van ander uitsprake van Calvyn 
wat in die rigting van ’n duplex ordo of tweerykeleer wys:

 ...ons moet eers opmerk dat in die mens tweërlei regering (duplex regimen) bestaan. Die een 
is geestelik (spiritualis) waardeur die gewete onderrig word tot vroomheid en diens van God. 
Die ander is burgerlik (politicus) waardeur die mens tot die menslike en burgerlike pligte, 
wat onder die mense in ag geneem moet word, onderrig word. Gewoonlik word hulle die 
geestelike en tydelike regering (jurisdictio) genoem – wat heel gepaste name is. Daarmee 
word te kenne gegee dat die eerste soort regering op die lewe van die siel betrekking het en 
die tweede soort op die terrein wat tot die teenwoordige lewe behoort – nie slegs op die gebied 
van voeding en kleding nie, maar ook (op die gebied van) die wetgewing waardeur die mens 
onder sy medemense heilig, eerbaar en beskeie lewe. Want die eerste het sy setel in die in-
wendige van die siel, maar die tweede reël slegs die uitwendige sedes. Laat ons die eerste ’n 
geestelike ryk (regnum spirituale) en die tweede ’n burgerlike ryk (regnum poiliticum) noem. 
En hierdie twee, soos wat ons hulle verdeel het, moet altyd elkeen op sigself beskou word. 
Wanneer die een in oënskou geneem word, moet die gedagte van die ander weggeroep en 
afgewend word. Want daar is in die mens as ’t ware twee wêrelde (mundi duo), waaroor 
verskillende konings en verskillende wette kan regeer.2

4.5 Kommentaar

Wat na aanleiding van die vorige uitspraak van Calvyn (insake aardse en hemelse sake) opgemerk 
is, is hier ook van toepassing. Daarbenewens die volgende kommentaar:

2 “...primum animandvertamus duplex esse in homine regimen: aterum spirituale, quo conscientia ad 
pietatem et ad cultum Dei instituitur alterum politicum, quo ad humanitatis et civilitatis offi cia, quae 
inter homines serranda sunt, homo eruditur. Vulgo appelari solent jurisdictio spiritualis et temporalis, 
non impropriis nominibus; quibus signifi catur, priorem illam regiminis speciem ad animae vitam 
pertinere, hanc autem in his quae praesentis vitae sunt versari non quidem in pascendo tantum aut 
vestiendo, sed in praescribendis legibus quibus homo inter homines vitam sancte, honeste modesteque 
exigat. Nam illa in animo interiori sedem habet haec autem externos mores duntaxat componit. Al-
terum vocare nobis liceat, regnum spirituale alterum, regnum politicum. Hae autem duo, ut partiti 
sumus, seorsum singula dispicienda semper sunt et dum alterum consideratur, avocandi avertendique 
ab alterius coitatione animi. Sunt enim in homine veluti mundi duo, quibus et varii reges et variae 
leges praeesse possunt” (III, 19, 15).



381

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 In die eerste plek blyk dat Calvyn die skema uiterlik-innerlik (of uitwendig-inwendig) gebruik 
wat aan dié van liggaam-siel, aardse-hemelse, tydelike-geestelike of burgerlik-spiritueel korrelaat 
is. Die bepalende invloed van sy mensbeskouing blyk dus weer duidelik.
 In die tweede plek val dit op dat Calvyn van tweërlei regering (regimen), regspraak 
(jurisdictio), ryk (regnum) of wêreld (mundus) praat. Hierdie taalgebruik laat die vraag ontstaan 
of Calvyn op hierdie punt nie nader aan die Lutherse tweerykeleer eerder as die tweeterreineleer 
van die Middeleeuse Skolastiek staan nie.
 In die derde plek is dit tog opmerklik dat Calvyn beweer dat die mens in die tydelike lewe 
ook heilig kan lewe. Dit wil dus lyk of hy (net soos Luther) die onderskeid in twee ryke nie te 
radikaal wou of kon deurvoer nie. Dit bots dan egter met die slotgedeelte van die sitaat waarin 
Calvyn (weer net soos Luther) uitdruklik stel dat die twee ryke nie vermeng mag word nie. Albei 
moet op sigself beskou word. Wanneer jy in die burgerlike ryk besig is, mag jy nie aan die 
geestelike ryk dink nie. (Vir meer oor die beskouinge van Luther in dié verband, vgl. bv. 
Schuurman, 1965.)
 Dit is belangrik om weereens daarop te wys dat Calvyn met sy onderskeid tussen aardse en 
hemelse sake sy Bybelse grondgedagte van God se soewereiniteit oor alles en sy eer wat in alles 
gesoek moet word (vgl. 2.4 hierbo) ernstig kan aantas of selfs kan kanselleer en die sekularisering 
van die hele lewe buite die kerk (soos byvoorbeeld die politiek) tot gevolg kan hê. Ons let 
vervolgens dus op wat hy oor die staat sê.

4.6 Calvyn se visie op die staat

Nadat Calvyn in die eerste negentien hoofstukke van ICR, IV breedvoerig oor die kerk gehandel 
het, word die vierde boek van die ICR in hoofstuk 20 met ’n kort uiteensetting oor die staat 
afgesluit. Calvyn se beskouinge in dié verband begin soos volg:

 Verder, aangesien ons in die voorafgaande ’n tweevoudige regering (duplex regimen) in die 
mens gestel het en oor die een, wat in die siel of die innerlike van die mens geleë is en op 
die ewige lewe gerig is, elders reeds genoeg gesê het, is dit hier die aangewese plek dat ons 
ook oor die ander een, wat slegs op die burgerlike lewe en die uiterlike regverdigheid van 
die sedes betrekking het, een en ander sê.3

Dat dit nog steeds die onskrifmatige, digotomistiese mensbeskouing van Calvyn is wat agter 
hierdie visie skuil, blyk uit die volgende:

 Maar hy wat tussen liggaam en siel, tussen die teenswoordige, verganklike en die toekomende, 
ewige lewe ’n onderskeid kan maak, sal nie moeite hê om te begryp dat die geestelike ryk 
van Christus en die burgerlike regering sake is wat grootliks van mekaar verskil nie.4

Soos wat Calvyn tussen liggaam en siel onderskei, en self skeiding maak, so moet die twee rege-
ringe ook onderskei word. Calvyn waarsku weer teen die dwalinge van sommige (heelwaarskynlik 
die Anabaptiste) wat die twee soorte regerings wil vermeng.

3 “Porro, quum duplex in homine regimen superius statuerimus et de altero illo, quod est in anima, 
seu interiori homine positum, aeternamque vitam respicit, satis multa verba alibi facerimus, de altero 
etiam, quod ad instituendam civilem duntaxat externamque morum justitiam pertinet, nonnihil ut 
disseramus, locus hic appetit” (IV, 20, 1).

4 “At vero qui inter corpus et animam, inter praesentem hanc fl uxamque vitam et futuram, illam aeter-
namque discernere noverit, neque diffi cile intelliget, spirituale Christi regnum et civilem ordinationem 
res esse plurimum sepositas” (IV, 20, 1).



382

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Dit blyk hier duidelik dat Calvyn nog baie sterk deur die tweeterreineleer, waarvolgens die 
kerk op die terrein van die genade teenoor die staat op die terrein van die natuur tuishoort, 
beïnvloed is. Sy dualistiese uitgangspunt het dit vir hom moeilik gemaak om ’n Skriftuurlike 
visie op die gebied van die politieke lewe uit te bou. In die loop van die geskiedenis na Calvyn 
het Reformatoriese denkers egter wel ’n meer integrale Christelike samelewingsfi losofi e uitgewerk 
(Vgl. bv. Spykman, 1976. Van der Walt, 2009 bied twee hoofstukke daaroor.)

4.7 Die “algemeen-besonder” onderskeid

Daar moet nog op ’n laaste faset van die denke van Calvyn gewys word waaruit blyk dat hy ’n 
deur die tweeterreineleer beïnvloede tweerykeleer huldig. Dit is Calvyn se voorliefde vir die 
onderskeid “algemeen-besonder”. Hy onderskei in sy mensvisie tussen ’n algemene (on-
verliesbare) beeld en ’n besondere (deur die sonde verwoeste) beeld van God. Hy maak ook 
onderskeid tussen algemene en besondere genade (ICR, II, 2, 17. Vgl. ook Kuiper, 1928 en 
Douma, 1966), algemene en besondere roeping (ICR, III, 24, 8), ’n algemene en besondere 
verhouding tot God, algemene en besondere religie, verkiesing, belofte ensovoorts. 
 Dit word nie beweer dat al hierdie gevalle bewyse van die aanwesigheid van ’n dubbele orde 
by Calvyn is nie. By sommige is dit egter duidelik die geval. Van der Linde (1956:63) praat in 
dié verband dan ook van ’n dualisme by Calvyn, maar wil dit alleen ’n “teologiese dualisme” 
noem, en nie so ver gaan om dit ’n “metafi siese dualisme” te noem nie. Myns insiens is dit egter 
nie bloot ’n teologiese onderskeiding by Calvyn nie, maar dit wortel in sy antropologie en ten 
diepste in sy ontologie.

4.8 ’n Besinning oor die verhouding tussen die ryk van God en die wêreld

Ter afsluiting van hierdie gedeelte is ’n prinsipiële besinning oor die “tweeryke”-leer belangrik. 
Die Bybel praat ook van die ryk van God en van die bose of die duisternis. Calvyn wou die twee 
ryke egter verbind aan of lokaliseer in twee samelewingsverbande, naamlik die kerk en die staat. 
Die omvattende koninkryk van God mag egter nie met die kerk vereenselwig word nie. Die staat 
is ook nie ipso facto die ryk van die duisternis nie (vgl. Troost, 1969:12 e.v. en 1971: 12 e.v.).
 Die Skrif lokaliseer nooit die ryk van die bose tot ’n bepaalde deel van die skepping nie. 
Wel gebruik die Skrif die woord “wêreld” (behalwe in die sin van skepping of kosmos) om die 
hele gevalle en opstandige skepping aan te dui. Die antitese tussen die twee ryke mag volgens 
die Bybel dus nie territoriaal gesien word as ’n afbakening tussen twee terreine of 
samelewingsverbande waarin die skepping ten onregte ingedeel word nie. Die antitese raak die 
rigting (vir of teen God) van al die lewensuitinge van elke mens op elke terrein van die lewe. 
Omdat die sondeval radikaal was, deurtrek die goed-kwaadbepaaldheid die ganse skepping.
 ’n Meer “gemengde” oordeel is dus noodsaaklik. Dit beteken geen vervaging van die antitese 
nie, maar eerder ’n skerper blik daarop. Dit voorkom die gespletenheid waarin ’n mens lewe as 
jy die antitese wil lokaliseer.
 Ons verbind die goeie in die skepping ook doelbewus met die verlossing deur Christus om 
ons te distansieer van die gedagte dat die goeie ’n soort res of oorblyfsel van die eertydse goeie 
skepping sou wees, wat behoue gebly het en onverwoesbaar is ondanks die afval van God. (Vgl. 
hier weer Calvyn se onderskeid tussen dona naturalia en supernaturalia, waarvan eersgenoemde 
die ongeveer ongeskonde deel is.)
 As beweer word dat die dinge ’n “gemengde karakter” vertoon en dus tegelyk verlos is en 
ook die tekens van sonde dra, beteken dit ook nie dat verlossing en sonde gelykwaardig is of 



383

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

gerelativeer word nie. Die sonde bly ’n vreemde indringer in God se skepping.
 “Kerk of wêreld” is dus – ook by Calvyn – ’n dilemma. Omdat vele van die Christene in die 
verlede en tans nie besef het dat dit ’n valse probleem is nie, moes hulle kies. Sommige het in 
die keuse die klem meer op die “in die wêreld wees” gelê, ander weer op die “uit die wêreld”, 
terwyl ’n derde groep – waaronder ook Calvyn – na ’n middeweg gesoek het: sowel in die wêreld 
maar nie van die wêreld nie – die wipplank moes in balans gehou word!
 Hiermee is die gedeelte van Calvyn se tweerykeleer (samelewingsfi losofi e) afgehandel en 
kan oorgegaan word na ’n volgende aspek van sy lewensvisie.

5. KENTEORIE, GELOOF EN WETE, TEOLOGIE EN FILOSOFIE

Hier volg eers iets oor Calvyn se kenteorie en daarna word breedvoeriger aandag gegee aan hoe 
hy die verhouding tussen geloof en wete, teologie en fi losofi e gesien het.

5.1 Kenteorie

Hoewel die reformator van Genève hom nie eksplisiet en volledig oor sy kenteorie uitgelaat het 
nie, kan nogtans iets daarvan uit die ICR afgelei word. Antropologies aanvaar hy die Aristoteliese 
onderskeiding tussen intellek en wil en die Platoniese konsepsie van vyf sintuie waardeur kennis 
verwerf word (vgl. ICR, I, 15, 6).
 Verder is van groot belang dat Calvyn (vgl. bv. ICR, I, 1, 1 en 2) se kenteorie ’n meer direkte 
weg volg as byvoorbeeld die konsekwent-empiristiese, waarvolgens kennis alleen via abstraksie 
van die wese uit die sinnelike bereik kan word. Calvyn beklemtoon, in aansluiting by ’n meer 
Platonies-gekleurde inkonsekwente empiristiese kenteorie die direkte aanskoue van die goddelike 
sade (natuurwette) in die dinge. Hierin leun hy sterk aan teen beide die Platoniese anamnesisleer 
en illuminasieleer. (Vergelyk Bril & Boonstra, 2000:197.)

5.2 Geloof en wete

Wat was Calvyn se standpunt teenoor die eeu oue probleem van die verhouding tussen geloof en 
wet(enskap), wat vandag nog steeds ’n vraagstuk by baie is?

5.2.1 Sy visie op geloof en rede

Heelwat navorsing is reeds oor Calvyn (en die Calvinisme daarna) se visie op wete en geloof 
asook hulle onderlinge verhouding gedoen (vgl. bv. Partee, 1983 en Hoitenga, 1983). Heelwat 
positiewe dinge kan in hierdie verband van Calvyn gesê word. Parker (1952:100-116; vgl. ook 
Jones, 1942) toon deur ’n noukeurige analise van Calvyn se gebruik van begrippe soos notitia, 
cognitio, scientia en fi des aan dat Calvyn hierdie woorde in ’n Bybelse sin gebruik. Wat die rede 
of verstand betref, is dit belangrik dat Calvyn as gevolg van die sondeval alleen ’n beperkte rol 
daaraan toeken (vgl. Nixon: 1971:240-242). Hy bestry ook die gedagte van die outonomie van 
die rede – soos nog duidelik hierna by die behandeling van sy beskouing aangaande Christelike 
wysbegeerte sal blyk.

5.2.2 Geloof as kennis en sekerheid (vertroue)

Ook die verskil in die geloofsbegrip van Calvyn (vgl. daarvoor Dee, 1918 en Graafl and, 1961) 
en dié van byvoorbeeld Thomas van Aquino is opmerklik. Geloof is volgens Calvyn nie (soos 



384

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

dikwels in die Middeleeue) ’n nuda persuasio, frigida notitia of saak van diepsinnige bespiegeling 
nie. Hoewel Calvyn dus ’n intellektualistiese visie in verband met die geloof teengaan, beteken 
dit nie dat hy van “fi deïsme” beskuldig mag word (soos o.a. Fritz, 1913 doen) nie, want hy aanvaar 
ook nie die Skolastiese idee van ’n fi des implicita nie, maar benadruk dat die geloof ook insig 
en kennis behels (vgl. bv. ICR, III, 2, 3). Dit blyk byvoorbeeld duidelik uit die omskrywing wat 
Calvyn van geloof gee: 
 Nou sal die korrekte bepaling van die geloof vir ons vasstaan as ons sê dat dit ’n vaste en 

sekere kennis van God se welwillendheid teenoor ons is, wat op die waarheid van die genadige 
belofte in Christus gegrond is, deur die Heilige Gees aan ons verstand openbaar is en in ons 
harte verseël word.5

 
Dat Calvyn egter nie misverstaan sou word nie (in die sin dat hy te veel klem op die element van 
kennis en insig in die geloof sou lê), sê hy elders (slot van ICR, III, 2, 14) uitdruklik dat, aangesien 
dit wat ons deur die geloof begryp, nie sigbaar is nie, die kennis van die geloof meer in sekerheid 
as in (volle) begrip lê. 

5.2.3 Hoe ’n mens kan weet die Bybel is God se Woord

Calvyn se behandeling van die probleem van hoe ’n mens kan weet dat die Bybel die Woord van 
God is, word ter illustrasie hier behandel van hoe hy die verhouding tussen geloof en wete sien. 
Dit was destyds ’n belangrike vraagstuk in die Christelike denke en baie denkers het na redelike 
bewyse gesoek om die geloofwaardigheid van die Skrif te bevestig. Soos te verwagte, behandel 
Calvyn die probleem reeds vroeg in sy boek I van ICR en wel in hoofstuk 7 tot 9. Veral hoofstuk 
7 en 8 is belangrik.

5.2.4 Die Skrif se gesag mag nie van die mens afhanklik gemaak word nie

In hoofstuk 7 trek Calvyn veral teen die Roomse leer te velde, wat die gesag en sekerheid van 
die Skrif van die kerk afhanklik maak. Volgens hom toon die Skrif self duidelik sy waarheid soos 
wit en swart dinge hulle kleur en soet en bitter dinge hulle smaak. Die gesag wat aan die Skrif 
toegeken word, hang volgens Calvyn nie van die bepaling of besluit van mense af nie. Die hoogste 
“bewys” van die waarheid van die Skrif ontleen hy aan God self wat daarin spreek. Herhaaldelik 
wys Calvyn daarop dat diegene verkeerd handel wat hulle bes doen om deur redetwiste die 
onwrikbare geloofwaardigheid van die Skrif aan te toon. “Ons soek geen bewyse of waarskyn-
likhede waarop ons oordeel sou kon berus nie, maar ons onderwerp ons oordeel en insig aan ’n 
saak wat buite die onsekere kans geleë is wat ’n (menslike) beoordeling bied” (ICR, I, 7, 5). Dit 
is volgens hom ’n oortuiging wat geen redenering vereis nie. Ons word daarin onderrig deur die 
inwendige getuienis van die Heilige Gees wat voortrefl iker is as elke redenering. 

5.2.5 Nogtans is bewyse nie onbelangrik nie

Dat Calvyn tog nie daarin geslaag het om radikaal met die probleem van hoe ons weet dat die 
Bybel die Woord van God is te breek nie, blyk egter uit hoofstuk 8:

5 “Nunc iusta fi dei defi nitio nobis constabit si dicamus essse divinae erga nos benevolentiae fi rmam 
certamque cognitionem, quae gratuitae in Christo promissionis veritate fundata, per Spiritum sanctum 
revelatur mentibus nostris et cordibus obsignatur” (III, 2, 7, slot).



385

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Indien hierdie sekerheid [deur die getuienis van die Heilige Gees – BJvdW], wat hoër en sterker 
as elke menslike oordeel is, nie aanwesig is nie, sal die gesag van die Skrif tevergeefs deur 
bewyse verdedig of deur die eenparige gevoel van die kerk bevestig of deur ander hulpmiddele 
versterk word, aangesien dit altyd twyfelagtig sal bly. Soos wat aan die ander kant, wanneer 
die Skrif as behorende buite die gewone orde, eenmaal godvresend en in ooreenstemming 
met sy woorde omhels is, die dinge wat nie so belangrik was om sy sekerheid in ons siele in 
te plant en in te heg nie, dan besonder geskikte hulpmiddele is (ICR, I, 8, 1).6 

5.2.6 Eers geloof, dan wete

Behalwe dat Calvyn hier die woord hulpmiddele (adminicula) gebruik, spreek hy in hierdie 
verband heel versigtig ook van waarskynlikheidsgronde (probationes) en aanwysinge of 
aanduidings (indicia). Die verskil met byvoorbeeld Thomas van Aquino is op hierdie punt dat 
Calvyn nie, soos Thomas, vooraf redelike bewyse vir die gesag, geloofwaardigheid en sekerheid 
van die Skrif gee nie, maar agteraf wel waarde daaraan toeken. Ook in hierdie opsig blyk dat 
Calvyn Augustiniaans dink: eers die geloof en dan die wete (credo ut intellegam).

5.2.7 Verskillende bewyse vir die waarheid van die Bybel

Al die bewyse vir die gesag van die Skrif wat Calvyn hier bied, kan nie in besonderhede behandel 
word nie (vgl. daarvoor Dowey, 1952:90-124). Met betrekking tot die Ou Testament wys hy 
onder andere op die sublieme karakter, die ouderdom van die boeke, die eerlikheid van die 
skrywers, die wonders, die vervulde profesieë en die wonderlike bewaring van die teks deur die 
geskiedenis. Wat die Nuwe Testament betref, vestig hy die aandag op die vermoë van ongeletterde 
mense om hemelse misteries uiteen te sit, die ongeskonde oorlewering van die verskillende boeke, 
die algemene instemming van die kerk en die bloed van sovele martelare wat vir die waarheid 
van die Evangelie gesterf het.

5.2.8 ’n Riskante onderneming

Hoe gevaarlik sodanige “bewyse” egter is – al staan hulle by Calvyn nie voorop nie – blyk uit 
wat Dowey van sommige daarvan sê: 

 These arguments are of uneven value, and some of them have become quite useless, at least 
in the form Calvin gave them... For example, in the argument from antiquity Calvin asserts 
that the Scripture is the oldest of all books and jokes about the Egyptians whose false 
chronicles extend their own antiquity to a point beyond the creation of the world. 
Correspondingly, the mere survival of the books is not so impressive today as it was to 
Calvin. The arguments from predictive prophecy are mechanical and go rather too heavy on 
the traditional dating of the Pentateuch, Deutero-Isaiah, and Daniel, to serve us now without 
refurbishing, and the chronicles of patriarchal disgrace might well be construed as examples 
of human honesty rather than proof of divine inspiration. Others, such as the sublimity of 

6 “Haec nisi certitudo adsit quolibet humano iudicio et superior et validior frustra Scripturae authori-
tas vel argumentis munietur, vel Ecclesiae consensu stabilietur, vel aliis praesidiis confi rmabitur; 
siquidem, nisi hoc iacto fundamento, suspensa semper manet. Sicuti contra, ubi semel communi 
sorte exemptam religiose ac pro dignitate amplexi sumus, quae ad eius certitudinem animis nostris 
inserendam et infi gendam non adeo valebant, tunc aptissima sunt adminicula” (I, 8, 1).



386

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

the matter when contrasted with even the greatest non-Biblical writers, the consent of the 
church, and the price willingly paid by the martyrs cannot fail to impress a reader, although 
none of them leads necessarily to conclusions about the divine origin of Scripture.

 (Dowey, 1952:113, 114)

Dowey (1952:90) vestig egter ook die aandag daarop dat die “bewyse” vir die gesag van die 
Skrif by Calvyn nie – soos by die Middeleeuse skolastiek en by die na-reformatoriese Protestantse 
Ortodoksie – selfstandig die Skrifgeloof voorafgegaan het nie, maar alleen daarna sekondêre 
hulpmiddele ter wille van menslike swakheid was. Hy toon aan hoe Calvyn juis die gesag van 
die Skrif vanuit die mens op die Outeur, God self geplaas het, omdat hy nie die gesag van die 
Skrif van sulke powere redelike argumente afhanklik wou maak nie. Daarteenoor het sommige 
navolgers van Calvyn die indicia weer verhef tot ’n vlak van belangrikheid wat vooraf die egtheid 
van die Skrif moes bewys – iets wat nie Calvyn se bedoeling was nie (vgl. Dowey, 1952:114-
116).

5.2.9 Die rol van die rede onduidelik

Ten slotte moet tog vermeld word dat die rol van die verstand (rede) by Calvyn nie altyd baie 
duidelik is nie. Aan die een kant is dit volgens hom in staat om die mens op die “aardse terrein” 
te lei (vgl. ICR, II, 2, 13) en tussen goed en kwaad te onderskei (vgl. ICR, I, 15, 8). Aan die ander 
kant kritiseer hy die fi losowe se oorskatting daarvan (vgl. ICR, I, 15, 7), omdat hulle nie besef 
het dat die verstand in sonde geval het nie. Daarom moet die intellek homself aan die Heilige 
Gees onderwerp om daardeur verlig te word (vgl. bv. ICR, III, 2, 24 en III, 7, 1).
 As gevolg van die feit dat die verstand tot die dona naturalia en die geloof tot die dona 
supernaturalia hoort, word die geloof by hom ook ’n toevoegsel tot die natuurlike orde, sodat 
dit nie – soos behoort – die leidende rol in die hele lewe kan speel nie. Sedert die werk van 
Vollenhoven, Dooyeweerd en hulle navolgers is die sentrale rol van die geloof in alle menslike 
aktiwiteite egter duidelik uitgespel.

5.2.10 Waardering vir die nie-Christelike denke 

Omdat die menslike rede volgens Calvyn net verdorwe is en nie totaal vernietig nie, kon hy soms 
groot waardering vir voor-Christelike denkers toon. Weens gebrek aan ruimte en ook omdat 
hierdie opvatting van Calvyn reeds breedvoerig deur Klapwijk (1991:131-140) verduidelik is 
(radikale verdorwenheid, vonkies van lig by die heidene en algemene genade) word nie hier 
verder daarop ingegaan nie. Volgens Klapwijk (1991:140) het Calvyn nie die nie-Christelike 
denke eenvoudig óf verwerp óf aanvaar óf ’n sintese daarmee beoog nie. Hy het in nederigheid 
met ’n oop gemoed en tog krities daarna geluister. (Vgl. ook Klapwijk, 1973.) 
 Ons let vervolgens op die moontlike implikasies van Calvyn se standpunt oor die geloof-
wete-verhouding vir sy visie op teologie en fi losofi e.

5.3 Teologie en Filosofi e by Calvyn

Calvyn het geen wetenskapsleer gelewer nie en die woorde “fi losofi e” en “teologie” ook nie as 
tegniese terme gebruik nie:

 Aangaande die oordeel van Calvyn oor die verhouding tussen die teologie en die fi losofi e is, 
na ons wete, nêrens in die Opera ’n formeel-wetenskaplik opgesette en omvattende formule 
aan te wys nie. Selfs termini technici tref ons by hom nie aan nie. (Potgieter, 1939:257)



387

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

5.3.1 Calvyn in die lig van latere opvattinge gelees

Potgieter (1939:252, 262, 269) probeer nogtans ’n omskrywing gee van hoe Calvyn die velde 
van ondersoek vir teologie en fi losofi e gesien het. ’n Mens kry egter die indruk dat hy sy eie 
standpunt met betrekking tot die taak van die twee wetenskappe by Calvyn ingelees het. Calvyn 
tree op die agtergrond as Potgieter die verhouding van die twee wetenskappe in die taal van 
latere teoloë soos Kuyper, Bavinck en veral sy promotor, Hepp, formuleer! Vervolgens sal dus 
noukeurig gelet word op die enkele uitsprake wat in die ICR in verband met hierdie onderwerp 
opgespoor kon word. 

5.3.2 Ware wysheid as oogmerk

Dit gaan vir Calvyn in die ICR om die ware wysheid – daarvan getuig alreeds die eerste sin van 
die eerste boek. Dit is egter wysheid wat in die lig van die Skrif verkry is. Calvyn sê later pragtig: 
“Want ons wysheid mag niks anders wees nie as om met ootmoedige leersaamheid alles, sonder 
uitsondering, wat in die Heilige Skrif geleer word te omhels”.7 (Vgl. bv. tekste soos 1 Kor. 1:17,19; 
2:4,5,7,13 en 3:19.)
 Gesien die feit dat dit vir Calvyn om die wysheid gaan, is dit ook begryplik dat hy (sover 
vasgestel kon word) nêrens in die ICR van teologie nie, maar wel van philosophia nostra of 
philosophia christiana praat. Volgens Kuyper (1909:189) is alreeds die titel van Calvyn se 
hoofwerk insiggewend, aangesien die nie Epitome Theologiae of iets dergelyks heet nie, maar 
Institutio Christianae Religionis. Volgens hom vermy Calvyn konsekwent die woord “teologie” 
in die ICR. (Vgl. ook De Koster, 1964:478-383, waar al Calvyn se uitsprake oor “fi losofi e” 
weergegee word.)
 Dit spreek vanself dat Calvyn met “wysbegeerte” nie bedoel wat ons vandag daaronder sou 
verstaan nie. Dit is ook moeilik om vas te stel wat Calvyn presies met “Christelike wysbegeerte” 
bedoel. Dit beteken by hom soms gewoonweg die “Evangelie van genade” of “Christelike 
geloofsleer”. 

5.3.3 Ongeveer dieselfde as ’n Christelike lewensvisie

Uit die meeste van sy uitsprake in dié verband is dit egter duidelik dat die begrip “Christelike 
fi losofi e” breed geneem moet word en ’n voorwetenskaplike Christelike lewensbeskouing, wat 
op die Skrif gegrond is, aandui. Bohatec (1950:251) het dit reeds in 1950 só verstaan en ek stem 
daarmee saam.
 Veral wanneer die historiese agtergronde van die begrip “Christelike fi losofi e” by Calvyn 
nagegaan word, word hierdie spesifi eke gebruik duidelik. Volgens Bohatec (1950:251) sluit 
Calvyn met sy gedagte van ’n Christelike fi losofi e by Augustinus, Budé en Erasmus aan. Reuter 
(1963:53, 54) noem hierby ook nog die name van sy tydgenote Cop en Bucer. (Cf. verder Partee, 
1974:360 e.v.)

5.3.4 ’n Lang tradisie van Christelike fi losofi e

Om Calvyn se gebruik van die term “fi losofi e” te verstaan, is dit egter nodig om sover terug te 
gaan as die antieke Griekse denke. Philosophia het dwarsdeur die Oudheid (sowel by die Grieke 
as die vroeg Christelike denkers, wat die Grieke daarin nagevolg het) ’n omvattende betekenis 

7 “Nam sapere nostrum nihil aliud esse debet quam mansueta docilitate amplecti, et quidem sine 
exceptione, quicquid in sacris Scripturis traditum est.” (I, 18, 4, slot).



388

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

gehad: Dit het die geheel van die menslike kennis oor die gode, die wêreld en die mens se plek 
daarin ingesluit. Met ander woorde al die belangrikste lewensvrae en antwoorde. Om die regte 
antwoorde op hierdie vrae te vind, het wysheid (sophia) beteken. Die intellektuele aktiwiteit, wat 
tot dié antwoorde gelei het, is die soeke na of liefde vir die wysheid (philosophia) genoem. 
Belangrik is verder dat fi losofi e tot die ideale lewe moes lei. By verskillende antieke fi losofi ese 
skole leef dan ook die ideaal van fi losofi ese verlossing of (self)redding.
 Hierdie betekenis van “fi losofi e” in die Oudheid het dit dus maklik gemaak vir die vroeë 
Christelike denkers om “bekering tot die Christelike geloof” ongeveer gelyk te stel aan “bekering 
tot die fi losofi e” of, beter gestel, om die Christelike geloof as die hoogste vlak (bekroning) van 
alle fi losofi eë te beskou. Vandaar die feit dat die Kerkvaders na die Christelike geloof as “fi losofi e” 
verwys het. Hierdie (Christelike) fi losofi e het vir die vroeë Christendenkers ook die oorspronklike 
omvattende betekenis behou: ’n soeke na die antwoorde op al die belangrikste lewensvrae, dit 
wil sê ’n werklikheidsbeskouing of lewensvisie.
 ’n Mens vind die term “Christelike fi losofi e” gevolglik alreeds by ’n vroeë Christendenker 
soos Tatianus, wat – ironies – taamlik allergies was vir die heidense fi losofi eë. Daarna ook by 
Minucius Felix (derde eeu) en by Aurelius Augustinus. Volgens Augustinus beteken ’n Christelike 
fi losofi e wysheid of insig op geloof gegrond, wat daarom bo enige ander wysheid uitstaan. ’n 
Filosofi e wat nie op geloof gebou is nie, is volgens hom tot dwaling gedoem. Die uiteindelike 
doel van ’n Christelike fi losofi e is om ware geluk te vind. Dit is ’n bekende feit dat Calvyn in 
baie opsigte by Augustinus se denke aangesluit het (vgl. hierbo) en dus geen verrassing nie dat 
hy ook die term en inhoud van “Christelike fi losofi e” van hierdie kerkvader oorgeneem het. 
 Terloops kan dus gesê word dat die idee van ’n Christelike fi losofi e nie eers in die dertigerjare 
van die twintigste eeu by onder andere Vollenhoven, Dooyeweerd en Stoker ontstaan het nie. 
Dit het eenvoudig die herlewing van ’n byna 2000-jaar oue ideaal beteken!

5.3.5 ’n Belangrike deurbraak

Al word nie dieselfde daaronder verstaan as wat ons vandag daarmee sou bedoel nie, maar eerder 
’n voorwetenskaplike Christelike lewensvisie, is dit van besondere belang dat Calvyn ’n 
Christelike Wysbegeerte voorgestaan het. Die blote feit dat hy van ’n Christelike Filosofi e kon 
praat, dui daarop dat die invloed van die tweeterreineleer (vgl. punt 4 hierbo) by hom nie heeltemal 
deurslaggewend was nie. Indien hy die natuur-genadetema konsekwent toegepas het, sou daar 
by hom (soos bv. Thomas van Aquino) alleen van ’n Christelike Teologie en nie van ’n Christelike 
Filosofi e nie sprake gewees het. Volgens Calvyn moet ook die Wysbegeerte in die lig van die 
Skrif (Ps. 36:10) beoefen word: “Dit is wel ’n geheime en verborge fi losofi e, wat deur geen 
sillogismes bereik kan word nie, maar ’n grondige kennis van hulle wie se oë God geopen het, 
sodat hulle in sý lig die lig sien” (ICR, III, 20, 1).8

5.3.6 Die outonomie van die rede bestry

Besonder belangrik is ook dat Calvyn, in ooreenstemming met sy gehoorsaming van die Skrif, 
die gedagte van die outonomie of verabsolutering van die rede in sy Christelike Wysbegeerte 
bestry het. Ons haal hom breedvoerig aan:

 O, wat ’n vordering het hy nie gemaak, wat geleer het dat hy nie van homself is nie en die 
heerskappy en bestuur oor homself van sy eie verstand onttrek het om dit aan God toe te ken! 
Want net soos die mees effektiewe pes tot verderf van die mense dit is dat hulle hulself ge-

8 “Haec quidem secreta est absconditaque philosophia, et quae syllogismis erui non potest sed scillicet 
eam perdiscunt quibus oculos aperuit Deus, ut in suo lumine lumen videant” (III, 20, 1).



389

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

hoorsaam, so is die enigste hawe van redding om niks van sigself te weet of te wil nie, maar 
die Here te volg waar Hy lei. Dit is die eerste stap dat ’n mens van jouself afsien, sodat jy 
die hele krag van jou verstand op gehoorsaamheid aan die Here rig. Ek bedoel met gehoor-
saamheid nie alleen dit wat in gehoorsaamheid aan die Woord geleë is nie, maar ook dit 
waardeur die verstand (mens) van die mens, ontbloot van sy eie vleeslike gevoel, homself 
tot die wil van die Gees van God bekeer. (Oorspronklike teks in voetnoot 9.)

Vervolgens lewer Calvyn dan kritiek op voorafgaande fi losowe: 

 Hierdie verandering (wat Paulus die vernuwing van die verstand noem (Ef. 4:23)) het, hoe-
wel dit die eerste ingang tot die lewe is, geen enkele wysgeer geken nie. Want hulle stel alleen 
die rede as bestuurder oor die mens aan; hulle meen dat daarna alleen geluister moet word; 
ten slotte dra hulle daaraan op en laat daaraan die bevelvoering oor die sedes oor. Maar die 
Christelike Wysbegeerte laat dit (die rede) uit sy plek padgee en beveel dit om sig te onder-
werp en onderdanig aan die Heilige Gees te wees, sodat die mens nie meer self lewe nie, 
maar Christus in hom laat lewe en regeer. (Gal. 2:20)9

Terselfdertyd moet egter weer in gedagte gehou word (vgl. 5.2.9 hierbo) dat daar ook op hierdie 
punt twee lyne in Calvyn so denke teenwoordig is: Behalwe bogenoemde Skriftuurlike lyn, wat 
die outonomie van die rede bestry, het Calvyn ook groot waardering daarvoor op die “natuurlike 
terrein” gehad.

5.3.7 ’n Christelike fi losofi e vereis driedubbele nederigheid

Ten slotte wys ons op Calvyn se klem op nederigheid of ootmoed as noodsaaklike vereiste vir 
’n Christelike Filosofi e (vgl. verder Marcel, 1959:21 e.v.):

 Voorwaar het die uitspraak van Chrysostomos dat die fondament van ons wysbegeerte 
nederigheid is (Homil. de profectu Evangelii), my altyd besonder geboei. Selfs nog meer dié 
van Augustinus. ’Net soos’, sê hy, ‘die leraar in die welsprekendheid, toe aan hom gevra is 
wat die belangrikste reël vir die welsprekendheid is, geantwoord het: in die eerste plek 
voordrag, in die tweede plek voordrag, in die derde plek voordrag, so sal ek, wanneer u my 
vra na die reëls van die Christelike godsdiens, in die eerste, tweede en derde plek en altyd 
wil antwoord: ’nederigheid’ (Epis. 56 ad Dioscorum).10

9 “O quantum ille profecit qui se non suum esse edoctus, dominum regimenque sui propriae rationi 
agbrogavit, ut Deo asserat! Nam ut haec ad pendendos homines effi cacissma est pestis, ubi sibiipsis 
obtemperant, ita unicus est salutis portus, nihil nec spere, nec velle per seipsum, sed Dominum prae-
untum duntaxat sequi. Sit hic itaque primus gradus, hominem a seipso discedere, quo totam ingenii 
vim applicet ad Domini obsequium. Obsequium dico non modo quod in verbi obedienta iacet, sed 
quo mens hominis, proprio carnis sensu vacua, se ad Spiritus Dei nutum tota convertit. Hanc trans-
formationem (quam renovationem mentis Paulus appellat (Ephes. 4 f 23)) quum primus sit ad vitam 
ingressus, philsophia omnes ignorarunt. Solam enim rationem homini moderatricem praefi ciunt, hanc 
solam putant audiendam, huic denique uni morum imperium deferunt ac permittunt; at Christiana 
philosophia illam loco cedere, Spiritui sancto subiici ac subiugari jubet ut homo iam non ipse vivat, 
sed Christum in se ferat viventem ac reginantem (Galat. 2 d. 20)” (III, 7, 1.slot).

10 “Semper sane nihi vehementer illud Chrisostomi placuit, Fundamentum nostrae philosophiae esse 
humilitatem (Homil. de profectu Evangelii); magis etiamnum illud Augustini, Ouemadmodum, 
inquit, rhetor ille rogatus quid primum esset in eloquentiae praeceptis respondit pronuntiationem 
quid secundum, pronuntiationem quid terium pronuntiationem; ita si me interroges de religionis 
Christianae praeceptis, primo, secundo, et tertio et semper respondere liberet humilitatem (Epis. 56 
ad Dioscorum)” (II, 2, 11.).



390

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Klapwijk (1991:131) vestig die aandag daarop dat Calvyn met dié nederigheid veel meer op die 
oog het as gewone nederigheid (“humbleness”) teenoor mense. Dit is in die eerste plek nederigheid 
teenoor God, die ongeveinsde onderworpenheid van die hart (ICR III, 12, 6). “Calvin sets humility 
over against human pride and self conceit: humility relinquishes all presumption and 
vainglory.” 
 Saamgevat, stel Calvyn die volgende vereistes vir ’n Christelike fi losofi e: (1) die outonomie 
van die menslike verstand (verabsoluteer tot ’n rede) moet verwerp word; (2) in die plek daarvan 
kom gehoorsaamheid aan God en sy Woord; (3) dit is ’n fi losofi e waarin, deur die krag van die 
Heilige Gees, die menslike verstand heeltemal vernuut word (Rom. 12:2; Ef. 4:23); (4) dit is ’n 
fi losofi e gekenmerk deur diepe nederigheid teenoor God en die medemens.
 Calvyn leer hier ’n belangrike les aan alle fi losowe – Reformatoriese denkers ingesluit. Veral 
laasgenoemde – wat die voorreg geniet om hulle fi losofi e in die lig van God se onfeilbare Woord 
te kan beoefen – behoort dit steeds in gedagte te hou dat selfs hulle nooit die laaste wysgerige 
woord gesê het nie. Wat Calvyn elders van die kerk gesê het, naamlik dat dit deformeer as dit 
nie voortdurend reformeer nie, moet ook op huidige Christelike fi losofi eë toegepas word: 
philosopohia Christiana semper reformanda est.

6. SLOT: SAMEVATTING VAN DIE HOOFKONTOERE VAN CALYN SE CHRISTE-
LIKE LEWENSVISIE IN SY “INSTITUSIE”

Soos hierbo uiteengesit gaan dit in die ICR vir Calvyn – ook al noem hy dit ’n “Christelike 
fi losofi e” – oor ’n Christelike lewensvisie of werklikheidsbeskouing. In hierdie slotgedeelte word 
die belangrikste kontoere van sy lewensbeskouing kortliks saamgevat.
 Vollenhoven (2005a en 2005b) se probleem-historiese metode onderskei tussen die stroming 
(geestesklimaat) waarin ’n denker geleef en gedink het (sy spesifi eke wetsidee of siening oor 
normatiwiteit) en die tipe fi losofi e (werklikheidsvisie) wat hy voorgestaan het. Die stroming dui 
dus die religieuse rigting van die denker aan, terwyl die tipe ’n denker se visie op die struktuur 
van die dinge bevat. Vereenvoudig sou ’n mens kon sê: laasgenoemde faset gaan oor wat is en 
eersgenoemde faset oor wat behoort.

6.1 Die rigting van Calvyn se lewensvisie

Oor die “gees” of rigting van die Reformator se denke hoef daar geen onsekerheid te bestaan nie. 
Sy diepste motief was om God, sy Woord en sy wet te gehoorsaam. Hy wou dus nie (soos die 
voorafgaande Kerkvaders en Middeleeuers) ’n versoening tussen die voorchristelike (Grieks-
Romeinse) denke en die Skrif bewerk nie, maar weer die Bybel helder en duidelik laat spreek. 
Hy het dus antisinteties gedink. Hierin het hy met die denkers van die Renaissance ooreengestem. 
Hulle het egter oor ’n ander rede as Calvyn met die voorafgaande sintesedenke gebreek: Hulle 
het nie van die Bybelse element daarin gehou nie en wou die Grieks-Romeinse denke weer laat 
herleef.

6.2 Calvyn se tipe lewensvisie

Uit die voorafgaande het egter geblyk dat daar “twee lyne” in Calvyn se denke is. Soms kon hy 
op merkwaardige wyse God se Woord duidelik in sy lewensvisie laat spreek. Ander kere kon hy 
hom in sy denke tog nie heeltemal van die onbybelse invloede van sy voorgangers en tydgenote 
ontworstel nie en lei dit tot ’n diep religieuse spanning in sy werklikheidsvisie. Dit blyk duidelik 
uit die volgende samevatting van sy tipe denke.



391

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

6.2.1 Godsidee

Hoewel Calvyn – tereg – nie oor God wou fi losofeer nie, was God vir hom – anders as baie ander 
denkers voor en na hom – ’n Werklikheid en vorm sy idee van God ’n inherente deel van sy 
werklikheidsvisie. Die “Leitmotif” van die absolute soewereiniteit van God impliseer nie alleen 
die algehele afhanklikheid van die geskape werklikheid nie, maar ook God as die Wetgewer van 
alles wat Hy daargestel het. Deur God se wette te gehoorsaam leef die mens tot eer van God. In 
die denke van Calvyn word die Bybelse boodskap van die onderskeid asook samehang tussen 
die (1) soewereine God, (2) die van God afhanklike skepping en (3) die vir die skepping geldende 
wet raakgesien, maar – ongelukkig – nie altyd konsekwent uitgebou en toegepas nie.

6.2.2 Breuk met die louter-kosmologiese denke

Omdat Calvyn God se Woord geken het, het hy nie mitologiserend gedink, dit wil sê die oorsprong 
van alles mitologies verklaar nie. Hy het egter ook nie suiwer ’n louter-kosmologiese standpunt 
gehuldig nie. In wat hy as sy “Christelike Wysbegeerte” aandui, beperk hy hom nie uitsluitlik 
tot besinning aangaande die geskape werklikheid nie, maar hy betrek in sy besinning ook God 
en sy wet. Daarom begin hy ook die ICR deur Godskennis voorop te stel: die mens kan homself 
en die skepping nie reg ken as hy God nie eers ken nie. 

6.2.3 Parsiële universalisme en makro-mikrokosmosleer

Veral uit Calvyn se mensbeskouing kan afgelei word dat hy nie universalisties (die universele is 
primêr) of individualisties (die individuele is die primêre) dink nie, maar wel parsieel-
universalisties. In sy parsiële universalisme maak hy ook van die makro-mikrokosmostema 
gebruik. Calvyn het blykbaar nie besef dat dit ’n ongewone kombinasie is nie. Volgens Vollenhoven 
(vgl. Bril & Boonstra, 2000:354-356) kom die makro-mikrokosmosteorie eerder by parsieel-
universalistiese kosmogono-kosmologiese denkers en nie by louter-kosmologiese denkers voor 
nie.

6.2.4 Beskouing oor die natuurwet

Naas God se wette, soos in die Skrif openbaar, gee Calvyn ook baie aandag aan die “natuurwet” 
(lex naturalis). Die feit dat Calvyn beweer dat die natuurwet, as kieme of sade, deur God in die 
dinge ingegrif, ingeplant, ingedruk, ingeheg of ingedruk is, dui op vreemde Stoïsynse beïnvloeding. 
Op hierdie wyse word die wet (as kiem of saad gesien) verdinglik of versubjektiveer, omdat dit 
nie meer as iets andersoortig van die geskape dinge beskou word nie. Skriftuurlik gesien, lê die 
aard van die wette nie in hulle “ding-wees” nie, maar in hulle gelding vir alle geskape dinge. 
Afgesien hiervan sien Calvyn onder invloed van die Stoa God se skeppingsordeninge ook as 
logies van aard, terwyl hulle nie met sulke kosmiese terme beskryf kan word nie.

6.2.5 ’n Dualistiese “ontologie”

Tot sover is duidelik gemaak hoe Calvyn God as Werklikheid in sy lewensvisie aanvaar, hoe hy 
die verhouding tussen die universele en die individuele sien, en hoe hy God se natuurwette (later 
skeppingsordeninge genoem) as gevolg van Stoïsynse invloede nie duidelik van die dinge 
(skepsele) waarvoor hulle geld onderskei het nie. Hiermee is egter nog nie ’n volledige beeld 
van Calvyn se lewensvisie gegee nie. 



392

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

 Hy is duidelik nie ’n voorstander van die monisme, wat beweer dat die verskeidenheid in 
die werklikheid uit ’n oorspronklike eenheid ontstaan het nie. Calvyn gaan onder Platoniese en 
Augustiniaanse invloed van ’n basiese tweeheid (’n dualistiese werklikheid) uit, naamlik God as 
die transendente en die skepping as nie-transendente.

6.2.6 ’n Digotomistiese antropologie

Hoewel sy antropologie nie hier behandel is nie, bestaan daar geen twyfel daaroor dat sy dualistiese 
werklikheidsvisie tot ’n digotomie in sy mensvisie gelei het nie. Die mens bestaan (nie volgens 
’n innerlik-uiterlike skema nie, maar volgens ’n hoër-laer skema) uit siel en liggaam. Die hoër 
deel van die mens (siel/gees) is van die transendente God afkomstig en die laere gedeelte (liggaam) 
is van nie-transendente aard. So’n tipe digotomie kan as semi-mistiek getipeer word.

6.2.7 ’n Tweerykeleer

As gevolg van sy digotomistiese mensvisie moet daar volgens Calvyn in die kosmos (of nie-
transendente wêreld) tussen twee verskillende gebiede onderskei word. Die ondersoek na sy 
gebruik van die idee van tweërlei regering, ryk of wêreld, asook sy onderskeid tussen hemelse 
en aardse sake, sowel as sy hantering van die skema besonder-algemeen, het dit duidelik aangetoon. 
Terselfdertyd het egter geblyk dat hierdie dubbele orde deur Calvyn nie meer so konsekwent as 
byvoorbeeld by Thomas van Aquino (’n tweeterreineleer) of Luther (’n tweerykeleer) toegepas 
word nie en die denkskema op sekere punte by hom deur ’n meer Skrifmatige visie (waarvolgens 
diens tot eer van God op alle terreine moontlik is) deurbreek word.

6.2.8 Kenteorie

Calvyn se denke lewer nie ’n duidelike epistemologie op nie. Hy sou waarskynlik die beste 
getipeer kon word as inkonsekwente empiris. Konsekwente empiriste beperk hulle tot die 
bestudering en kennis van die sigbare werklikheid. By Calvyn speel verligting en direkte aanskoue 
(’n Platoniese trek) egter ’n belangrike rol, sodat kennis volgens hom nie tot die empiriese (sigbare) 
werklikheid beperk is nie, maar ook die transendente kan insluit.

6.2.9 Geloof en wete

In die Thomistiese tradisie gaan die wete aan die geloof vooraf (intellego ut credam). Calvyn 
staan op hierdie punt egter duidelik in ’n Augustiniaanse tradisie, wat die orde omkeer: eers 
geloof, dan wete (credo ut intellegam). Die verstand kan volgens hom nie met redelike bewyse 
die pad na die geloof oopmaak nie; die rede kan alleen as hulpmiddel agteraf die geloof 
bevestig.
 Hierdie insig van Calvyn – dat die geloof die wete(nskap) bepaal en nie die omgekeerde nie 
– is van baie groot belang en is in die twintigste eeu deur Reformatoriese fi losowe in hulle stryd 
teen ’n sogenaamde neutrale wetenskap verder uitgewerk (vgl. bv. Dooyeweerd, 1953-1958). 
Terselfdertyd het hulle ook daarop klem gelê dat die geloof nie – soos nog by Calvyn – net in 
sogenaamde hemelse/bonatuurlike sake van belang is nie, maar die rigting op alle lewensterreine 
bepaal.



393

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

6.2.10 Teologie en fi losofi e

In sy “wetenskapsleer”, vir soverre dit die verhouding tussen teologie en fi losofi e betref, beweeg 
Calvyn in ’n eeu oue tradisie wat nog nie duidelik tussen die twee dissiplines onderskei het nie. 
Hy verkies om sy ICR ’n “Christelike fi losofi e” en nie ’n “teologie” te noem nie. Daarmee bedoel 
hy eenvoudig dit wat ’n mens vandag in ’n Christelike lewensvisie sou noem. Besonder belangrike 
dinge wat Calvyn in hierdie verband beklemtoon, is die volgende: (1) dat ’n fi losofi e Christelik 
kan wees; (2) dat in ’n Christelike fi losofi e die outonomie van die rede bestry moet word (want 
geloof bepaal die rigting van die wetenskap); (3) dat dit by die lig van God se Woord en onder 
leiding van die Gees beoefen moet word, sodat die verstand vernuwe word; (4) dat ook ’n 
Christelike fi losofi e, omdat dit feilbaar is, altyd in diepe nederigheid beoefen moet word.

6.3 Summa summarum

Fowler (1984:352) vat die betekenis van Calvyn se bydrae myns insiens op ’n gebalanseerde 
wyse saam, omdat hy sowel op die krag as swakheid daarvan die aandag vestig; die unieke 
Christelike element sowel as die feit dat sy denke nog in eeu oue en ook eietydse onbybelse 
gedagtes vasgevang was. Hy sê van Calvyn: 

 The advances he made on the thought of those who preceded him were so great that it would 
be expecting of him something more than one ought to expect from a man to break free of 
the entanglement of Renaissance humanism [and other pre-Christian philosophies – BJvdW] 
any more than he did. At the same time, it would be a serious indictment on us, his successors, 
if we do not learn from his failure to develop a radically critical attitude and method in 
scholarship.

Fowler verduidelik die les wat Christendenkers vandag uit Calvyn se denke kan leer soos volg: 

 The one great lesson we ought to learn from the study of Calvin... is the imperative of a truly 
Biblical, radically Christian, criticism of the thought of our day, including the heritage in 
which we have been nurtured. Without this we will be caught as Calvin was in the uncritical 
attempt to integrate non-Christian thought, and anti-Christian thought, with our Biblical faith, 
and we will not be able to excuse our failure as we can Calvin’s. (Fowler, 1984:352)

BIBLIOGRAFIE

Babelotzky, G. 1977. Platonische Bilder und Gedankengänge in Calvins Lehre vom Menschen. Wiesbaden: 
Franz Steiner Verlag.

Bohatec, J. 1950. Budé und Cavlin; Studien zur Gedankwelt des französichen Früh-humanismus. Graz: 
Böhlaus.

Bouwsma, W.J. 1988. John Calvin; a sixteenth-century portrait. New York/Oxford: Oxford Univ. Press.
Bratt, J.H. 1958. The life and teachings of John Calvin. Grand Rapids, Michigan: Baker.
Bril, K.A. 2005. Vollenhoven’s problem-historical method; introduction and explorations. Sioux Center, 

Iowa: Dordt College Press.
Bril, K.A. & Boonstra, P.J. 2000. D.H.Th. Vollenhoven: Schematische Kaarten; fi losofi sche concepties in 

probleemhistorisch verband. Amstelveen: De Zaak Haes.
Calvin, J. 2008. The Institutes of the Christian religion. Translated by H. Beveridge. Peabody, Massachussetts: 

Hendrickson.
Calvini, J. 1967, 1968, 1962. Opera Selecta, vol. 3-5: Institutionis Christianae Religionis (1559). Ediderunt 

P. Barth & G. Niesel. München: Chr. Kaiser Verlag.



394

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Calvyn, J. 1984, 1986, 1988, 1992. Institusie van die Christelike Godsdiens. (4 dele.) Vertaal deur H.W. 
Simpson. Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.

De Klerk, P. 1979-1995. Calvin bibliography. Calvin Theological Journal, 14:187-212 up to 30:419-447.
De Koster, L.R. 1964. Living themes in the thought of John Calvin; a bibliographical study. Ann Arbor, 

Michigan: Univ. Microfi lms.
De Kroon, M. 1963. De eer van God en de heil van de mens; bijdragen tot het verstaan van de theologie 

van Johannes Calvijn naar zijn Institutie. Roermond: Romen & Zonen.
Dee, S.P. 1918. Het geloofsbegrip bij Calvijn. Kampen: Kok.
Dooyeweerd, H. 1925. Calvinisme en natuurrecht. Amersfoort: Wed. van Wijngen.
Dooyeweerd, H. 1953-1958. A new critique of theoretical thought. (4 vols.). Amsterdam: Paris.
Douma, J. 1966. Algemene genade; uiteenzetting, vergelijking en beoordeling van de opvattingen van A. 

Kuyper, K. Schilder en Joh. Calvijn over “algemene genade”. Goes: Oosterbaan & Le Cointre.
Dowey, E.A. 1952. The knowledge of God in Calvin’s theology. New York: Columbia Univ. Press.
Duffi eld, G.E. (ed.). 1966. John Calvin; a collection of distinguished essays. Grand Rapids, Michigan: 

Eerdmans.
Fowler, S. 1984. The persistent dualism in Calvin’s thought. In Van der Walt, B.J. (ed.) Our Reformational 

tradition; a rich heritage and lasting vocation. Potchefstroom: Institute for Reformational Studies. 
pp. 339-352.

Fritz, J. 1913. Der Glaubensbegriff bei Calvin und den Modernisten. Freiburg im Bresgau: Herdersche 
Verlagsbuchhandlung.

Ganoczy, A. 1987. The young Calvin. Philadelphia: Wesminster Press.
Graaffl and, C. 1961. De zekerheid van het geloof. Een onderzoek naar de geloofsbeschouwing van enige 

vertegenwoordigers van Reformatie en Nadere Reformatie. Wageningen: Veenman.
Graham, W.F. 1978. The constructive revolutionary, John Calvin, and his socio-economic impact. Atlanta: 

John Knox Press.
Henry, C.F.H. 1949. Was Calvin a philosopher? A reply. The Calvin Forum, 14(8):158-160, March.
Hoitenga, D. 1983. Faith and reason in Calvin’s doctrine of the knowledge of God. In Hart, H., Van der 

Hoeven, J. & Wolterstorff, N. (eds) Rationality in the Calvinian tradition. Lanham: Univ. Press of 
America. pp. 17-39.

Hugo, A.M. 1957. Calvijn en Seneca; een inleidende studie van Calvijn’s Commentaar op Seneca “De 
Clementia”, anno 1532. Groningen: Wolters.

Jones, J.M. 1942. The problem of faith and reason in the thought of John Calvin. Ph.D. thesis, Duke 
University: Graduate School of Arts and Sciences.

Kempff, D. 1975. A bibliography of Calviniana: 1959-1974. Potchefstroom: Institute for the Advancement 
of Calvinism.

Klapwijk, J. 1972. Calvijn over de fi losofi e. Correspondentiebladen van de Vereniging voor Calvinistische 
Wijsbegeerte, 36:13-20. Maart.

Klapwijk, J. 1973. Calvin and Neo-Calvinism on Non-Christian philosophy. In Bril, K.A., Hart, H. & 
Klapwijk, J. (eds). The idea of Christian philosophy; essays in honour of D.H.Th. Vollenhoven. Toronto: 
Wedge. pp. 43-61. (Also in Philososphia Reformata, 38:43-61, 1973.) 

Klapwijk, J. 1991. John Calvin (1509-1564). In Klapwijk, J., Griffi oen, S., Groenewoud, G. (eds). Bringing 
into captivity every thought; capita selecta in the history of Christian evaluations of non-Christian 
philosophy. Lanham: Univ. Press of America. pp. 123-142. 

Kuiper, H. 1928. Calvin and common grace. Goes: Oosterbaan & Le Cointre.
Kuyper, A. 1909. Encyclopaedie der Heilige Godgeleerdheid. Kampen: Kok.
Le Coq, J.P. 1949. Was Calvin a philosopher? The Personalist, 29:252-260 and The Calvin Forum, 14(8):155-

158, March.
Marcel, J. 1959. The humility of the prophet. In Hoofstra, J.T. (ed.). John Calvin, contemporary prophet. 

Grand Rapids: Baker. pp. 21-37.
McGrath, A.E. 1988. Reformation thought; an introduction. Oxford. Basil Blackwell.
McNeill, J.T. 1970. The history and character of Calvinism. London: Oxford Univ. Press.
Neuser, W.H. (ed.). 1976. Calvinus theologus. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.
Neuser, W.H. (ed.). 1980. Calvinus ecclesiae doctor. Kampen: Kok.
Neuser, W.H. (ed.). 1984. Calvinus ecclesiae Genevensis custos. Frankfurt am Main: Peter Lang.



395

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Neuser, W.H. (ed.). 1994. Calvinus sacrae Scripturae professor. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.
Nixon, L. 1971. John Calvin’s teachings on human reason and their implications for a theory of Reformed 

Protestant Education. Ann Arbor, Michigan: University Microfi lms. 
Parker, T.H.L. 1952. The doctrine of the knowledge of God; a study in the theology of John Calvin. Edinburgh: 

Oliver & Boyd.
Parker, T.H.L. 2007. John Calvin; a bibliography. Louisville. Wesminster John Knox Press.
Partee, C. 1974. The revitalization on the concept of a “Christian Philosophy” in Renaissance humanism. 

Christian Scholar’s Review, 3(4):360-369.
Partee, C. 1977. Calvin and classical philosophy. Leiden: E.J. Brill.
Partee, C. 1983. Calvin, Calvinism and rationality. In Hart, H., Van der Hoeven, J. & Wolterstorff, N. (eds), 

Rationality in the Calvinian tradition. Lanham: Univ. Press of America. pp. 1-38.
Potgieter, F.J.M. 1939. Die verhouding tussen die Teologie en die Filosofi e by Calvyn. Amsterdam: Noord-

Hollandse Uitgevers Maatschappij.
Reuter, K. 1963. Das Gründverständnis der Theologie Calvins under Einbeziehung ihrer geschichtliche 

Abhängigkeiten. Neukirchen: Neukirchener Verlag.
Runia, K. 1970. Calvijns betekenis in onze tijd. Potchefstroom. Instituut vir die Bevordering van die 

Calvinisme. 
Schuurman, L. 1965. Confusio regnorum; Studie zu einem Thema aus Luthers Ethik. Den Haag: N.V. 

Voorheen Von Keulen Periodieken.
Selderhuis, H. (red.). 2008. Calvijn handboek. Kampen: Kok.
Smits, L. 1962. Saint Augustin dans l’oevre de Jean Calvin (2 vols.). Assen: Van Gorcum.
Snell, F.W. 1968. The place of Augustine in Calvin’s concept of righteousness. Ann Arbor: University 

Microfi lms.
Spykman, G.J. 1976. Sphere sovereignity in Calvin and the Calvinist tradition. In Holwerda, D.E., (ed.). 

Exploring the heritage of John Calvin. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House. pp. 163-208.
Stoker, H.G. 1949. Was Calvin a philosopher? A symposium. The Calvin Forum, 14(10):212-214.
Troost, A. 1969. De openbaring Gods in de maatschappelijke orde. Philosophia Reformata, 34:12-25.
Troost, A. 1971. Bezinning over het koninkryk Gods. Mededelingen van de Vereniging voor Calvinistische 

Wijsbegeerte, Sept.:12-16.
Van den Berg, J. 1961. Twee regimenten, één heer. Kampen: Kok.
Van der Linde, S. 1956. Die anthropologie van de Nadere Reformatie. In Van der Linde, S. Waarheid, 

wijsheid en leven. Kampen: Kok. pp. 63-74.
Van der Walt, B.J. 1974. Die Natuurlike Teologie met besondere aandag aan die visie daarop by Thomas 

van Aquino, Johannes Calvyn en die “Synopsis Purioris Theologiae”; ’n wysgerige ondersoek. 
(Ongepubliseerde D.Phil-proefskrif), Potchefstroom: PU vir CHO. 

Van der Walt, B.J. 1983. Biblical and unbiblical traits in Calvin’s view of man. In Van der Walt, B.J. 
Heartbeat; taking the pulse of our Christian theological and philosophical heritage. Potchefstroom: 
Institute for Reformational Studies. pp 229-252.

Van der Walt, B.J. 2007. Die historiese agtergrond van die postmoderne kritiek op normatiwiteit en op ’n 
Christelike lewensvisie. Koers, 72(4):549-582.

Van der Walt, B.J. 2008a. The intellectual décor of the Reformation with special reference to Calvin. In Van 
der Walt, B.J. Anatomy of Reformation. Potchefstroom: The Institute for Comtemporary Christianity 
in Africa. pp. 209-256.

Van der Walt, B.J. 2008b. Krisis in die koers en hoe daar weer koers in die krisis in die hedendaagse norme- 
en waardekrisis kan kom. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 44(3e + 4e kwartaal):237-269.

Van der Walt, B.J. 2009. At home in God’s world; a transforming paradigm for being human and for social 
involvement. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in Africa.

Venter, E.A. s.a. Die ontwikkeling van die Westerse denke. Bloemfontein: SACUM.
Vollenhoven, D.H.Th. 1933. Het Calvinisme en de reformatie van de Wijsbegeerte. Amsterdam: Paris.
Vollenhoven, D.H.Th. 1956. Kort overzicht van de Geschiedenis der Wijsbegeerte. Amsterdam: Theja.
Vollenhoven, D.H.Th. 2005a. De probleemhistorische methode en de geschiedenis van de Wijsbegeerte. 

(Bril, K.A., red.). Amstelveen: De Zaak Haes.
Vollenhoven, D.H.Th. 2005b. The problem-historical method and the history of philosophy. Bril, K.A. (ed.). 

Transl. by De Kievit, J., Francke, S., Friesen, G. & Sweetman, R. Amstelveen: De Zaak Haes.



396

Spesiale Uitgawe – Johannes Calvyn
Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 3: September 2009

Warfi eld, B.B. s.a. Calvin as a theologian and Calvinism today. London: Evanglical Press.
Waterink, J. s.a. Uren met Calvijn. Baarn: Hollandia Drukkerij.
Wendel, F. 1963. Calvin; the origins and development of his religious thought. London: Collins, Sons & 

Co.
Young, W. 1952. Toward a Reformed Philosophy; the development of Protestant Philosophy in Dutch 

Calvinistic thought since the time of Abraham Kuyper. Grand Rapids, Michigan: Piet Hein & Franeker: 
Wever.


