
220

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

Lacan en die diskoers van kapitalisme
Lacan and the discourse of capitalism

BERT OLIVIER

Departement Joernalistiek, Media en Filosofi e, Nelson Mandela
Metropolitaanse Universiteit, Port Elizabeth
Bert.Olivier@nmmu.ac.za

ABSTRACT 
Lacan and the discourse of capitalism 
This article is aimed at explicating Lacan’s theory of the four discourses, within which his account 
of the discourse of the capitalist is situated. Lacan’s theory is outlined against the backdrop of 
Marx’s as well as Eagleton’s characterization of capital(-ism), both of which stress its capacity 
to “revolutionize” production and subject the entire economic and social fi eld to forces of 
simultaneous creation and dissolution. Lacan’s formal distinction among four types of discourse 
(those of the master, the university, the hysteric, and the analyst) is discussed, with due attention 
to the meaning of their (sometimes confusing) schematic representation as indication of their 
ineluctable imbrication with power relations. This enables one to grasp the “cleverness” of the 

BERT OLIVIER is Professor in Filosofi e aan die 
Nelson Mandela Metropolitaanse Universiteit 
(vroeër UPE) in Port Elizabeth. Hy is die houer 
van ’n MA en ’n DPhil in Filosofi e, en was by 
verskeie geleenthede ’n na-Doktorale Genoot aan 
Yale Universiteit in die VSA, asook ’n Navorsings-
genoot aan die Universiteit van Wallis in Cardiff. 
By NMMU is hy verantwoordelik vir die onderrig 
van verskeie subdissiplines van fi losofi e, sowel as 
filmstudie, media- en argitektuurteorie, asook 
psigoanalitiese teorie. Sy publikasies strek oor ’n 
wye spektrum, insluitend kultuurfi losofi e, fi losofi e 
van kuns, fi lm, musiek, letterkunde en argitektuur, 
asook wetenskapsfi losofi e, epistemologie, psigo-
analitiese, sosiale, media- en diskoersteorie. In 
2004 was hy die ontvanger van die Stalsprys vir 
Filosofie, toegeken deur die Suid-Afrikaanse 
Akademie vir Wetenskap en Kuns, en in 2005 het 
hy die toekenning van Topnavorser aan UPE (later 
NMMU) vir die periode 1999 tot 2004 ontvang. In 
2006 en 2008 is die toekenning van Navorser van 
die Jaar in die Fakulteit Lettere by NMMU aan 
hom toegeken, en in 2008 is hy ook aangewys as 
NMMU se Topnavorser.

BERT OLIVIER is Professor of Philosophy at the 
Nelson Mandela Metropolitan University (formerly 
UPE) in Port Elizabeth, South Africa. He holds an 
MA and DPhil in Philosophy, has held Post-
doctoral Fellowships at Yale University in the USA 
on various occasions, and has held a Research 
Fellowship at the University of Wales, Cardiff. At 
NMMU he teaches various sub-disciplines of 
philosophy; in addition, he is also responsible for 
couses in fi lm studies, media and architectural 
theory, as well as pscychoanalytical theory. He has 
published widely in the philosophy of culture, of 
art and architecture, of cinema, music and litera-
ture, as well as the philosophy of science, 
epistemology, pscychoanalytical, social, media and 
discourse theory. In 2004 he was awarded the Stals 
prize for Philosophy by the South-African 
Academy for Science and Arts, in 2005 he received 
the award as Top Researcher at UPE (later NMMU) 
for the period 1999 to 2004. In 2006 and 2008 he 
received the award of Researcher of the Year in the 
Faculty of Arts at NMMU, while, fi nally in 2008 
he was honoured as the Top Researcher at the 
NMMU.

Bert Olivier



221

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

capitalist’s discourse, which consists in a “tiny inversion” of signifi ers at the level of the “master’s 
discourse”, producing the anomalous position of the so-called “hysterical capitalist master” – 
which turns out, on closer inspection, to be a mere pretence, however, strategically promoting 
economic (and indirectly, political) interests while masquerading as a relentless critic of those 
in power. Initially, in his seminar on the four discourses, Lacan appeared to group capitalism 
under the heading of the “discourse of the university”, where knowledge is seen as organizing 
the social fi eld. A few years later, in the Milan lecture, however, he apparently changed his mind 
and characterized the capitalist’s discourse as “hysterical” instead, with the signifi er of the “split 
subject” organizing the social fi eld – that is, addressing the signifi er for knowledge, and repressing 
the master signifi er, which is what, according to Lacan’s schema, really orchestrates the ostensible 
“split subject”. In this way a powerful “methodological” conceptual confi guration is provided 
for the analysis of capitalist practices, and ultimately, intellectual strategies for their subversion 
(although some have raised doubts about this). One may wonder why Lacan changed his mind 
about the structure of the capitalist’s subject. Here it is argued that the change from the schematic 
representation of capitalist discourse along the lines of the discourse of the university, which has 
traditionally been in the service of the master, to a schema which highlights the agency of the 
capitalist in the guise of the “split subject” (the hysteric’s signifi er), must be understood as 
refl ecting a different strategy on the part of the capitalist, and not a fundamental change regarding 
the pursuit of economic and political power. It is still the master that orchestrates the pseudo-
hysterical postures and behaviour of the capitalist. The fact that, as Pauwels argues, the capitalist 
defuses potential criticism in advance with an ostensibly hysterical posture, poses diffi culties as 
far as possible resistance or unmasking of this pretence is concerned. This diffi cult question 
concerning possible avenues of resistance to or subversion of the ostensibly unassailable 
capitalist’s discourse are subsequently explored via the work of Matthias Pauwels, Naomi Klein, 
Joel Bakan, Joel Kovel and Benda Hofmeyr. All of these authors uncover, in various ways, the 
character of capitalism as an inhuman economic practice which operates relentlessly, driven 
solely by the profi t motive, at the cost of other people as well as the environment. For example, 
Naomi Klein’s recent book, The Shock Doctrine, which outlines her assessment of the phase (in 
the history of capitalism) known as “disaster capitalism”, provides just the kind of information 
and insight to alert one to signs that strategies of resistance are not beyond one’s reach, and that 
there are ways of debunking the hysterical behaviour of the capitalist as mere pretence in the 
service of power. Lacan’s theory therefore proves invaluable in the setting to work of various 
modes of resistance and subversion of the capitalist position. This paper is an attempt to 
understand how this could happen (and is perhaps already happening).

KEY WORDS: Lacan, Naomi Klein, Marx, discourse, capitalism, master, hysteric, 
university, criticism, unmasking.

SLEUTELWOORDE: Lacan, Naomi Klein, Marx, diskoers, kapitalisme, meester, histerikus, 
universiteit, kritiek, ontmaskering.

OPSOMMING
Hierdie artikel is daarop gemik om Lacan se teorie van die “vier diskoerse”, en daarmee saam 
sy weergawe van die “diskoers van die kapitalis”, wat direk hiermee verband hou, duideliker te 
verstaan. Lacan se teorie word teen die agtergrond van Marx, sowel as Eagleton se karakterisering 
van kapitaal/kapitalisme uiteengesit. Albei laasgenoemde denkers beklemtoon die kapasiteit van 
kapitaal om produksie te rewolusionariseer en sodoende die ganse ekonomiese en sosiale veld 



222

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

aan kragte van gelyktydige skepping en vernietiging te onderwerp. Lacan se formele onderskeid 
tussen vier tipes diskoers, asook hul onvermydelike vervlegtheid met magsrelasies word bespreek. 
Dit stel ’n mens in staat om die “slimheid” van die kapitalis se diskoers te begryp, daar dit op ’n 
“klein omkering” van betekenaars op die vlak van die meester se diskoers staatmaak, om sodoende 
die paradoksale posisie van die sogenaamde “histeriese kapitalistiese meester” teweeg te bring. 
Die moeilike vraag na moontlike wyses van verset teen, of ondermyning van, die oënskynlik 
onaanvegbare kapitalistiese diskoers word verder ondersoek aan die hand van die werk van 
Matthias Pauwels, Naomi Klein, Joel Bakan, Joel Kovel en Benda Hofmeyr. 

 Die bourgeoisie kan nie bestaan sonder die konstante revolusionarisering van produksie-
instrumente, en daarmee saam produksieverhoudinge, asook samelewingsverhoudinge nie… 
Volgehoue revolusionarisering van produksie, ononderbroke versteuring van alle sosiale 
toestande, ewigdurende onsekerheid en agitasie onderskei die bourgeois epog van alle vroeëres. 
Alle gefi kseerde, vasbevrore verhoudings, met hul string van antieke en eerbiedwaardige 
vooroordele en opinies, word uit die pad gevee; alle nuutgevormdes verouder nog vóór hulle 
kan versteen. Alles wat solied is, versmelt tot lug, alles wat heilig is, word ontheilig, en 
uiteindelik word mense gedwing om op nugtere wyse hul werklike lewenstoestand, en hul 
verhouding met hul eie soort te konfronteer. 

 
Karl Marx & Frederick Engels (1985: 83)

Marx en Engels se opmerking, hierbo, dat onder kapitalisme “alles wat solied is, tot lug versmelt”, 
het nie alleen op die “kreatiewe vernietiging” wat deurentyd in die veld van ekonomiese aktiwiteit 
aan die gang is, betrekking nie. Dit is vandag ook – en was by implikasie altyd – die geval wat 
die nimmereindigende proteaanse gedaanteverandering van kapitalisme self betref. Dit is immers 
die geval dat nie alleen produksie- en sosiale verhoudinge op materieel-transformasionele gronde 
aan gedurige historiese verandering onderworpe is nie; kapitalisme self, as ’n stel samehangende 
ekonomiese en sosiale praktyke, kan ewe min aan die “revolusionariseringseffek” ontsnap. 
Immers: is dit nie vandag die geval dat die diskoers van die kapitalis self ’n integrale deel van 
die produksieproses uitmaak nie? Uitvoerende beamptes van maatskappye vervul ’n onmisbare 
rol wat produksie betref vir sover hulle vir onder andere beleidsverklarings en openbare 
betrekkinge verantwoordelik is. Dis hier waar die onderskeidende diskoers van die kapitalis 
geartikuleer word, en waar die (pseudo)-”revolusionêre” aard daarvan duidelik na vore kom. 
Afgesien van Marx se eie karakterisering daarvan, gee Terry Eagleton ook ’n skerpsinnige 
beskrywing van die “proses” van kapitaal – een wat verdere lig op die “revolusionarisering” van 
feitlik elke deelkonstituent, sowel as die selfbeeld daarvan werp. Hy onderskei tussen ’n “goeie” 
en “slegte” sublieme by Marx, en laasgenoemde, volgens hom (1990: 212; my vertaling):

 …bestaan in die rustelose, arrogante beweging van kapitalisme self, die meedoënlose 
ontbinding daardeur van vorms en vermenging van identiteite, asook die samesmelting van 
spesifi eke kwaliteite tot een onbepaalde, suiwer kwantitatiewe proses. Die ‘beweging’ van 
die kommoditeit is in hierdie sin ’n vorm van ‘slegte’ sublimiteit, ’n onstuitbare metonimiese 
ketting waarin die een voorwerp sigself na ’n ander verwys, en laasgenoemde weer na ’n 
ander, tot oneindigheid. Soos Kant se matematiese sublieme, ondermyn hierdie eindelose 
akkumulasie van suiwer kwantiteit alle stabiele representasie, en geld is die belangrikste 
betekenaar hiervan.



223

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

Marx se begrip van geld word nog noukeuriger deur Eagleton (1990:212) beskryf:

 Geld vir Marx is ’n soort monsteragtige sublimiteit, ’n oneindig-produserende betekenaar 
wat alle verbintenis met die werklike verbreek het, ’n fantastiese idealisme wat spesifi eke 
waarde verdoesel… 

In geld as betekenaar wat alle stabiliteit ondergrawe, insluitend die soort wat in outoriteit vervat 
is, kan ’n verdere aanduiding waargeneem word dat ook die selfregverdigende diskoers van 
kapitalisme noodwendig deur hierdie betekenaar geassimileer moet word. Indien dit so is dat 
ekonomiese produksie onophoudelik aan ’n soort revolusie onderworpe is – wat onmisbaar is 
vir kapitalisme – refl ekteer die diskoers van die kapitalis hierdie nie-politiese1 revolusionêre 
strukturele dinamiek op onverbeterlike wyse. Min denkers voorsien ’n mens van beter begrip-
matige middele om hierdie proses te verstaan as Jacques Lacan. 

LACAN OOR DIE VIER DISKOERSE

Ek het die woord “diskoers” verskeie kere hier bo gebruik. Wat word hier daarmee bedoel? 
Breedweg word die begrip in poststrukturalistiese konteks verstaan in die betekenis van taal, vir 
sover betekenis en mag daarin konvergeer (Foucault 1972, 1980; Olivier 2003, 2007). Ook by 
Lacan word hierdie poststrukturalistiese gebruik aangetref, maar word dit verder genuanseer 
(Lacan, 1978: 12; my vertaling): 

  Wat is ’n diskoers? Dit is wat, in die orde…in die ordening van wat deur die bestaan 
van taal geproduseer kan word, ’n sosiale verband (skakel) laat funksioneer…

  Daar moet minstens twee betekenaars wees. 
  Dit beteken, die betekenaar vir sover dit as ’n element funksioneer…die betekenaar vir 

sover dit die wyse (modus) is waarvolgens die wêreld gestruktureer is, die wêreld van die 
pratende wese, wat beteken, alle kennis. 

  Daar is dus S1 en S2 – waar ons moet begin vir die defi nisie […] die betekenaar is dit 
wat ’n subjek vir ’n ander betekenaar verteenwoordig (representeer). 

Hieruit blyk dat die wyse waarop ’n spesifi eke betekenaar ’n subjek vir ’n ander betekenaar 
voorstel, bepaal hoe die sosiale veld gestruktureer sal wees, en omdat daar verskillende sodanige 
struktureringsmoontlikhede is, is daar vir Lacan verskillende diskoerse (of breedweg, tipes 
diskoerse). Hulle is die “diskoers van die meester” (S1 = meester-betekenaar), die “diskoers van 
die universiteit” (of van kennis; S2 = kennis), die “diskoers van die histerikus” ($ = gesplete 
subjek) en die “diskoers van die analitikus” (a = surplus-genot, objek a). 
 Skematies stel Lacan die vier diskoerse as volg voor (1978: 6, 11-13):

 Terme: S1: Meester-betekenaar; S2: Kennis (Wete dat…); $: Die gesplete subjek; a: objet a 
en surplus-genot.

1 Dit mag wel met die eerste oogopslag ‘nie-polities’ blyk te wees, maar vanweë die intieme vervlegtheid 
van politiek en ekonomie het hierdie ekonomies-revolusionêre aard van kapitalisme onteenseglik 
politieke gevolge, veral in die postmoderne, globaliserende era (sien byvoorbeeld Hardt & Negri 
2001: xiii; Steger 2003: 37-55; 93-112).



224

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

 Meesters-diskoers: Universiteits-diskoers: Analitikus-diskoers: 
 S1 > S2  S2 > a a > $
 $  a  S1  $  S2  S1   

 Histerikus-diskoers:
 $ > S1
 a  S2
 
 Kapitalis-diskoers: Posisies: 
 $ >  S2  Agent aanspreek/kommandeer  Ander  
 S1 a Waarheid produk    

Wat die skematiese voorstellings formeel aandui, is dat die diskoerse enersyds in terme van 
relasies van “aanspreek” of “kommandering” geartikuleer is, wat hier ooreenstem met waarna 
Lacan in die aanhaling, hier bo, beskryf as die “betekenaar wat die subjek vir ’n ander betekenaar 
verteenwoordig”. Andersyds, soos deur die horisontale lyn tussen die betekenaars aangedui word 
(S1 en $ aan die linkerkant in die geval van die meesters-diskoers), word diskursiewe verhoudinge 
vir Lacan deur repressie (onderdrukte waarheid) en die generasie of voortbring van ’n sekere 
“produk” gekenmerk. Van die een diskoers na die ander kan verskillende magsrelasie-mutasies 
dus waargeneem word. ’n Mens kan dit aan die hand van die verskillende diskoerse verstaan. 
 Die eerste van hierdie diskoerse, dié van die meester,2 waar – soos die skematiese voorstelling 
hier bo aandui – die meester-betekenaar die subjek vir die kennis-betekenaar voorstel, 
verteenwoordig daardie diskursiewe (taal en mag-) relasies waar subjekte of mense op so ’n wyse 
gekonstitueer word dat dit die sosiale veld struktureer as een waar ’n sekere klas of soewereine 
subjek ander klasse of onderdanige, afhanklike subjekte “kommandeer”. Dit stem ooreen met 
die bekende meester / slaaf situasie soos deur Hegel beskryf, dit wil sê met ’n samelewing of 
gemeenskap waar een klas (of in die geval van ’n despotiese monargie, een persoon) oor ander 
heers, en laasgenoemde verplig is om eersgenoemde se wil uit te voer. Vanselfsprekend kan 
hierdie diskoers verskillende historiese vergestaltings aanneem, en in die huidige tyd sou sommige 
mense meen dat die diskoers van kapitalisme die posisie van meestersdiskoers inneem (terwyl 
ander waarskynlik die diskoers van “tegno-wetenskap” vir daardie posisie sou nomineer). Ek sal 
hierop terugkom.
 Lacan se antwoord op die vraag wat talle politieke en sosiale teoretici op uiteenlopende wyse 
beantwoord, naamlik wat die voorwaarde(s) is vir politieke en sosiale verhoudinge om te 
funksioneer, is: diskoers.3 Diskoerse is kwasi-transendentaal, met ander woorde hulle maak die 
funksionering (asook die ineenstorting; vandaar die “kwasi”-) van sosiale en politieke relasies 
in die eerste plek moontlik vanweë die ordening daarvan aan die hand van die diskursief-
representasionele verhoudinge tussen betekenaars. Laasgenoemde verhoudinge – so leer ’n mens 

2 Ek sal hier deurgaans na die “meester” – as subjek van die meester-betekenaar – in terme van die 
manlike voornaamwoord verwys, aangesien die bestaande magsorde steeds grootliks patriargaal is. 
Dit beteken nie dat vroulike subjekte nie ook die posisie van “meester” kan inneem nie; inteendeel, 
of dit nou as “patriargale vrouens” is, of andersyds as feministe, die meester-betekenaar verteenwoordig 
die posisie van enige subjek wat hierdie posisie in die vier skematiese voorstellings van verskillende 
magsrelasies inneem.

3 Diegene wat met Michel Foucault se diskoersteorie bekend is, sou gou raaksien dat, ofskoon Lacan 
se opvatting van diskoers daarmee versoenbaar is, dit inderwaarheid meer genuanseer en gesofi stikeerd 
is as dié van Foucault. Laasgenoemde se werk op hierdie gebied is egter nie te versmaai nie, soos ek 
al by verskeie geleenthede geargumenteer het (sien Olivier 2003 en 2007).



225

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

uit Lacan se diskoersteorie, wat in hierdie opsig op sy defi nisie van ’n betekenaar berus – is 
sonder uitsondering asimmetries, of gekenmerk deur oorheersing en onderdrukking, soewereiniteit 
en afhanklikheid, skepping en vernietiging, belangebevordering en -ondermyning. 
 Hoe so? Omdat betekenaars deur diakritiese relasies in die taalsisteem verbind word, met 
ander woorde in terme van verskille (differensiëring), kom die verteenwoordiging of representasie 
van die (’n bepaalde soort) subjek vir een betekenaar deur ’n ander neer op die konstituering van 
die subjek as ’n subjek van diskoers in die interval of gaping tussen betekenaars. Onvermydelik, 
dus, is hierdie subjek (alle mense, sonder uitsondering) onderworpe aan relasies van mags-
differensiëring in die sosiale orde van intersubjektiwiteit, wat met die diakritiese, betekenis-
differensiërende relasies in die taalsisteem ooreenstem. Volgens my oordeel is dit wat Lacan 
onder die sosiale “skakel” (“link”), oftewel sosiale verhoudinge, verstaan – die kratologies-
geordende, asimmetriese aard van die samelewing vloei voort uit die aard en funksie van die 
betekenaar. Kortweg gestel: betekenisrelasies in taal is onlosmaaklik verbind met sosiale relasies, 
wat op hul beurt onvermydelik met magsrelasies vervleg is. 
 Bostaande is ’n gekompliseerde manier om te sê dat woorde met verskillende betekenisse 
ook verskille in die sosiale orde teweegbring, maar dat laasgenoemde verskille nie onskuldig is 
nie – inteendeel, hulle plaas mense in uiteenlopende magsposisies. Die rede hiervoor het te make 
met die diakritiese aard van taal (daar is geen positiewe terme in taal nie; alleen maar verskille, 
volgens Saussure), asook met die aard van die menslike subjek as ’n wesenlik linguistiese of 
talige subjek. Mense is, vir Lacan (soos vir feitlik elke belangrike denker sedert die linguistiese 
wending by Nietzsche) pratende wesens – selfs die onbewuste is, volgens hom, soos ’n taal 
gestruktureer (Lacan 1977: 234). 
 Uit die verskille tussen betekenaars wat representasie van die subjek betref, volg dit dat die 
meester-betekenaar (S1) op verreikende wyse van die verdeelde-subjek betekenaar ($), of van 
die kennis-betekenaar (S2) verskil in verhouding met ander betekenaars – die soort verhoudings 
wat in die formeel-skematiese struktuur van die onderskeie diskoerse weerspieël word. 
 Wat gewoonweg bekend is as ideologieë, is diskursief-geartikuleerde stelsels vir die 
asimmetriese ordening van sosiale en politieke verhoudings. “Patriargie”, of “Bestuur” 
verteenwoordig diskoerse in hierdie sin, net soos “feminisme” en “Arbeid” (“Labour”) die 
betekenaar-merkers is van die kontra-diskoerse wat hiermee ooreenstem. Soos Foucault (1990:115; 
Olivier 2003) so raak opgemerk het, word ’n kontra-diskoers gegenereer, daar waar ’n diskoers 
funksioneer. In Althusseriaanse terme kom diskoers dus neer op ’n wyse van “interpellasie” 
(“interpellation”), en dis nie toevallig nie, dat “interpellasie” ’n juridiese begrip is wat verwys 
na die prosedureel-toelaatbare “onderbreking” (“in die rede val”) van ’n betoog in ’n hof, 
byvoorbeeld in die vorm van ’n beswaar of mosie van orde. Dit wil sê dat “diskoers” hier taal is 
vir sover dit die stempel dra van die subjek se “interpellasie”, oftewel die subjek se onderworpe-
nheid aan die (morele) wet soos gespesifi seer in die konteks van ’n bepaalde interpretasie daarvan 
– byvoorbeeld die “wet” van patriargie, gefundeer in die “naam van die Vader”, wat ’n stel norme 
reguleer wat op hul beurt riglyne vir eties-sosiale gedrag voorsien. 
 Om terug te keer tot die diskoers van die meester: die sosiale veld word daardeur volgens 
die (ideologiese) meester-betekenaar (S1) georganiseer, of dit nou “manlikheid”, “koningskap”, 
“imperium”, “die mark”, “witheid”, “swartheid” of “globalisering” is. Wanneer die meester-
diskoers sy dominansie gevestig het, speel ander diskoerse tweede viool ten opsigte daarvan. 
Kenmerkend van die funksionering daarvan is die meedoënlose wyse waarop dit sigself op die 
sosiale veld afdwing, gepaardgaande met die noodwendige onderdrukking van kennis van sy eie 
(onontkenbare) eindigheid of verdeeldheid ($), dit wil sê die repressie van die meester se 
ontoereikendheid of beperktheid. Dienooreenkomstig kommandeer of spreek dit die kennis-



226

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

betekenaar (S2) aan, wat hier primêr die posisie van die (Hegeliaanse) slaaf inneem. (Indien ek 
Lacan reg verstaan, verander hierdie toedrag van sake later, in die era van die “diktatorskap van 
kennis”, waar hy skynbaar die klassieke, premoderne meester-betekenaar vervang met S2.) Lacan 
(2007: 20-22; Fink 1997: 132) wys daarop dat universiteite nog altyd grootliks ’n ondersteunende 
rol gespeel het ten opsigte van die kratologiese status quo, dit wil sê die bestaande orde of 
heersende meester-diskoers. Die meester stel immers nie primêr in kennis belang nie (aangesien 
hy “beter” dinge het om te doen; Lacan 2007: 24). Die meester twyfel nie aan himself nie; “hy” 
benut kennis slegs om sy eie posisie te versterk en gedurig te konsolideer (by implikasie gaan 
die verwerwing van kennis gepaard met onsekerheid). 
 Dit behoort dus duidelik te wees dat die diskoers van die universiteit, vir sover dit die kennis-
betekenaar in die kommanderende posisie plaas, oënskynlik die dominante organiserende rol in 
die magsrelasies onderliggend aan kennisverwerwing speel. Wanneer ’n mens egter die formele 
skema vir die universiteitsdiskoers ondersoek, blyk dit dat die meester-betekenaar in die posisie 
van onderdrukte, onbewuste “waarheid” verkeer. Dit weerspieël Lacan se insig, dat ’n bepaalde 
opvatting of model van kennis, wat veral by universiteite as sosiale instellings funksioneer, 
heimlik in die diens staan van die heersende meester-betekenaar. Breedweg is hierdie kennismodel 
op die prinsipiële voltooibaarheid van kennis gepredikeer, met ander woorde, op die epistemiese 
dogma, dat alle kennis – ten minste vir sover dit tot ’n spesifi eke kognitiewe “veld” behoort – ’n 
sistematiese eenheid vertoon. Nodeloos om te beklemtoon, en soos die formele skema so goed 
illustreer, is hierdie model gebore uit die begeerte om mag oor die wêreld in die geheel daarvan 
uit te oefen.4 
 Op sy beurt plaas die diskoers van die histerikus die betekenaar van die “gesplete subjek” 
($) in die kommanderende posisie, aangesien die menslike subjek steeds deur die skeuring of 
verdeeldheid tussen bewussyn en die onbewuste, selfvertroue en self-betwyfeling gekonstitueer 
word. Dit verteenwoordig die eindigheid van die subjek – iets wat nie uitdruklik deur die meester 
erken of bevestig word nie; trouens, hy onderdruk enige sodanige wete. 
 Die diskoers van die analitikus, daarenteen, verteenwoordig die superioriteit van surplus-
genot of jouissance (a) as die “oorsaak van begeerte”. Dit funksioneer via wat Lacan die objet 
petit a (“klein ander objek”) noem, wat hier die onmiddellike oorsaak van begeerte is, byvoorbeeld 
’n kleur, ’n melodie of ’n bepaalde geur – iets wat by die subjek ’n onverklaarbare verlange, of 
angs (of albei) teweegbring. Wat kenmerkend is van hierdie objet a (ervarings-fragment wat die 
onbewuste begeerte na vore bring), is dat dit nooit deur die imperatiewe van die meester 
gekolonialiseer kan word, of in sluitende kennissisteme verreken kan word nie. Joan Copjec se 
opmerking, dat kapitalisme nie die soort genot wat deur objet a (die primêre betekenaar wat die 
analitikus se diskoers orden) aangedui word, kan verdra of verwerk nie, word hierdeur verduidelik. 
Sy stel dit as volg (1994 : viii; my vertaling): 

 …die genot wat die onbewuste geleidelik akkumuleer, is ’n surplus-genot wat geen nut 
vind in materiële beloning of selfs in welsyn nie; dit dra niks by tot die subjek se neiging tot 

4 Sien in hierdie verband my artikel, “Negotiating the ‘paranoiac structure’ of human knowledge: 
Fowles’s The Magus and Lacan” (Olivier 2008), spesifi ek wat betref die verband tussen hierdie 
sisteem-georiënteerde opvatting van kennis en wat Lacan elders as die “paranoïese struktuur” van 
menslike kennis beskryf. Dit is betekenisvol dat Lacan aanvanklik hierdie diskoers (van die universiteit) 
met wetenskap geassosieer het, maar later van mening verander het en “ware” wetenskap met die 
diskoers van die histerikus verbind het (vanweë die immer-bevraagtekenende struktuur van hierdie 
diskoers).



227

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

oorlewing nie. Hierdie minder-as-nuttelose surplus-genot kan dus nie die (be-)rekening van 
kapitalisme binnegaan of daarin opgeneem word nie, behalwe om dit te ondermyn.

DIE DISKOERS VAN DIE KAPITALIS

Copjec se opmerking vestig die aandag opnuut op die sosiaal-ekonomiese verskynsel van 
kapitalisme, waarmee ek hierdie artikel begin het. In weerwil van Marx en Eagleton se 
verhelderende analise van kapitalisme, meen ek egter dat weinig dissiplines ’n mens in staat stel 
om ’n beter begrip daarvan te ontwikkel as psigoanalitiese teorie. Meer belangrik nog: vanweë 
die aard van beide dissiplines in intellektuele sowel as historiese terme, wys psigoanalitiese teorie, 
gekombineer met fi losofi e, in die rigting van ’n intellektueel-sosiale en politieke praktyk. Om 
spesifi ek te wees: daar is ’n oënskynlike teenstrydigheid in Jacques Lacan se werk wat by nadere 
ondersoek uiters verhelderend en prakties-suggestief blyk te wees. In die 17de Seminaar van 
1969-1970 (The other side of psychoanalysis; 2007: 31-32; my vertaling), merk hy op:

  …ons het begin met die feit dat, in die aanvanklike status van die meester se diskoers, 
kennis aan die kant van die slaaf is. En ek het gemeen dat ek kon aantoon…dat wat tussen 
die klassieke meester-diskoers en dié van die moderne meester, wat ons kapitalisties noem, 
gebeur, is ’n modifi kasie ten opsigte van die plek van kennis… 

  Die feit dat al-wetendheid die plek van die meester beset het is iets wat nie lig daarop 
werp nie, maar eerder ietwat meer duister maak wat op die spel is, naamlik waarheid. Hoe 
gebeur dit dat daar ’n meester-betekenaar op hierdie plek is? Want dit is inderwaarheid die 
S2 van die meester, vir sover dit die blote minimum openbaar van hoe dinge onder die nuwe 
tirannie van kennis staan… 

  Nou is die teken van waarheid elders. Dit moet geproduseer word deur dit waarmee die 
antieke slaaf vervang is, dit wil sê, deur diegene wat self produkte is, soos ons sê, verbruiksware 
net soveel as die ander. “Verbruikersamelewing”, sê ons. “Menslike material”, soos dit op ’n 
stadium genoem is – met die goedkeuring van sommige wat gedink het dat daar iets teer 
hierin was. 

Ofskoon hierdie uittreksel nie maklik interpreteerbaar is nie, kan ’n mens daaruit tot die slotsom 
kom dat die universiteitsdiskoers (waar S2 dominant is) en die van die kapitalis as meester identies 
is. Ter bevestiging hiervan praat hy in dieselfde teks (2007: 168; my vertaling) van “…hierdie 
kapitale mutasie…wat aan die meester se diskoers sy kapitalistiese styl besorg…” Daarby vra 
hy “…hoe hierdie samelewing, wat ’n kapitalistiese samelewing genoem word, ’n verslapping 
van die universiteitsdiskoers kan bekostig” – ’n ietwat verwarrende formulering, wat moontlik 
op die fl ambojante, immer-selfbevorderende voorkoms van kapitalistiese produksie en bemarking 
sinspeel, wat ook nie die eertydse stemmige, sobere fasade van universiteite onaangeraak gelaat 
het nie. Trouens, hoe meer universiteite hulself aan die hand van die korporatiewe idioom van 
handelsmerke en dies meer bemark, hoe meer twyfel wek dit dat die ernstige vrae rondom 
ekonomies-politieke mag in die huidige samelewing onbevange aangespreek kan word. 
 Twee jaar na hy in Seminaar 17 die diskoers van die kapitalis met die diskoers van die 
universiteit (in die posisie van meester-diskoers) vereenselwig, hersien Lacan sy posisie oor 
kapitalisme in sy “Milaan-lesing” (1978) deur dit met die diskoers van die histerikus te assosieer 
(waar $ dominant is). ’n Mens mag jou verwonder oor so ’n eienaardige verskuiwing, indien 
Mark Bracher se tipering van die histerikus se diskoers – wat allermins enigiets met kapitalisme 
gemeenskaplik blyk te hê – in gedagte gehou word (1994: 122; my vertaling):



228

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

 Die histeriese struktuur van diskoers karakteriseer ook ander gevalle van verset, protes, en 
klagte – van die klaende gesing van slawe tot die hunkerende lirieke van verliefde digters tot 
die ikonoklastiese retoriek van rewolusionêres. Die histeriese struktuur is van krag wanneer 
ook al ’n diskoers deur die spreker se simptoom oorheers word – met ander woorde, deur die 
unieke wyse waarop hy of sy jouissance ervaar; ’n uniekheid wat na vore kom (in ervarings 
soos skaamte, betekenisloosheid, angs, en begeerte) as ’n onvermoë van die subjek, $, om 
saam te val of tevrede te wees met die meester-betekenaars wat die samelewing as ideale vir 
die subjek voorhou. 

Maar hoe kan kapitalisme verstaan word as soortgelyk aan ervaringsfenomene wat simptomaties 
is van die mislukking van die meester-diskoers, veral as Lacan kapitalisme so nou met die meester-
diskoers verbind het via die universiteitsdiskoers? Dit skyn immers sinvol te wees dat kapitalisme, 
net soos die universiteit, die dienskneg van die bestaande magsorde van die meester sou wees 
vanweë die nimmereindigende uibreiding of verfyning van ’n bepaalde soort “kennis”. Hoe moet 
’n mens dit dan verstaan dat Lacan kapitalisme in Seminaar 17 (2007: 31-32) onder die diskoers 
van kennis-meesterskap subsumeer? Dit kom neer op die bevestiging, dat die meester-diskoers 
vandag identies is met kapitalisme, wat impliseer dat die meester se diskoers ’n historiese 
verskuiwing ondergaan het. 
 Soos reeds genoem, hersien Lacan twee jaar later, in die Milaan-lesing, weereens sy posisie 
wat kapitalisme betref. Waar die universiteitsdiskoers en dié van die kapitalistiese meester in 
Seminaar 17 verbind word, bestempel Lacan nou (1978: 10 – 11) kapitalistiese diskoers as die 
“plaasvervanger” van die “meester se diskoers”, en beweer dat die krisis in kapitalisme duidelik 
waarneembaar is. In die Milaanlesing sê hy verder (1978: 11; my vertaling):

  Ek sê glad nie dat die kapitalistiese diskoers verrot (moche) is nie; inteendeel, dit is iets 
wat vreeslik slim is, nie waar nie?

  Vreeslik slim, maar op pad na ’n ontploffi ng (crevaison).
  Per slot van rekening is dit die slimste diskoers wat ons nog ooit geskep het. Dit is 

nietemin bestem vir ’n uitbarsting. Dit is omdat dit onhoudbaar is. Dit is onhoudbaar…in iets 
wat ek aan julle kan verduidelik…omdat kapitalistiese diskoers hier, sien julle… eenvoudig 
’n klein omkering is tussen die S1 [en] die S2 [sic]…wat die subjek is…dit is voldoende vir 
sover dit hardloop…asof op ’n roulette-wiel, maar dit hardloop te vinnig, dit verbruik, dit 
verbruik so goed dat dit sigself verteer…5

Waarom hierdie “klein omkering”? Vir hierdie aanhaling om sin te maak, moet ’n mens aanneem 
dat Jack Stone, wat dit in Engels vertaal het, ’n parapraxis, of “glips van die vinger” gehad het 
waar hy skryf: “die S1 [en] die S2…”, in die lig daarvan dat Lacan vroeër in die lesing (1978: 
6) op skematiese wyse aandui dat die “omkering” inderwaarheid tussen die meester-diskoers en 
dié van die histerikus is, deurdat die meester-betekenaar (S1) onder die van die verdeelde subjek 
($) in die posisie van “waarheid” geplaas word (Lacan; sien hier bo, waar die diskoerse skematies 

5 Ek meen dat dit geen toeval is dat Lacan later in die teks (1978: 11) op die vooruitsig sinspeel, dat 
psigoanalise ’n medepligtige van kapitalisme in Amerika kan word nie: “…’n Diskoers wat uiteindelik 
waarlik verderfl ik sou wees, geheel en al toegewy aan die diens van kapitalistiese diskoers”. Hiermee 
suggereer hy dat (professionele) psigoanalitiese diskoers maklik, in ’n land waar ongebreidelde 
kapitalisme heers, in die die slaaf-diskoers sou kon ontaard en eindeloos diensknegte van hierdie orde 
sou kon reproduseer, net soos wat hoofstroom psigologie gewoonlik die diskoers van die meester of 
dominante orde ondersteun.



229

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

voorgestel word). Hiermee word die repressie of onderdrukking van eersgenoemde deur 
laasgenoemde gesuggereer, in plaas van die omgekeerde, soos vroeër die geval was.
 Ter bevestiging hiervan vertaal Matthias Pauwels (2008: 1; my vertaling van Pauwels) die 
relevante gedeelte van Lacan se Milaan-lesing as volg: “…die diskoers van die kapitalis is daar 
(in die formule van die meester)…’n baie klein omkering eenvoudig tussen S1 en $’. Hierdie 
vertaling maak sin, en stem ooreen met Lacan se skematies-formele voorstelling van die kapitalis-
diskoers in die latere Milaan-lesing. Dit is deurslaggewend om hier in gedagte te hou dat die 
diskoers van die histerikus dié van die meester genadeloos bevraagteken, en by implikasie ook 
dié van die universiteit, ongeag of laasgenoemde as slaaf-diskoers opgevat word, of andersins 
met die nuwerwetse gewaad van die “meester van die kennis-samelewing” beklee word (soos 
Lacan in Seminaar 17 te kenne gee). 
 Om lig hierop te werp, kan op die volgende gewys word. Terwyl ’n mens mag verwag dat 
die universiteitsdiskoers egte wetenskap beliggaam, identifi seer Lacan egter die histerikus se 
diskoers met wetenskaplike kennis. Dis nie moeilik om die rede hiervoor te vind nie: die 
problematisering of bevraagtekening van die meester se diskoers deur die histerikus stem ooreen 
met die strukturele onbepaaldheid wat die kern van wetenskap uitmaak, soos paradigmaties 
beliggaam in Heisenberg se “onsekerheids-(onbepaaldheids)-beginsel”, dat dit logies-struktureel 
onmoontlik is om die posisie en die snelheid van ’n elektron tegelykertyd te bepaal (Fink 1997: 
133-134). 
 ’n Sodanige standpunt by die wetenskaplike-cum-histerikus neem nogal die wind uit ’n mens 
se seile, vir sover dit ’n logika vertoon wat die aansprake op onvoorwaardelike mag-deur-kennis, 
asook die veronderstelde sistematiese eenheid van kennis wat normaalweg met wetenskap 
geassosieer word, beperk en tegelyk van binne af ondermyn. Wie sou, per slot van sake, ’n 
sodanige “histeries-bevraagtekenende” wetenskaplike van dogmatisme of epistemiese selfvoldaan-
heid kon beskuldig, of ’n meester-as-histerikus van tirannie? Hier lê die antwoord op die vraag 
waarom Lacan kapitalistiese diskoers as die “slimste diskoers wat ons nog ooit geskep het” 
bestempel. Om hierdie rede – dat kapitalistiese diskoers op slinkse wyse sigself ’n histeriese 
mantel omhang – is dit ook die mees onaanvegbare van diskoerse, soos Matthias Pauwels (2008) 
op briljante wyse geargumenteer het. 
 In sy essay, “Lacan en die ondermyning van die diskoers van die kapitalis”(2008:1-11; my 
vertaling), bied Pauwels ’n verhelderende verklaring van Lacan se “klein omkering” van S1 en 
$ – wat die formule van die paradoksale “histeriese meester” verteenwoordig. Daarby kompenseer 
hy ook vir Lacan se gebrek, naamlik om aan te dui wat dit in die praktyk sou beteken. 
 Kortliks kom die omkering daarop neer dat, in teenstelling met die tradisionele meester-
diskoers – waar die meester-betekenaar, S1, die waarheid, $, omtrent die selfversekerde meester 
se eindigheid en feilbaarheid verberg (onderdruk) – die nuwe “histeriese” kapitalistiese meester 
uiterlik maar al te bewus is van sy eie tekortkominge, deur self-betwyfeling gepla word, gereelde 
selfkritiek praktiseer, en so meer. Wat egter hier verberg word, is die waarheid dat daar by die 
kapitalistiese meester geen ware twyfel bestaan oor die feit dat hy steeds verbind is tot dieselfde 
meester-projek as vantevore nie, ongeag enige kastig-oortuigende vertoon van solidariteit met 
werkers, ekoloë, sosiale aktiviste, en so meer, onder voorwendsel dat hy ewe toegewyd is aan 
die soektog na oplossings vir oënskynlik-onoplosbare probleme. Hierdie ware toedrag van sake 
is juis wat ten alle koste weggesteek moet word, uit vrees dat die naakte magsdrang agter die 
histeriese masker dalk blootgelê mag word. 
 Vandaar, soos Pauwels (2008:3) tereg opmerk, dat die histeriese kapitalistiese meester 
hoogstens ’n pseudo-histerikus is. Ofskoon sy styl van regeer of magsuitoefening grondig verander 
het, is dit maar slegs uitdrukking van kapitalisme se demoniese (“vreeslik slim”) vermoë om 



230

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

sigself opnuut “uit te vind” wanneer dit ’n legitimiteitskrisis in die gesig staar. Dit is wat ek 
aanvanklik met “die nimmereindigende proteaanse of ‘rewolusionêre’ gedaanteverandering van 
kapitalisme self”, soos dit by implikasie in die werk van Marx en Eagleton na vore kom, bedoel 
het. “Rewolusionêr” is natuurlik hier eintlik “pseudo-rewolusionêr”, wat ooreenstem met die 
pseudo-histeriese aard van kapitalistiese diskoers. Deurdat die oënskynlik-rewolusionêre kapitalis 
bewonderenswaardige talent of fl air vertoon in “sy” soepele aanpassing by andersins ongunstige 
omstandighede, ontlont “hy” sy strafste kritici se argumente, en slaag selfs daarin om bondgenote 
van hulle te maak (Pauwels 2008: 4-5). 
 Ek sou wou byvoeg dat, op die vraag, hoe ’n mens Lacan se posisieverandering oor die 
diskoers van die kapitalis moet verstaan – van aanvanklike identifi sering daarvan met die diskoers 
van die universiteit, na latere artikulasie daarvan as (pseudo)-histeries – ’n mens moet onthou 
dat die universiteitsdiskoers volgens hom tradisioneel in die diens van die meestersdiskoers staan, 
en dat dit inderdaad nog die geval is by die pseudo-histeriese herformulering van die kapitalistiese 
diskoers (die meester-betekenaar, S1, in die posisie van “waarheid”, is “onderdruk” in relasie tot 
die gesplete subjek-betekenaar, $, maar oefen steeds mag uit van agter die skerms). Die verandering 
van skematiese voorstelling dui myns insiens dus op ’n verandering van strategie, en nie op ’n 
fundamentele verandering wat magsrelasies betref nie. Die latere strategie is juis om rewolusionêr 
voor te kom, terwyl dieselfde oogmerke as vroeër nagestreef word, naamlik (politieke, via) 
ekonomiese mag. In die vroeëre gewaad van die universiteitsdiskoers, neem kapitalisme dus die 
posisie in van “deelname aan die bevordering van sistematiese kennis”, waar sodanige kennis 
daarop gemik is om ’n bepaalde vorm van ekonomiese (en uiteindelik ook politieke) mag uit te 
brei en gedurig te versterk. Hierdie oogmerk verander nie wanneer die kapitalis later die mantel 
van die (pseudo)-histerikus omhang nie – dis slegs maar slimmer, omdat dit nou maklik vir ’n 
rewolusionêre kritikus van die maghebbers se diskoers aangesien kan word. Maar pasop: dis 
alleen maar ’n pseudo-histeriese posisie – anders as in die geval van die egte histeriese diskoers, 
waar surplus-genot (a) in die posisie van waarheid verkeer, is dit die meester-betekenaar wat 
sigself strategies verberg by die “histeriese” kapitalis. Dit is uiters belangrik om hierdie caveat 
te onthou, anders kan maklik verkeerdelik tot die slotsom gekom word dat Lacan bloot maar die 
diskoers van die histerikus op ligsinnige wyse met dié van die kapitalis vereenselwig. In 
teenstelling met die posisie van die kapitalis, wat bloot die pretensie vertoon, om die dominante 
orde (waarmee dit heimlik kop in een mus is) genadeloos te kritiseer, kom die histerikus se 
diskursiewe posisie juis neer op sodanige onkompromiterende kritiek. 

KAPTIALISME AS “HISTERIESE MEESTER-DISKOERS”, EN DIE VRAAG NA DIE 
ONDERMYNING DAARVAN

’n Mens hoef nie ver te soek vir konkrete gevalle wat hierdie diskursiewe struktuur van kapitalisme 
as “histeriese (of rewolusionêre) meester” beliggaam nie. Een van die mees sprekende voorbeelde 
hiervan wat deur Pauwels (2008:4-6) bespreek word, is ’n episode uit die dokumentêre 
fi lmweergawe6 van Joel Bakan se boek, The Corporation (2004). Die toneelsekwensie wat hier 
ter sprake is, toon ’n konfrontasie tussen die Voorsitter van Shell en ’n groep aktiviste wat sy 
landelike tuiste besoek met die doel om Shell Korporasie se olie-ontginningsaktiwiteite in Derde-

6 In die huidige tyd, waar meer mense skynbaar fi lm-, televisie- en rolprent-”geletterd” eerder as “lees-
geletterd” is, is hierdie media vanweë hul reikwydte onmisbaar in die stryd teen ’n hartelose, uitbuitende 
kapitalisme – neem maar kennis van die miljoene mense wat tans (vroeg in 2009) ly onder die 
ekonomiese konsekwensies van ’n globale fi nansiële krisis wat uit talle oorde beskou word as iets 
wat teweeggebring is deur die gierigheid waardeur die banksektor gedryf word, veral in Amerika.



231

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

Wêreldlande (soos Afrika-state) te veroordeel. Shell word in hierdie lande van grootskaalse 
eksploitasie van mense en natuurlike hulpbronne beskuldig. Tot die uiterste verbasing en 
konsternasie van die aktiviste is die Voorsitter en sy vrou nie alleen volkome gewillig om ’n 
oënskynlik-openlike en ontvanklike gesprek met hulle te voer nie, maar behandel hulle bowendien 
op uiters gasvrye wyse – soveel so dat hulle op buitelug-middagete getrakteer word. 
 Om alles te kroon, skyn die Voorsitter uiters gretig te wees om oplossings te vind vir die 
probleme wat deur die aktiviste geopper word, en gaan selfs so ver dat hy hulle uitnooi om by 
Shell aan te sluit ten einde sodanige “oplossings” te identifi seer – ’n strategie wat die genialiteit 
van die histeriese kapitalistiese meester onmiskenbaar en onverbeterlik weerspieël. Die implikasie 
hiervan is uiters effektief wat die diskursiewe uitwerking daarvan betref, naamlik dat Shell 
Korporasie oor die mag en hulpbronne beskik om iets omtrent hierdie probleme te doen, terwyl 
die aktiviste slegs op taamlik impotente wyse daaroor kan agiteer. 
 Geen wonder nie dat sulke retoriese meesterskap diegene wat “legitieme” gronde vir beswaar 
het, “sonder ammunisie” laat nie! Desnietemin behoort niemand hierdeur om die bos gelei te 
word nie: die uiteindelike doel bly dieselfde, naamlik dat “meester”-korporasies soos Shell hul 
winste maksimaliseer terwyl hul histeriese diskursiewe styl hul ware bedoelinge verberg. Soos 
Pauwels opmerk, het hierdie diskursiewe styl grootliks daartoe bygedra om linkse kritiek op 
kapitalisme te ontlont – kapitaliste blyk deurgaans (oënskynlik) meer radikaal te wees as hul 
kritici! 
 Maar is dit dan wel die geval dat kapitalisme waarlik so ’n euwel of onding is?7 En indien 
dit dan wel die geval is, wat kan gedoen word om dit effektief te ondermyn, veral in die lig van 
beweerde getuienis dat die ongebreidelde kapitalisties-ekonomiese groei sedert veral die 1970s 
natuurlike hulpbronne vernietig en sosiale gemeenskappe laat disintegreer? Met ander woorde 
– watter “kritiese metodes”8 is beskikbaar om toeskouers (verbruikers) te oorreed dat die keiser 
sonder klere is? Een sodanige “metode” of benadering word ietwat kripties deur Pauwels (2008:9) 
aan die hand gedoen, waar hy Agamben se interpretasie van ’n Kafka-verhaal hiervoor benut. 
Volgens hierdie verhaal is die “oop deur” van die wet meer afskrikwekkend as ’n “geslote (toe) 
deur”, wat die bevraagtekening van die wet betref. Skynbaar is hierdie ’n aanduiding dat ’n mens 
se strategie, in die aangesig van die histeriese kapitalistiese styl, onvermydelik ’n geduldige een 
moet wees waarvolgens daar gewag word vir die “oop deur” om in jou gesig toegemaak te word. 
’n Mens kan moontlik ook strategieë en taktiek gebruik om die toemaak van die deur te verhaas. 
Ooglopend stem die oop deur van die wet hier ooreen met die nuwe, proteaanse styl van die 
histeriese kapitalistiese meester, wat – in plaas van om die deur toe te maak teen kritiek – ’n “oop 
deur”-beleid ten opsigte van kritiek handhaaf. Eerder as om kritiek te weerstaan, word dit 
aangemoedig. 
 Soms word die kritiese styl van die kapitalis tot op so ’n uiterste punt gedryf dat korporasies 
voorgestel word as leiers op die gebied van kritiek ten opsigte van nie-onderhoubare ekonomiese 
produksiepraktyke, met ander woorde sodanige praktyke wat skadelik is vir die samelewing of 
vir die natuur. ’n Paradigmatiese geval hiervan word deur Bakan (2004:32) bespreek: ’n 
Televisieadvertensie toon ’n vrou, geklee in die idioom van ’n avonturier (of moontlik aktivis), 

7 Ek bedoel hierdie vraag bloot retories, aangesien dit uit wat reeds aangetoon is en uit wat volg, duidelik 
behoort te wees dat – ten spyte van kapitalisme se asembenemende produktiewe kragte – dit ’n 
negatiewe, destruktiewe kant vertoon wat in toom gehou behoort te word.

8 By etlike vroeëre geleenthede (onder andere Olivier 2005, 2007 en 2007a) het ek ander kritiese 
benaderings gevolg wat daarop gemik is om kapitalisme se wurggreep op sosiale organisasie aan die 
kaak te stel, byvoorbeeld via ’n diskoers-analitiese blootlegging van die korporatisering van 
universiteite, asook langs die weg van ’n uitbreiding van die praktyk van kritiese psigologie, ten einde 
die verhouding van mense met die natuur in ’n omvattende sin in te sluit. 



232

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

waar sy per helikopter oor ’n gebied met pragtige berge en mere vlieg, met boorlinge van die 
gebied by hul hutte praat, en afkeurend na swaar vragmotors kyk wat deur die andersins ongerepte 
landskap ry. Omdat die toneelsekwensie so verfi lm is dat die kamera ’n aksiologiese perspektief 
konstrueer wat die gehoor vanselfsprekend met die “romantiese” fi guur van die vrou laat 
identifi seer, kom dit as ’n skok wanneer die gehoor verneem dat die vrou ’n geoloog is “…wat 
nie in ’n oorlog met die oliemaatskappy (Shell) verkeer nie; sy is die oliemaatskappy”. Die 
boodskap wat die korporasie hiermee wil oordra, is klaarblyklik dat kundige verteenwoordigers 
van oliemaatskappye aan die voorpunt van kritiese refl eksie en praktyk ten opsigte van sosiale 
en ekologiese belange staan, in plaas daarvan dat hulle hierdie belange aktief ondermyn. 
 Hierdie “histeriese” (revolusionêre) styl is alomteenwoordig in huidige neoliberale 
kapitalistiese praktyke. Oral word die indruk geskep – soos supermarkte dikwels in advertensies 
te kenne gee – dat korporasies “aan die publiek (of die verbruiker) se kant is”. Desnietemin is 
daar onmiskenbare tekens dat die masker van die “histeriese kapitalis-meester” besig is om te 
glip – met ander woorde, dat die “oop deur” somtyds in jou gesig toegeklap word – om sodoende 
die “ware”, ongenaakbare, gelaatstrekke van die magbehepte meester te ontbloot. Dis die taak 
van kritici om hierdie “ware” gesig van kapitalisme sover moontlik sigbaar te maak, en die 
histeriese masker aan die kaak te stel as ’n blote opportunistiese pretensie. 
 Volgens my oordeel is een van die mees effektiewe wyses om die monopolistiese, 
eksploiterende vergrype van kapitalisme teen te werk, dus in die eerste plek daarin geleë om die 
publiek se aandag op toeganklike wyse daarop te vestig, of dit nou deur lesings, artikels (veral 
in populêre media; sien Olivier 2008a) of boeke geskied. In die tweede plek, egter – en moontlik 
selfs meer belangrik – moet hierdie kapitalisme-ontmaskerende praktyk nie beperk word tot ’n 
skryfpraktyk nie, omdat daar geen rede is om te verwag dat mense op grond van blote leesbegrip 
hul daaglikse lewenspraktyk sal verander nie. Hierby moet egter onthou word dat, indien ’n mens 
die kritiek moet konfronteer, taaluitinge (in geskrewe of verbale vorm) maar net verdere instansies 
van diskoers is, wat volgens bewering geen hond haaraf maak aan kapitalistiese praktyke nie, en 
dat na sogenaamde “praktiese” wyses gesoek moet word om dit te beveg, en dat ’n sodanige 
suggestie reëlreg teen Lacan (asook Foucault) se opvatting van diskoers sou indruis. Immers: 
soos Lacan deur middel van sy diskoersteorie suggereer, is alle taalpraktyke in die vorm van 
verskillende diskoerse altyd reeds ook handelingspraktyke vir sover jou handelinge onvermydelik 
’n diskursiewe basis het. Met ander woorde, die magsdimensie wat vroeër in Lacan se teorie 
aangetoon is, kom in konkrete terme daarop neer dat handeling en diskursiewe magsrelasies 
onlosmaaklik verweef is. ’n “Handelingspraktyk” wat onlosmaaklik met ’n “intellektuele” 
diskoerspraktyk verweef is, behoort dus reeds daar te wees, en is onmisbaar belangrik in die stryd 
teen kapitalisme. Daarmee bedoel ek nie slegs die soort uitdruklike aktivisme wat ’n mens by 
groot protesbyeenkomste (onder andere tydens ’n wêreld-ekonomiese beraad van die magtigste 
ekonomiese lande) aantref nie. Inteendeel – ’n ander lewenswyse, wat gepredikeer is op “mens-
wees” en nie op die “kultuur van besit” nie, is gebiedend noodsaaklik, en word myns insiens 
reeds onder mense wat tot bepaalde diskursiewe groepe behoort, aangetref.9 
 Wat die medium van boeke betref, word die meedoënlose gesig van die oënskynlik-histeriese 
kapitalis-meester ten beste aan die kaak gestel in Naomi Klein se onlangse werk, The shock 

9 Sien in hierdie verband Hardt en Negri se belangrike werke, Empire (2001) en Multitude (2005), wat 
eksemplaries is wat betref moontlike strategieë om wêreldkapitalisme die hoof te bied. By etlike 
vorige geleenthede (onder andere Olivier 2006 en 2007b) het ek ook probeer aantoon hoe ’n mens in 
die rigting van ’n ander lewenswyse sou kon beweeg, wat die kontoere van ’n alternatiewe diskursiewe 
praktyk sou vertoon.



233

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

doctrine – The rise of disaster capitalism (2007), waar veral die onmenslikheid (byna in die 
letterlike sin van “sonder die mens”, of “vernietigend ten opsigte van menslikheid”) van 
kapitalisme ontmasker word. Aan die hand van ’n noukeurige rekonstruksie en analise van ’n 
reeks gebeure (Klein 2007: 3-21; 57-71) wat terugstrek tot by die staatsgreep in Chile (gedurende 
die 1970s), en resente gebeure insluit – soos die orkaan Katrina, die tsunami in Indonesië en die 
Amerikaanse inval in Irak – ontsyfer Klein die logika onderliggend aan hierdie mees onlangse 
ontwikkeling in die historiese ontplooiing van kapitalisme. In die proses bevestig sy my 
aanvanklike bewering, dat Marx se dictum, “alles wat solied is, verander in lug”, ook op die 
periodieke self-heruitvinding van die kapitalis betrekking het, en nie slegs op al daardie sfere 
van sosiale lewe wat ter wille van winsbejag gekolonialiseer word nie. 
 In die nimmereindigende poging om nuwe terreine te verower waar kapitaal se alles-
verorberende virus vrygestel kan word, so toon Klein aan, word selfs ramp-situasies waar mense 
ernstig getraumatiseer is, nie oor die hoof gesien nie. Inteendeel – sodanige situasies word telkens 
ten volle geëksploiteer om nuwe winsgewende inisiatiewe te loods, terwyl die betrokke 
gemeenskappe nog vuisvoos is van die uitwerking van die een of ander rampspoedige natuurlike 
(of sosiale, politieke of selfs militêre), gebeurtenis. Die agente van kapitaal slaan volgens hierdie 
logika van “ramp-kapitalisme” toe wanneer mense in ’n toestand van “skok” verkeer, dit wil sê 
terwyl hulle genoegsaam gedisoriënteer is om sonder enige weerstand toe te kyk hoe hul eertydse 
leefwêreld in eksklusiewe, winsgewende, geprivatiseerde ekonomiese ruimtes (soos privaatskole 
en vakansie-speelplekke vir die rykes) omvorm word. In die gevalle wat Klein (sien onder andere 
2007: 4-15) onder die loep neem, word die ware kleure van eietydse kapitalisme sonder 
uitsondering vertoon. 
 Of dit nou die publieke opvoedingstelsel van New Orleans is wat na Katrina grootliks met 
’n sogenaamd-progressiewe, wins-georiënteerde private (“charter”) skoolstelsel vervang is, en 
of dit die veronderstelde “wêreldklas toeriste-ontwikkeling” van die kusgebied in Indonesië is 
(waar vissergemeenskappe voor die vernietigende tsunami ’n bestaan gemaak het), gewone mense 
se lewens word fundamenteel, op (konserwatief-) “rewolusionêre” wyse getransformeer via 
hierdie kapitalistiese neo-kolonialisering. Die ironie behoort ’n mens nie hier te ontgaan nie, dat 
die weg vir sodanige ekonomiese transformasies in die eerste plek gebaan is deur katastrofi ese 
natuurverskynsels. Laasgenoemde vind hul teenhanger in politiek-militêre, of politiek-sosiale 
gebeure soos die grootliks ekonomies-gemotiveerde Amerikaanse Irak-inval, die Chileaanse 
staatsgreep (onbeskaamd bevorder deur die CIA) en die Suid-Afrikaanse politieke omwenteling 
van 1994. Klein beskryf die Suid-Afrikaanse “oorgang na demokrasie” veelseggend as “Demo-
cracy born in chains – South Africa’s constricted freedom”, vanweë die neoliberale ekonomiese 
agenda wat, in weerwil van die politieke bevrydingsbeloftes gepaardgaande met die oorgang, op 
Suid-Afrika afgedwing is (2007: 194-217). 
 Dit is treffend dat die ekonomiese praktyk wat in hierdie gebeure beliggaam word, presies 
met die neoliberale guru-ekonoom, Milton Friedman, se opmerking ooreenstem, dat (Klein 
2007: 6; my vertaling):

 …slegs ’n krisis – werklik of volgens persepsie – bring ware verandering teweeg. Wanneer 
daardie krisis plaasvind, hang die handelinge wat uitgevoer word, af van die idees wat rondlê. 
Dit, glo ek, is ons basiese funksie: om alternatiewe vir bestaande beleid te ontwikkel, en om 
hulle aan die lewe en beskikbaar te hou totdat die polities-onmoontlike polities onafwendbaar 
word.

Wanneer ’n mens hierdie skreiende praktyke van hedendaagse neoliberale kapitalisme in oënskou 
neem, skyn dit onteenseglik die geval te wees dat die onmenslikheid daarvan uiters afkeurens-



234

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

waardig is, en met al die middele tot ’n mens se beskikking beveg behoort te word, soos wat 
Naomi Klein op eksemplariese wyse doen. 
 Klein is egter nie die eerste of enigste een wat die wanpraktyke van kapitalisme genadeloos 
blootlê nie. Ook in die werk van Joel Kovel vind ’n mens onweerlegbare getuienis hiervan. Kovel 
(2007: 57-60) bespreek byvoorbeeld die gemeenskapsontbindende uitwerking van kapitalisme in 
Mexiko, as gevolg van die dollar-lokstem van ’n “vryhandel”-grensstad soos Juarez, waarheen 
jongmense met onrealistiese rykdom-verwagtinge stroom. In die proses loop veral jong vroue die 
gevaar om baie meer as bloot hul gesinslewe te verloor, omdat hulle maklik, met die valse belofte 
van hoë verdienste, by die nagklub-, verdowingsmiddel- en seksbesigheid betrek word. Hy (Kovel 
2007: 54-55) beskryf ’n soortgelyke uitwerking van kapitaal op ekwatoriale reënwoudbewoners 
in Suid-Amerika, sommige waarvan blindweg ’n eenvoudige, maar eksistensieel-vervullende 
gemeenskapslewe vir die “ware ding”, Coca-Cola, verruil, waar laasgenoemde handelsmerk as 
embleem fi gureer vir die kitsbevredigende lone wat deur die mynmaatskappye aan vatbare 
jongmense van hierdie inheemse dorpies aangebied word. Die prys wat hulle uiteindelik betaal, 
is die sosiaal-geïntegreerde gemeenskapslewe wat hulle vroeër geniet het, waar welvaart in 
Westerse terme weliswaar nie bestaan nie, maar waar hulle in plaas daarvan volop voedsel, asook 
familiesamehang ervaar het. Bowendien is hul tradisionele lewe met ’n wêreldbeskouing verweef 
wat nie deurspek is met die nihilisme wat op tipiese wyse deur kapitalisme meegebring word as 
neweproduk van die onafskeibare kapitalistiese neiging om mense sowel as die natuur vir wins 
te eksploiteer nie. 
 Ook Benda Hofmeyr lig die sluier ten opsigte van die onontwykbare disintegrasie van 
gemeenskappe onder die druk van monopolistiese kapitalistiese praktyke. In The Wal-Mart 
phenomenon: Resisting neo-liberal power through art, design and theory (2008) toon sy en haar 
mede-bydraers aan dat neoliberale kapitalistiese logika metonimies gekondenseer is in die Wal-
Mart korporasie se ekonomiese praktyke. Aan die hand van noukeurige analises wys hulle hoe 
dit gebeur dat Wal-Mart en soortgelyke korporasies verantwoordelik is vir die disintegrasie van 
gemeenskappe, in weerwil van die ironiese feit, dat Wal-Mart sigself as ’n maatskappy wat 
gemeenskaps-georiënteer is, voordoen. Dit gebeur vanweë die ontsettende ekonomiese mag wat 
die korporasie langs die weg van “die laagste pryse” uitoefen, as gevolg waarvan kleiner 
besighede10 in die omgewing van Wal-Mart takke nie met hulle kan kompeteer nie, en dus 
stelselmatig gedwing word om te sluit. Dit gaan selfs so ver dat verbruikers wat uitsluitlik by 
Wal-Mart koop, hul eie asook hul vriende se werk in gevaar stel, omdat Wal-Mart tientalle 
voorraad-verskaffende fi rmas dwing om dit teen die laagste tariewe te doen, en hul sodoende 
geen keuse laat as om werkers af te dank vanweë verlies aan inkomste nie (sien byvoorbeeld 
Hofmeyr 2008:11-24). 

SLOT

In laaste instansie moet ’n mens jouself afvra waarom kapitalisme die soort uitwerking het wat 
hier bo met verwysing na spesifi eke historiese gevalle as voorbeelde geïdentifi seer en toegelig 
is. Die antwoord hierop, glo ek, het te make met die opmerking van Eagleton (1990:212; my 
vertaling) aan die begin van hierdie artikel, dat “…spesifi eke kwaliteite tot een onbepaalde, 
suiwer kwantitatiewe proses” saamsmelt, en dat geld beskou kan word as “…’n soort monster-
agtige sublimiteit, ’n oneindig-produserende betekenaar wat alle verbintenis met die werklike 

10 Dit behoort duidelik te wees dat dit hier om monopolistiese ekonomiese praktyke gaan, en nie om 
klein besighede se reg om aan eienaars en werknemers ’n inkomste te besorg nie.



235

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

verbreek het…”. Die belangrike punt is dus dat die “suiwer kwantitatiewe” aard van kapitaal – as 
materiaal- en samelewings-omvormende proses wat aan die kultuur van kapitalisme ten grondslag 
lê – juis, vanweë die abstraktheid daarvan, ’n sodanige samelewings-destruktiewe uitwerking 
kan hê. Oorgelaat aan die onmenslikheid van so ’n abstrakte beginsel – verkonkretiseer in die 
begrip van die “mark” – wat desnietemin ’n uiters tasbare effek in die sosiale werklikheid vertoon, 
kan dit nie anders dat mense van tyd tot tyd daaronder ly nie.11 Dit is die betekenis van die 
“verbreking van alle verbintenis met die werklike”: vir so lank as wat kapitaal as suiwer-
kwantitatiewe proses toegelaat word om op grond van die kwantitatiewe wetmatigheid daarvan 
groot rykdom en weelde vir ’n relatief-klein groepie mense op aarde te genereer, terwyl die 
oorgrote meerderheid aan verskillende grade van materiële skaarste en lyding uitgelewer is, sal 
die kapitalis agter die pseudo-histeriese, pseudo-revolusionêre diskursiewe masker skuil en met 
moord wegkom. En dit is tot Lacan se krediet dat hy noemenswaardig teoreties bygedra het tot 
’n mens se vermoë om dit te begryp. 

BIBLIOGRAFIE

Bakan, J. 2004. The corporation. The pathological pursuit of profi t and power. London: Constable.
Bracher, M. 1994. On the psychological and social functions of language: Lacan’s theory of the four discourses. 

In Bracher, M., Alcorn Jr., M.W., et al. Lacanian theory of discourse. Subject, structure and society. 
New York: New York University Press, pp. 107-128. 

Copjec, J. 1994. Introduction. In: Supposing the subject. Copjec, J. (ed.). New York: Verso, pp. vii – xiii. 
Eagleton, T. 1990. The ideology of the aesthetic. Oxford: Basil Blackwell.
Foucault, M. 1990. Power and sex. In: Politics, philosophy, culture. Interviews and other writings 1977-1984. 

Kritzman, L.D. (ed.). New York: Routledge, pp. 110-124.
Foucault, M. 1980. Truth and power. In: Power/knowledge: Selected interviews and other writings 1972-

1977. Gordon, C. (ed.). New York: Pantheon Books, pp. 109-133. 
Foucault, M., 1972. The discourse on language. In: The archaeology of knowledge & The discourse on 

language. Trans. Smith, A.M.S. New York: Pantheon Books, pp. 215-237.
Hardt, M., & Negri, A. 2005. Multitude. War and democracy in the age of Empire. New York: Penguin 

Books.
Hardt, M., & Negri, A. 2001. Empire. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Hofmeyr, B. (ed.) 2008. The Wal-Mart phenomenon: Resisting neo-liberal power through art, design and 

theory. Maastricht: Jan van Eyck Publishers. 
Kovel, J. 2007. The enemy of nature. The end of capitalism or the end of the world? Second, revised edition. 

London: Zed Books.
Lacan, J. 2007. The other side of psychoanalysis; 1969-1970 The seminar of Jacques Lacan, Book 17. Trans. 

Grigg, R. New York: W.W. Norton & Co.
Lacan, J. 1978. On psychoanalytic discourse. (pp. 1-15). Trans. Stone, J.W. Available online at http://web.

missouri.edu/~stonej/Milan_Discourse2.pdf ; 9 Mei 2008. 
Lacan, J. 1977. The direction of the treatment and the principles of its power. In Écrits: A selection. Tr. 

Sheridan, A. New York: W.W. Norton, pp. 226-280).
Marx, K. & Engels, F. 1985. The communist manifesto. Harmondsworth: Penguin.
Olivier, B. 2003. Discourse, agency and the question of evil. South African Journal of Philosophy, 22 (4): 

329-348.
Olivier, B. 2005. Nature, capitalism, and the future of humankind. South African Journal of Philosophy 24 

(2): 121-135. 
Olivier, B. 2006. Communication and revolt. Communicare, Journal for Communication Sciences in South 

Africa, 25 (2): 1-12.

11 Sien in hierdie verband Zizek (2000:15), vir ’n Lacaniaanse uiteensetting van die “reële” uitwerking 
van abstrakte kapitalistiese prosesse, soos onder andere spekulatiewe beleggings in die “toekoms”.



236

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 49 No. 2: Junie 2009

Olivier, B. 2007. Truth, power, intellectuals, and universities. Referaat gelewer, op uitnodiging, by die 
Internasionale Konferensie oor Filosofi e in Afrika, deur die Filosofi edepartement van St Augustine’s 
College, Johannesburg, Suid-Afrika, gereël; 23 Oktober (voorgelê vir publikasie).

Olivier, B. 2007a. Nature as “abject”, critical psychology, and “revolt”: The pertinence of Kristeva. South 
African Journal of Psychology, 37(3): pp. 443-469.

Olivier, B. 2007b. “Communication” in the era of “Empire” and “multitude”. Communicatio (South African 
Journal for Communication Theory and Research), 33 (1): 42-61.

Olivier, B. 2008. Negotiating the ‘paranoiac structure’ of human knowledge: Fowles’s The Magus and Lacan. 
South African Journal of Psychology 38 (1):176-199.

Olivier, B. 2008a. “The excesses of capitalism”. Posted on the Mail & Guardian Online “Thought Leader” 
site, www.thoughtleader.co.za , 1 July.

Pauwels, M. 2008. Lacan and the subversion of the discourse of the capitalist. Referaat (ongepubliseer, sover 
ek weet) gelewer by die jaarlikse PSSA Kongres, Universiteit van Pretoria, 17 Januarie. 

Steger, M.B. 2003. Globalization. A very short introduction. Oxford: Oxford University Press.
Zizek, S. 2000. The fragile absolute – Or, why is the Christian legacy worth fi ghting for? London: Verso.


