
509

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 4: Desember 2008

Boekbespreking / Book Review

Goosen, D.  2007
Die Nihilisme: notas oor ons tyd. 
Dainfern: Praag.

Danie Goosen kon sy boek ook “Dramatologie en Nihilisme” genoem het want dit handel nie net oor 
die nihilisme nie. Hy verduidelik in dié lywige boek van vierhonderd agt-en-veertig bladsye ook sy eie 
ontologie wat hy “die dramatologie” noem, en van waaruit hy die nihilisme van die gangbare (post)
modernisme (lg. is Goosen se kombinasieterm vir die modernisme en die verlengde daarvan nl. die 
sg. postmodernisme) beoordeel.
 Goosen gee ’n normatiewe betekenis aan die “klassieke tradisie” en veral die skolastiese fi losofi e 
van die hoë Middeleeue maar hy verseker ons dat sy bedoeling nie is om na die verlede terug te keer 
nie maar om met sy dramatologie ’n “ander moderniteit” op te soek; ’n moderniteit wat sigself “oopstel 
vir ’n post-nihilistiese toekoms”.
 Soos alle goeie fi losofi eë word Goosen se dramatologie gekenmerk deur ’n bewuste grondmotief. 
Goosen se grondmotief sien die werklikheid as ’n tweeheid van die transendente / syn en die immanente 
/ syndes wat in ’n deelnemende verhouding met mekaar behoort te verkeer. Hierdie twee-eenheid 
veronderstel wel dat die immanente van die transendente verskil en as hierdie verskil in ’n monisme 
opgehef word, kan die eie waarde van die syndes nie na vore tree nie. Die tweeheid kan egter ook in ’n 
dualistiese impotensie vasval. Daarom bepleit Goosen ’n “analoë verhouding” tussen die immanente 
en die transendente. Die presiese betekenis van hierdie verhouding bly vaag, maar dit wil voorkom of 
dit onder andere ’n partisipasieleer veronderstel waarvolgens die transendente vergelyk kan word met 
die lig en hitte van die son wat van die aarde (die immanente) te onderskei is maar in sy deelname aan 
die aarde ’n warmte en lig daaraan verskaf.
 Die drama is uiteraard ’n sentrale metafoor in die boek. Die wêreld as drama speel af op ’n verhoog, 
’n “dramatiese tussen-ruimte” waarin die immanente en transendente as akteurs in ’n “dramaturgiese 
verhouding” verskyn. Hierdie verhoog is die “wêreld” wat nie soseer as ’n lokaliteit nie, maar as ’n 
“mede-verskynende gebeure” verstaan moet word. Ten einde die verhouding tussen immanente en 
transendente as ’n drama te tipeer, moet die onderskeid met ’n spanning gepaard gaan. Hiervan is 
die voorstelling van die Christendom naamlik dat die wêreld as ’n “verlossingsdrama” ervaar word 
tussen die syn (God) en die syndes (skepping), ’n goeie voorbeeld. In die proses word die sondeval 
die spanning en die verlossing die oplossende eenheid wat Goosen tipeer as ’n uitgaan vanuit maar 
ook ’n terugkeer na God.
 Goosen stel ook die verhouding tussen die transendente en die immanente voor as ’n “erotiese” 
verhouding; die transendente wil die immanente verlei tot deelname. Laasgenoemde is al ’n aanduiding 
van die insisiatief in die deelnemende verhouding en die gevolglike hiërargiese aard daarvan met ’n 
sekere voorkeur aan die transendente en die eenheid bo die immanente en die veelheid. Meer nog, die 
hele werklikheid word getipeer deur ongelyke binêre verhoudings wat “in stygende trappe” opklim 
na die “hiper-glorieryke transendente”. Die ganse twee-eenheid word met ander woorde deur ’n 
“asimmetriese wederkerigheid” gekenmerk. 
 Vir Goosen speel die term “bemiddeling” in die werklikheid as drama ’n deurslaggewende rol om 
die ideaal van verbinding waar te maak. Die wêreld kan nie gebeur buite-om die beliggaming daarvan 
in historiese praktyke, talige gebeure, rituele soos kerklike liturgieë, liggaamlikheid, die estetiese en 
tegniek nie. Laasgenoemde kan almal gesien word as deel van die “tussen-wêreld van bemiddeling”. 
Maar dit is veral die “wêreld as dramatiese dialoog” wat die bemiddelaar tussen die self en die andere, 
tussen die immanente en die transendente moet wees.



510

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 4: Desember 2008

 In die lig van hierdie ontologie beskryf en beoordeel Goosen die nihilisme van die (post)
modernisme. Dit is naamlik die moderne afwesigheid van die deelnemende verhouding tussen die 
transendente en die immanente wat ingetree het sedert die nominalisme van die laat-Middeleeue as 
gevolg van laasgenoemde se klem op ’n vry-willende (en uiteindelik arbitrêre) God en ’n universalia-
lose (en dus relatiwistiese) immanente. Die modernisme wat hierop gevolg het, neig daarna om die 
transendente en die immanente in ’n dualisme uitmekaar te haal terwyl die postmodernisme neig om 
die twee-eenheid tot ’n immanente monisme te reduseer. As gevolg van hierdie verwikkelinge is al wat 
oorbly van die transendente die “eksistensiële verlatenheid”, die “onpeilbare stilte”, die “afgrondelike 
leegte” van die “niks (nihil)”. Laasgenoemde laat die moderne mens met ’n ervaring van “angs, trauma 
en katastrofe” waarteen hy homself voortdurend mobiliseer. Hierdie mobiliserende reaksie manifesteer 
in óf die moderne wetenskap se behandeling van die uiterlike wêreld as ’n gevegsterrein óf die moderne 
teologie se vlug na ’n innerlike wêreld. In beide reaksies word op gnostiese wyse die “deelnemende 
verhouding met die werklikheid” prysgegee.
 Goosen se tipering en verklaring van ons tyd is radikaal en sal met instemming aangehoor word deur 
diegene wat die sekularisme met afgryse aanskou. So-ook sal diegene wat die uitbuiting en verskraling 
van die globalistiese kapitalisme betreur, ’n transendentale artikulasie kry vir dit wat pla.
 Soos deur andere al gesuggereer, is die boek ’n defnitiewe baken in die skryf van fi losofi e in 
Afrikaans en verdien dit ’n deeglike debat.
 Dit kan voorsien word dat rasegte (post)moderniste vrae sal vra oor die negatiewe prentjie wat van 
die (post)modernisme geteken word. Diegene wat, soos Goosen, hulself verset teen die sekularisme 
maar tegelyk ook nie kans sien vir die skolastiek met sy pagaan-Griekse bagasie nie, sal waarskynlik 
vrae vra oor sy dramatologie. Die meganismes en konsepte wat die dramatologie gebruik om die 
verbindende interaksie tussen die immanente en die transendente te bewerkstellig, is byvoorbeeld nie 
sonder kontroversie nie. Dra die konsepte “deelname” en “analogie” nie dalk te swaar aan die klassieke 
bagasie van die partisipasieleer om wel die onderskeid tussen transendente en immanente te handhaaf 
nie? Is die wins van ’n pan-hiërargiese orde in die vorming van ’n nie-dualistiese en nie-monistiese 
werklikheid die moeite werd as ook dit sou lei tot ’n onvoldoende onderskeid tussen die transendente 
en die immanente. Meer nog, loop Goosen met ’n hiërargiese ontologie nie die gevaar om die deur 
oop te maak vir ongelykhede en verdrukkinge waarmee die moderne denke wel klaargespeel het nie? 
Loop die omvattende klem op die idee van “bemiddeling” nie die gevaar om allerlei “verlossers met 
kleivoete” aan ons op te dring nie? Is die onderskeid tussen immanente (syndes) en transendente 
(syn) genuanseerd genoeg, of is ons werklikheid in sy fondamente nie dalk betekenisvol meer divers 
as net hierdie twee breë pole nie? Is dit hoegenaamd ’n goeie idee om die invalshoek van ons kyk na 
die wêreld met die terme transendente en immanente te tipeer – is die kiem van ’n dualisme nie reeds 
ingebou in so ’n grondmotief nie?
 Ten opsigte van Goosen se styl kan opgemerk word dat die boek geen los notas oor ons tyd is 
nie, maar dat dit ’n ontvouende karakter vertoon; die volle verhaal word aan die begin van die boek 
gesuggereer en dan in die daaropvolgende hoofstukke element vir element uitgepak. Vir fi losofi es-
ingeleides behoort die boek nie te moeilik te lees nie. Dieselfde geld nie noodwendig vir oningewydes 
nie, alhoewel ook laasgenoemdes kan baat by ’n kennismaking met die klassieke en Nietzscheaanse 
tradisies, akteurs wat die hoofrolle in Goosen se drama speel. Sommiges mag die taalstyl in die boek 
as pretensieus ervaar, maar dit het waarskynlik ’n bemiddelende funksie naamlik om die bewustheid 
van en kontak met die transendente te versterk. In die geheel gesien behoort die boek, wat opsigself die 
vorm van ’n intellektuele drama aanneem, vir die fi losofi ese fynproewer van die kontinentale tradisie 
in die fi losofi e ’n opwindende leeservaring te wees.


