357

Waar desaskultuuraspek van dieAfrikaner?!

Values as a cultural aspect of the Afrikaner

In krisistye is kultuur geen luukse nie, maar die hoogste vorm van
selfbehoud. Want kultuur staan vir interne orde, en interne orde is die

fondament van alle beskawing.

J PvaN DER M ERWE

Departement Antropologie, Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein

jan.vandermerwe@mangaung.co.za

(HennieAucamp 1994:19)

J.P. van der Merwe

JAN PETRUS VAN DER MERWE is 'n doktorale
student in Antropologie aan die Universiteit van
die Vrystaat. Die tema van sy doktorale studieis:
Afrikaners in Postapartheid Suid-Afrika — 'n
Antropologiese perspektief. Verder doen hy ook
gereeld, op 'n deeltydse basis, navorsing vir die
Universiteit van die Vrystaat, vir [IASIA
(International Institute School for Institutes for
Administration — kyk http://www.iiasiisa.be), die
Afrikanerbond, envir dieAfrican National Congress.
Janisverder 'nvoltydse Raadslid in die Mangaung
Plaaslike Munisipaliteit, waar hy verantwoordelik
is vir Ekonomiese Ontwikkeling, Toerisme en
Landelike Ontwikkeling. Jan is in 2004 deur die
Europese Unie versoek om aswaarnemer op tetree

indieBritse Algemene verkiesing.

JAN PETRUS VAN DER M ERWE isadoctoral student
at the University of the Free State, Department of
Anthropology. The theme of his study is:
Afrikaners in Post-Apartheid South Africa — An
anthropological perspective. On a part time basis
Jan is doing research for The University of the
Free State, for [IASA (International Institute School
for Institutes for Administration — see http://
www.iiasiisa.be), for the African National Congress
and for the Afrikanerbond. Jan is a full time
councillor for the Mangaung Local Municipality
for the portfolio of Economic and Rural
Development and Tourism. Jan was invited by the
European Union during 2004 to be an observer
during the British General Elections.

ABSTRACT
Values as a cultural aspect of the Afrikaner

The concept of “value” (waarde, wert, valeur, etcetera) is as old as human thought itself, and
probably comprises the most important point of dispute in the recognition of anthropology as a

science pertaining, inter alia, to “ values’.

Joubert (1984:114) statesthat, in the philosophy of sciencein general, the concept of “ values’
isused to refer toideal, preferred qualities, or the criteria for practising science. Examples of such
valuesinclude truth, logic, empiricity and objectivity, amongst others. In the philosophy of history,

! Desnieteenstaande die problematiek in die daarstelling van definisies, veral binne’ n postmodernistiese
konteks, isdaar tog besluit omin hierdie artikel van die standpunt uit te gaan dat die Afrikaner ' n blanke
groep met'neiekultuur is. Afrikanersiswaarskynlik een van die meesresente voorbeel de van etnogenese.
Verteenwoordigers van verskillende volke uit Europa is in 'n bepaalde konteks, binne 'n bepaalde
lokaliteit ssamgevoeg en het ' n eieidentiteit ontwikkel. Dierol van dielokaliteit (die suidpunt van Afrika)
isin die geval van die Afrikaners van besondere belang en het ' n belangrike bydrae tot die Afrikaner se

identiteit gelewer.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008




358

values refer to notions that are applied in the interpretation of historical events (Degenaar
1984h:12). Political values, on the other hand, are measures and ideals that accommodate the
application of politics (Sabbert 1999:53-54). Legidlative values are normative principlesin law-
making (Degenaar 1984b:14), while religious values are ideas regarding what is “ supposed to
be” , originating fromatranscendental world-view, that describe the correct disposition and conduct
towards other persons, as prescribed by a god (Joubert 1984:115).

The above-mentioned definitions indicate that values are commonly defined either in terms of
specific disciplinary contexts, or in general terms. For example, Degenaar (1984b:24) defines
values as principles; Joubert (1984:119) defines them with reference to inter personal conduct and
relationships; while Rokeach (1969:124) characterises a value as: “ A type of belief, centrally
located within one's total belief system, about how one ought to or ought not to behave, or about
some end-state of existence worth or not worth attaining” .

The question pertaining to the character and intent of values can be traced far back in the
history of philosophical thought. According to Degenaar (1984b:28), Socrates was the first
theoretician to make a meaningful contribution in terms of providing a definition of values. He
placed particular emphasis on the objectivity and totality of ethical values. Plato’s “ idea hierarchy”
culminatesin histheoriesregarding good (ethical) and attractive (aesthetic) values (Dreyer 1975:31).
In the “ form hierarchy” of Aristotle, aesthetic values are grounded in cosmic reality, which is why
values have a strong cosmological character in his world-view (Dreyer 1975:96). In contrast to
Aristotle, Kant transfer sval uesfromthe cosmic to the per sonal sphere. That whichisgood, issubjected
to the reasonable will of man. It is therefore also only the good will that is good in itself (Bach
1975:66-72). To Kant, aestheticsis a matter of reasonable judgement, and not a matter of enjoyment
of emotion. Appreciation of aesthetics does not necessarily imply knowledge of the character thereof,
but “ ...comes about when thereis a general harmony between the power s of the human mind and the
form and features of the thing whose beauty we take [it upon] ourselvesto grasp” (Bach 1975:75).

For P. J. Coertze (1979:33), values are the most directional element in a culture — he makes no
mention of values within the context of the individual (personality) or the social system. According
to him, avalue systemis one of fifteen universal aspects of culture. Thus, it isclear that, in Coertze's
(1979:32) opinion, values are to be viewed as a cultural feature that is linked to the cognitive
processes of a human being, and which is connected to his’her attemptsto ensure a happy existence
for him-/herself. Values develop through cohabitation, cooperation, joint suffering and striving,
and gradually mature to form a conventional system.

Coertze (1979:34) also differentiates between truth and logical values (logos), moral or
ethical values (ethos), pleasing or aesthetic values (aesthesis) and useful or pragmatic values. The
first category islinked to the factual and logical evaluation of the phenomena of reality. As soon as
a person starts to evaluate these phenomena, he/she is building a personal value system (Coertze
1979:34).

The nature of truth values is categorised in terms of incidences according to a factual or
logical evaluation; the grading of phenomena and categories according to proposed evaluations;
the connection of the status of phenomena and categories of phenomena according to gradation;
and the presence of behaviour patterns with regard to categories of phenomena in relation to
order of status.

Moral and ethical values relate to the evaluation of conscious and popular behaviour,
particularly with regard to the appraisal of such behaviour as good or bad, right or wrong. The
val ue-judgements made in this regard are based on the substance and nature of the behaviour, and
not necessarily on the behaviour itself. Coertze (1979:37) maintains that what is considered by an
ethnosto be right and good — or not right and good — does not comprise a given norm, but depends

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



359

on the judgement, insight and knowledge of preceding generations, conveyed asa cultural heritage.
The ethical normis thus secured by the supposed truth thereof.

Concerning aesthetic or attractive values, Coertze (1979:38) differentiates between the
judgement of attractive values in “ primitive” cultures, and the application of such judgement in
modern cultures. He points out that, under the conventional cultural conditions that are
characteristic of so-called primitive cultures, a stronger attachment to the particular culture —
and thus greater stereotyping of aesthetic behaviour — is found.

The attribution of a specific culture or cultural characteristicsto a group, in order to identify
that group, is a common phenomenon in anthropology. In summary, the crux of the matter at issue
here, isthat identity is a distinctive aspect of the cultural domain, and that culture is essential for
the reproduction of identity. Although anthropologists differ regarding the nature and meaning of
culture and cultural boundaries, the notion that culture and identity are based on and integrated
in shared, fundamental values represents a general anthropological assumption. Further to this,
values are also used in this article as the point of departure in an attempt to shed light on the
culture and identity of Afrikaners within the pre-1994 context, as well asin the post-1994 context.
Thus, in thefirst place, the concept of “ values’ , as well as the ways in which this concept links up
with culture and identity, will be discussed.

The restructuring and transformation of the broader South African society, and the inevitable
effects of the forces of globalisation and post-modernism of the twenty-first century, have indeed
heralded the advent of the era of nihilism for the Afrikaners, and placed their dominant value
under pressure. De Klerk's (1979:115) remark that, if everything associated with Christianity is
rejected, watered down or pushed aside, the core of the Afrikaner’s outlook on life will be
endangered, has been verified. The impact of the disintegration of the Afrikaner’s dominant value
isclearly visibleon all sides. Thisdisintegration, aswell asthe concomitant changein the Afrikaner’s
judgement of values in a post-apartheid and globalised South Africa, will be discussed.

KEY CONCEPTS: Values, culture, narratives, anthropology, Afrikaners, post-apartheid, South
Africa, Afrikaner identity, grand narrative, transformation

TREFWOORDE: Waardes, kultuur, narratiewe, antropologie, Afrikaners, post-apartheid, Suid-
Afrika, Afrikaner identiteit, meesterwaarde, transformasie

OPSOMMING

Die toewysing van 'n spesifieke kultuur of kulturele kenmerke aan 'n groep ten einde dit te kan
identifiseer, is’n algemene verskynsel in die antropologie. Diekern, inkort, van waaroor dit gaan, is
dat identiteit en ' n spesifieke kultuurgroep se eiesoortige kultuur gewoonlik komplementerend teenoor
mekaar staan. Ofskoon antropol oé verskil oor die aard en betekenis van kultuur en kultuurgrense,
verteenwoordig dieidee dat kultuur en identiteit gebaseer is op en geintegreer word deur gedeel de,
fundamentel e waardes, ' n algemene antropol ogiese aanname. In aansluiting hierby word waardes
dan ook in hierdie artikel gebruik as dieinvalshoek om die Afrikaner se kultuur enidentiteit te belig
binne’ n pre-1994-konteks asook ' n post-1994-konteks. Dit bring in die eerste plek mee dat die begrip
“waardes’, asook die koppeling daarvan aan kultuur en identiteit, bespreek sal word.

Die herstrukturering en transformasie van die breér Suid-Afrikaanse samelewing, plus die
onafwendbare een-en-twintigste-eeuse kragte van globalisering en postmodernisme, het inderdaad
die eravan nihilisme vir die Afrikaner laat aanbreek en sy meesterwaarde onder druk geplaas. De
Klerk (1979:115) seopmerking: “ Asdie Christelike verwerp, verwater of verdring word, bedreig dit die
kernvan dieAfrikaner selewensopvatting” , isbewaarheid. Dieimpak van die disintegrasie van die

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



360

Afrikaner se meesterwaarde is oral duidelik sigbaar. Hierdie disintegrasie van die Afrikaner se
meesterwaarde, asook die gepaardgaande verandering in die Afrikaner se waarde-oordeel in 'n
postapartheid en geglobaliseerde Suid-Afrika, word vervolgensin hierdie artikel beskryf.

1. INLEIDING

Die toewysing van ’'n spesifieke kultuur of kulturele kenmerke aan 'n groep ten einde dit te kan
identifiseer, is’n algemene verskynsel in die antropologie. Diekern, in kort, van waaroor dit gaan, is
dat identiteit in’ n eiesoortige kultuur gebed isen dat kultuur essensieel isvir die reprodusering van
identiteit. Ofskoon antropoloé verskil oor die aard en betekenis van kultuur en kultuurgrense,
verteenwoordig die idee dat kultuur en identiteit gebaseer is op en geintegreer word deur gedeelde,
fundamentele waardes, 'n algemene antropol ogiese aanname (volgens Barth 1969:102, Benedict
1952:43, Despres 1975:40, Geertz 1964:23 en M6nnig 1980:32). In aand uiting hierby word waardesdan
ook inhierdieartikel gebruik asdieinvalshoek om dieAfrikaner sekultuur enidentiteit te belig binne
'n pre-1994-konteks asook 'n post-1994-konteks.? Dit bring in die eerste plek mee dat die begrip
“waardes’, asook die koppeling daarvan aan kultuur en identiteit, bespreek sal word.

Die meeste antropologiese handboeke verwys teenswoordig waarskynlik nog steeds na die
1871-definisie van Edwin Burnett Tylor (1903:3) van kultuur. Dit beteken egter nie dat daar
eenstemmigheid onder antropol o€ heers oor wat kultuur isnie; vyf-en-vyftig jaar gelede het Kroeber
en Kluckhohn (1952:114) alreeds verwys na die verwarring wat bestaan as gevolg van honderde
verskillende definisies. Vir die doeleindes van hierdie artikel word, in aansluiting by die siening van
skrywers soos Thornton (1990:120) en Timmerman (2000:18), aanvaar dat kulturel e eienskappe en
hoedanighede deur denkkonstruksies geformaliseer, geselekteer en in identiteitsembleme omskep
word. Ideéle beslissings bepaal duswatter betekenis, verstaan en waarde aan kultuur verleen word.
Dieselfde geld met betrekking tot etniese identiteit. Skrywers (Banton 1994:2, Collier 1998:131,
Dominquez 1994:333, Sharp 1988:80 en Webster 1991:245) isdit eens dat etniese groepe, grense en
identiteite nie permanent isnie en fundamenteel ' n konstruksie van die menslike voorstellingsvermoé
iswat nie’nentiteit met ' n praktiese, konkrete bestaan op sigself verteenwoordig nie. Ditis’nideein
die gedagte van mense waarvan die betekenis afhang van hoeveel mense di€ idee deel. Daarom kan
daar nie gevraword na die werklike kenmerke daarvan nie, slegs wie daarin glo en optree asof dit
werklikis.

2 Op 27 April 1994 het Suid-Afrika’n volwaardige demokratiese staat geword, en kan hierdie gemelde
datum tereg gesien word as die einde van die Apartheidsera. Gedurende die Apartheidsera het blanke
Afrikaners oor alle mag beskik en het hulle ook talle wette ingestel wat diskriminerend was teenoor
anderskleurige Suid-Afrikaners. Volgens Slabbert (1999:49-51) het daar tot en met 1990 'n amptelike
Afrikaner-identiteit bestaan, wat grootliks bepaal isdeur ' n meesternarratief wat gekonstrueer isrondom
kerklidmaatskap, verbintenis tot politieke mag en partylidmaatskap, en lidmaatskap van
kultuurorganisasies soos die Broederbond. Die verlies van hierdie amptelike identiteit nd 1994 het die
Afrikaner, volgens skrywers soos Vosloo (Die Burger 28 Januarie 2005:12) en Roodt (http://
www.praag.org/menings17072005.html —2005/07/14:4 van 13), gemarginaliseer enin’n bestaanskrisis
gedompel. In hierdie verband word daarop gewys dat die Afrikaners se emosionel e enintellektuel e bande
met die Afrikaanse kultuur, kerke, politiek en die Afrikaanse taal besig is om te verander, selfs te
verskraal, en dat hulle toenemend ' n nuwe, kosmopolitaanse identiteit en leefwyse nastreef.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



361
2. WAARDESASASPEK VAN KULTUUR

Omdat die begrip “waardes’ in verskillende dissiplinesverskillende betekeni sse het, word ' n algemene
begripsomskrywing eers aangebied voordat dit as’ n aspek van kultuur belig word.

In die algemene wetenskapsfil osofie word waardes, volgens Joubert (1984:114), byvoorbeeld
gebruik om te verwys nadie ideale, wenslike kwaliteite, of die kriteria van wetenskapsbeoefening.
Voorbeel de van sodanige waardesis: waarheid, logika, empirisiteit, objektiwiteit, ensovoorts. Indie
filosofie van die geskiedenis verwys waardes, volgens Degenaar (1984:12), na oorwegings by die
interpretasie van historiese gebeure. Politieke waardes, daarenteen, ismaatstawwe en idealewat geld
in die beoefening van politiek (Slabbert 1999:53-54). Regswaardes is hormatiewe beginselsin die
regspleging (Degenaar 1984:14), terwyl godsdienstige waardes “behoort-opvattings’ is wat van
transendente oorsprong is en korrekte ingesteldhede en optrede teenoor ander mense, soos deur 'n
godheid voorgeskryf, verteenwoordig (Joubert 1984:115).

Bogenoemde toedrag van sake bring mee dat waardes gewoonlik 6f ooreenkomstig eng
dissiplinére kontekste, 6f in algemene terme gedefinieer word. Degenaar (1984:24) definieer waardes
byvoorbeeld asbeginsel s, Joubert (1984:119) definieer waardes as verbandhoudend met intermenslike
optredes en verhoudings, terwyl Rokeach (1969:124) dit definieer as: “A type of belief, centrally
located within one's total belief system, about how one ought to or ought not to behave, or about
some end-state of existence worth or not worth attaining.”

Die vraag na die aard en wese van waardes strek ver terug in die geskiedenis van wysgerige
denke. Volgens Degenaar (1984:28) was Sokratesbyvoorbeel d die eerste denker wat * n betekenisvolle
bydrae gelewer het oor waardes. Hy het veral die objektiwiteit en absoluutheid van die etiese waarde
beklemtoon. Plato seideé-leer kulmineer in sy opvattings oor die goeie (etiese) en die skone (estetiese)
waardes (Dreyer 1975:31). In die vormleer van Aristoteles word estetiese waardes in die kosmiese
werklikheid gegrond, en daardeur verkry waardes vir hom ' n sterk kosmol ogiese karakter (Dreyer
1975:96). Inteenstelling met Aristotel es verplaas Kant waardes vanuit die kosmiese nadie persoonlike
sfeer. Dit wat goed is, is volgens hom onderworpe aan die redelike wil van die mens. Dit is dan ook
slegsdiegoeiewil wat insigself goed is(Bach 1975:66-72). So ook isskoonheid vir Kant 'n saak van
die redelike oordeel, nie van genot of emosie nie. Waardering van skoonheid veronderstel nie
noodwendig kennis van die eienskappe daarvan nie, maar “ ...comes about when there is a general
harmony between the powers of the human mind and the form and features of the thing whose
beauty wetake ourselvesto grasp” (Bach 1975:75).

In antropol ogi ese gel edere word die eerste sistematiese verantwoording van die begrip “waarde”
waarskynlik gevind in Thomas en Znaniecki se The Polish Peasant in Europe and America, wat in
1927 in die VSA gepubliseer is. In dié artikel, wat gehandel het oor die organisasie van Poolse
landelike groepe en die uitwerking van industrialisasie op hulle, word ' n waarde beskou as enige
toeganklike of waarneembarevoorwerp wat betekenishet vir dieledevan’ n kulturel e en/of maatskaplike
groep. Vir hulle is dit 'n waarneembare “ding” plus die betekenis wat dit het vir 'n bepaalde tipe
handeling (Thomas & Znaniecki 1927:31-32). Diereservering van die begrip waarde vir objekte van
oriéntasie moet verstaan word in terme van die onderskeid wat Thomas en Znaniecki tussen houding
en objek tref. Op grond van dié onderskeiding gee hulle aan samelewingsreéls objektiewe status.
Reéls ontlok egter nie alleen houdings nie, maar is ook uitdrukkings van houdings. Deur waardes en
houding teenoor mekaar te plaas, poog die skrywers enersyds om die digotomie tussen samelewing
en individu, en tussen persoonlikheid en samelewingsorganisasie te verklaar. Andersyds stel dit
hulle in staat om waardes en houdings te verbind aan die handelinge van die persoon binne 'n
samelewing en/of kulturele situasie. Waardes het, volgens hulle, egter 'n suiwer kulturele objek
gebly, terwyl houdings 'n suiwer psigologiese inhoud gehad het. Dit het daartoe aanleiding gegee

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



362

dat daar niewerklik 'ninsigin dieindividu se hantering en optrede ten opsigte van norme verkry is
nie. Hoewel Znaniecki (1952:122) in 'n latere publikasie gepoog het om die objektiewe met die
subjektiewe te verbind, met ander woorde om waardes (as norme) aan dieindividu te koppel, is daar
nooit ' n bevredigende voorstelling van die individu se normatiewe optrede gegee nie.

In teenstelling met Thomas en Znaniecki het Faris (1937:23) 'n komponent van subjektiwiteit
daaraan gekoppel. Ofskoon hy ooreenkomstig die opvattinge van Durkheim, Spencer en Sumner
(volgens Parsons 1951:33) die superorganiese karakter van kultuur erken, met ander woorde dat
kultuur op ' n selfstandige wyse menslike gedrag beinvloed, erken hy terselfdertyd persoonlikheid as
die subjektiewe aspek van kultuur (Faris 1937:27).

GH. Mead (1946:128-129) se insiggewende voorstelling van die wyse waarop houdings deel
word van persoonlikheid, is’nlogiese opvolging van Farissealgemeneinsigin dié verband. Dieidee
vandie“self” isvolgensMead in essensie’ n kultureel-samel ewingskonstruksie wat ontwikkel indie
proses van samelewingservaring en -aktiwiteit. Hierdie ervaring en aktiwiteit se besondere aard
berus op die prosesvan simboliese kommunikasie. VolgensMead (1946:181) is’ n simbool ' n stimulus
waarvan die respons reeds vooraf bepaal/gegee is. Wanneer 'n mens dus in kommunikasie simbole
gebruik, het dit alleen betekenisomdat dit by die eerste persoon dieselfdeidee opwek as by die ander
individu met wie gekommunikeer word. In kommunikasie praat dieindividu tegelyk met ander en met
homself (Mead 1946:150).

Faris sowel as Mead konseptualiseer waardes as houdings. Faris se stelling dat
samelewingshoudings die subjektiewe aspek van die objektiewe waardes is en dat persoonlikheid
die subjektiewe aspek van kultuur is, het 'n nuwe denkrigting ten opsigte van waardes binne 'n
kultureel-samel ewingsverband daargestel. Mead se voorstelling van die wyse waarop houdings wat
in diesamelewing algemeen s, deel word van die persoonlikheid, gee aan Faris se algemene beginsel
substansie en spesifiekheid.

H. Becker (1950:134) definieer waardes op sy beurt as volg: “Values are any objects of any
needs.” Hy verstrek die volgende voorbeelde van waardes: “ Swiss cheese, ‘pie in the sky’, well-
being, misery, concealed pride, aprestigious Cadillac, an enemy soldier, Satan, glory, and ten dollar
debtsareall objects of needs of somekind, and in our sensevalues’ (Becker 1950:134). Deur waardes
gelyk te stel aan objekte en behoeftes kan handelinge self aswaardes beskou word. Becker handhaaf
dan ook nie’ n duidelike onderskeid tussen waardes en handelinge nie. Naas die meer tasbare objekte
verwys essensi €l e handelinge, gedragspatrone en norme ook nawaardes (Becker 1950:135). Kortliks
kom Becker se standpunt op die volgende neer: Waarde is enige objek wat die mens tegelyk ken,
begeer en normeer. Voorgenoemde proses kan saamgevat word in die woord evaluasie (evalueer) —
want waardesis die resultaat van evaluasies. Oor hoe waardes binne’ n samelewing tot uiting kom,
verklaar Becker dat mensein hul optrede (met ander woorde as akteurs) bewustelik of onbewustelik
rekening hou met die groter geheel, die omvattende kulturele raamwerk, die waardesi steem, waarbinne
die situasie bestaan.

In die bespreking tot dusver is daarop gewys dat waardes vir Thomas en Znaniecki primér
kultuurobjekte was; Faris en Mead het dit ook as persoonlikheidselemente erken; terwyl Becker se
konseptualisering van 'n waardesisteem as bestaande binne, asook verbonde met samelewings
bespreek is. Deur Sorokin se bydrae is waardes egter ook formeel erken as bestaande tegelyk in
kultuur, persoonlikheid en samelewing.

Hoewel Sorokinin die publikasie Society, Culture and Personality self nie’n presiese, formele
definisievan diebegrip “waarde” aanbied nie, kan daar op grond van sy standpunte en uitsprake wel
"n duidelike beeld verkry word van wat hy daarmee bedoel. Waardesis, in die eerste plek, ' n bepaalde
klas van betekenisse. ' n Betekenis moet verstaan word as’n ideein die menslike bewussyn wat die
biologiese attribute van ' n fenomeen te bowe gaan en dit sodoende belangrik maak vir die denke en

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



363

handeling van die draer daarvan (Sorokin 1948:40). Betekenisse word deur Sorokin onderskei as
kognitiewe betekenisse, betekenisvolle waardes (bv. ekonomiese waardes) en norme — wat weer
verwys na standaarde. Voorgenoemde konsepte (met ander woorde betekenisse, waardes en norme)
word egter deur Sorokin aswisselvorme gebruik (Sorokin 1948:47).

Aspirasies en begeerteswat essensieel persoonlikheidselementeis, word, tweedens, deur Sorokin
(1948:93) ook as waardes getipeer. Hy doen dieselfde met doelstellings, belangstellings of fokus,
asook die gemeenskaplike kenmerke van lede van ' n kultuurgroep/samelewing (Sorokin 1948:173).
L aastens onderskei hy tussen absol ute en rel atiewe waardes. Eersgenoemde word gelykgestel aan of
beskou asdeel van God : “ The ultimate nature of the valuesisanother term for what others call God”
(Sorokin 1948:255) en “... the central idea of God as the ultimate true reality and the absolute true
value” (Sorokin 1948:230).

Betekenisse/waardes/norme asideesis, volgens Sorokin (1948:11-16), immaterieel, ruimtel 0oos
entydloos enword deur die handelinge van mense geobjektiveer en gegksternaliseer. By dievasstelling
van waardes moet die handelinge van mense en die produkte van hulle interaksies bestudeer word.
Sorokin poog egter om meer as net die waardes van af sonderlike kultuurobjekte vaste stel, aangesien
hy daarop ingestel isom uiteindelik vir ' n samelewing een sentral e betekenis aan tewyswat dien as
die logiese fokuspunt van integrasie van alle kleiner betekenisse en ondergeskikte sisteme van
betekenisse. Op hierdie wyse identifiseer hy wat hy noem die drie groot idees van ' n samelewing,
naamlik die “ldeational”, “ldealistic” en “Sensate” — wat gesamentlik die waardestelsels van 'n
samel ewing tipeer en onderskei.

Betekenisse/waardes/normeisvir Sorokin (1948:70) van sentralebelang in diedefiniéringvan'n
kultuurgroep, aangesien dit aan die betrokke groep 'n onderskeibare identiteit verleen (Sorokin
1948:381). So gesien, isdie handhawing van die sentral e sisteem van betekeni sse/waardes/normedie
belangrikste voorwaarde vir die kontinuiteit van ' n groep.

In teenstelling met die algemene onderskeid tussen, aan die een kant, verwagtings ten opsigte
van die werking van natuurlike prosesse en, aan die ander kant, verwagtings wat gekoppel is aan
menslike strewesenideale, is Kluckhohn (1960:116-117) van mening dat daar onderskei behoort te
word tussen dit wat geglo word (die eksistensiéle), dit wat begeer word (begeerte) en dit wat begeer
behoort teword (wenslike). Dit wat wenslik (“desirable”) is, moet duidelik van dit wat begeer word
(“desired”), onderskei word, want waardes verteenwoordig nie net wat mense wil hé nie, maar ook
wat hulleglo of dink behoort begeer/nagestreef teword. Teen hierdie agtergrond definieer Kluckhohn
waardeas" ... aconception, explicit or implicit, distinctive of anindividual or characteristic of agroup,
of the desirable which influences the selection from available modes, means, and ends of action.”

Die komponente van bogenoemde definisie word deur Kluckhohn (1960:295-310) soos volg
verduidelik: Dit beklemtoon dieinterverhouding tussen kultuur, samelewingsi steem en persoonlikheid;
die driedeling van affektief, kognitief en konatief word onderskeidelik teruggevind in die begrippe
“desirable”, “conception” en “selection”, wat vir hom beteken dat al drie voorgenoemde modi by
waardes ter sprake is; terwyl die begrip “konsepsie” waardes as’n bewussyns- of denkkonstruksie
identifiseer. L aasgenoemde element onderskel waardes van sentimente, emosies, drange en behoeftes.
Waardes as konsepsies van die wenslike is funksioneel noodsaaklik vir die voorspelbaarheid van
handeling. L aasgenoemdeis noodsaaklik vir sowel die persoon se sekuriteit, asook vir samelewings-
en kulturele ordelikheid. Die konsep “wenslike” is’n produk van kultuur en manifesteer in dielewe
van’n samelewing, en wanneer dit deur dieindividu geinternaliseerd is, speel dit 'n beslissende rol
in sy/haar lewe. Waardes kompromitteer dus die draer se handelinge, maar kan nie gelykgestel word
aan motivering nie—waardes kanaliseer wel motivering (Kluckhohn 1960:400).

Kluckhohn (1960:403) gebruik die begrip “waarde-oriéntasie” vir 'n waardekonsepsie wat
algemeenis, wat georganiseerd isen’ n definitiewe eksistensiéle oordeel of proposisie bevat. Wanneer

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



364

ditindievormvan’n stelling geformuleer word, verteenwoordig dit dieindividu of groep sedefinisie/
filosofie van die betekenis van die lewe, waaronder ingesluit is 'n siening van die aard van die
universum, die verhouding van die menstot sowel die natuurlike as die bonatuurlike universum en
die verhouding van menstot mens. ' n Waarde-oriéntasieis dusvir Kluckhohn (1960:411-415) meer
omvattend as’ n waarde en hy identifiseer patrone of sisteme van waarde-oriéntasies. L aasgenoemde
verleen koherensie, geintegreerdheid en uniekheid aan kultuur.

Vir PJ. Coertze (1979:33) iswaardes die meesrigtinggewende element in’ n kultuur — hy maak
geen melding van waardes binne die konteks van die individu (persoonlikheid) of die
samelewingsisteem nie. Volgens hom is’ n waardesisteem een van vyftien universele aspektein’'n
kultuur. Hy (Coertze 1979:32) definieer waardes dan ook as’ n kultuuraspek wat verband hou met die
verstandelike prosesse van die mens en wat saamhang met sy/haar pogings om vir hom-/haarself 'n
gelukkige bestaan te verseker. Dit ontstaan deur samewoning, samewerking, samelyding en
samestryding; dit kom langsamerhand as ' n geykte sisteem tot stand.

Coertze (1979:34) onderskei tussen waarheids- en logiese waardes (logos), morele of etiese
waardes (ethos), skoonheids- of estetiese waardes (aesthesis), en nuttigheids- of pragmatiese waardes
(pragmatiek). Eersgenoemde hou verband met diefeitelike en logiese evaluering van verskynselsin
die werklikheid. Sodra’n mens begin evalueer, bou hy/sy, volgens Coertze (1979:34), aan 'n eie
waardesi steem.

Die bestaan van waarhei dswaardes hou verband met die kategorisering van verskynsel svolgens
'n feitelike en logiese evaluering; die rangordening van verskynsels en kategorieé ooreenkomstig
voorgenoemde evaluerings; die verbinding van statusse van verskynsels en kategorieg van
verskynsels ooreenkomstig die rangordening; en die aanwesigheid van gedragspatrone ten opsigte
van die kategorieé van verskynsels samehangend met die statusordening.

Morele of etiese waardes het betrekking op die evaluering van bewuste en gewilde gedrag, en
wel met betrekking tot die beoordeling van die goed of sleg, of die reg of verkeerd daarvan. Die
waarde-oordele wat in hierdie verband gevel word, gaan dus oor die wese en aard van die gedrag en
nie soseer oor die gedrag self nie. Coertze (1979:37) séwat ' n etnos asreg en goed beskou, enwat nie,
isnie’ningegewe norm nie, maar berus op die oordeel, insig en kennis van vroeére geslagte wat as
"n kultuurerfenis oorgedrais. Die etiese norm word dus geskraag deur die veronderstelde waarheid
daarvan.

Ten opsigte van estetiese of skoonheidswaardes onderskei Coertze (1979:38) tussen die
beoordeling van skoonhei dswaardes deur enersyds moderne en andersyds* primitiewe” kulture. Hy
beweer dat onder die geykte kultuuromstandighede wat kenmerkend is van sogenaamde primigene
kulture, 'n mensgroter kultuurgebondenheid, en dus’ n groter gestereotipeerdheid in estetiese uitinge
kry.

Nuttigheids- of pragmatiese waardes hou, met die oog op 'n gelukkige voortbestaan, verband
met die nuttigheidsevaluering van mense, dinge en die onsienlike. Dit is volgens hom (Coertze
1979:38) herlei uit sekere waarheidswaardes oor verskynsels wat in die praktiese lewe van mense
nuttig mag wees.

Samevattend tot dusver, kan waardes in die algemeen gekonseptualiseer word as:

e 'nkomponent van menslike handeling, wat in die kultuur van ' n ethos manifesteer;
e 'nkomponent van handeling wat binne die normatiewe dimensie van gedrag geleéis;

e 'nkonsepsie van die wenslike — wat gelyktydig neerslag vind in kultuur, die samelewing,
mense wat daardie kultuur dra, enin die persoonlikheid van individuelelede. Hierdeur isdit
vir 'n waardesi steem moontlik om strukturele kongruensie te bewerkstellig en funksionele
interafhanklikheid moontlik te maak;

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



365
e 'nkriteriumvir die seleksie van kulturele oriéntasies;

» die wetenskaplike opvatting oor etnisiteit as gegewenheid, gekoppel aan 'n homogene
bevolking met 'n afgebakende en onveranderlike kultuurpatroon — hoewel uiters
kontroversieel;

* ’'n norm binne samelewingsinstellings wat die wenslike oriéntasies, en die daarmee
saamgaande handeling vir bepaal de statusrolle spesifiseer;

e ’noriéntasie vir die individu ten opsigte van die kulturele kriteria en statusrolnorme wat
hom/haar kompromitteer om dit in rolgedrag te handhaaf; en

* ’'nelementin die oriéntasie van die individu ten opsigte van situasies.

Op grond van die bogenoemde proposisies kan die begrip waarde, vir die doeleindes van hierdie
artikel, gedefinieer word as*’ n konsepsie van diewenslike wat gelyktydig inidentiteit, moraliteit en
kultuur as kriterium vir die seleksie van oriéntasie bestaan; wat danksy die narratiewe
geingtitusionaliseer isin’ n samelewingsverband en deur dielede van hierdie verband geinternaliseer
is, en waardeur hierdie individue georiénteer word ten opsigte van wat geag word as die wenslike
handelinge”.

3. DIEAFRIKANER VAN DIE PRE-1994-KONTEK S
3.1 Dieontstaan van die Afrikaner

Skrywersis dikwels geneig om ' n enkele, drastiese kwantumsprong in verband met die ontstaan en
ontwikkeling van dieAfrikaner teidentifiseer. Giliomee (1999:14) suggereer byvoorbeeld dat die 1707-
uiting van Hendrik Biebouw, “1k ben een Africaander”, gesien moet word as die uitdrukking van’'n
identiteits- of bestaanskeuse. Vir Degenaar (1987:233), daarenteen, isdit foutief om die ontwikkeling
van Afrikanernasionalisme op die geskiedenis van die sewentiende-eeuse Afrikaner te projekteer.
Van Jaarsveld (1980:222), op sy beurt, isvan mening dat ' n nasional e volksbewussyn eersteen 1877
besig was om teontwaak —’ n mening wat deur Steyn (1980:135) gedeel word. Van Jaarsveld (1980:222)
noem die anneksasie van Transvaal en die Eerste VVryheidsoorlog “ el ektriese skokke” wat “ deur die
hart van alle Afrikaners gegaan het” en“’ n gedagtestelsel” laat ontstaan het “waarin die Afrikanervolk
as’'n geestelike eenheid sentraal gestel is”.

Volgens Giliomee (1999:13-20) is daar tydensdie Britse besetting, en veral nadie aankomsvan
dieBritse Setlaarsin 1820, sprake van ' n bewuswording van gemeenskaplike belange, wat verskillend
isvan die belange van diegene wat die gesag gevoer het, en daardeur van ' n eieidentiteit. Daar was
verder ook ' n gewaarwording dat hierdie eieidentiteit op velerlei terreine bedreig word; ' n begeerte
om hierdieidentiteit te handhaaf; en ' n gewaarwording dat dieidentiteit net deur beskikking oor eie
lot gehandhaaf kan word. Die selfbewussyn en strewe na selfbehoud het dus ontstaan en tot uiting
gekomin’n strewe naselfbeskikking.

Dieselfbeskikking wat in dietydperk vanaf 1838 tot 1910 bereik is, wasvolgens Van der Merwe
(1975:69) sowel onvolledig asvan korte duur. Brittanje, wat ' n magtige teenwoordigheid in die Kaap
gehandhaaf het, het van vroeg af juridiesen defacto alerlei beperkinge geplaas op die onafhanklikheid
van dieboererepubliekein die binneland. Dierepublieke moestoegewings aan Brittanje doen oor die
reéling van interne aangel eenthede wat nie versoenbaar was met selfbeskikking nie. Teen die einde
van die negentiende eeu is die droom van selfbeskikking, aldus Van der Merwe (1975:69), finaal en
onherroeplik verpletter. Daarmee saamis’ n nuwe bedreiging vir dieAfrikaner daargestel indievorm
van'n hernieude beleid van verengelsing deur dieowerheid en’n (vir dieAfrikaner) téliberale beleid
rakende rasse-aangel eenthede.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



366

Dieterm “Afrikaner” het voor en tydens die Tweede Vryheidsoorlog nog nie ' n genuanseerde
betekenisinhoud gehad nie, waarskynlik omdat dit afwisselend met die woord “Boer” gebruik is,
waarmee bedoel is’'n “Hollandsch sprekende kolonist van Zuid-Afrika, inzonderheid die van de
Transvaal en de Oranje-Vrystaat” (Van Dale, 1915 se Handwoordenboek der Nederlandsche Taal).
Die gebruik van die woord “Boer” tydens die Tweede Vryheidsoorlog, veral in koerantberigte, is
oorbekend. Die woord “Afrikaner” verskyn ook nog nie in die omvattende standaardwoordeboek
van die Nederlandse Taal (WNT) wat in 1895 gepubliseer isnie. Dit kom egter sedert 1915inVan Dale
voor, waar 'n Afrikaner gedefinieer word as: “in Zuid-Afrika geboren blanke van Europeeschen
oorsprong”. Vir Naudé en andere (1969:98) dui die woord “ Afrikaner”, in teenstelling met die breér
begrip “ Suid-Afrikaner”, op dié blanke bevolkingsdeel van Suid-Afrikawat afstammelingeisvan die
eerstekoloniste. Dit wil s&, Nederlanders uit Calvinistiese huise, asook die Hugenote, die Duitsersen
later veral die Skotte, wat met die Nederlanders ondertrou het — mense wie se taal hoofsaaklik uit
Nederlands ontwikkel het en wat die geestelike nal atenskap van Calvyn ashul eie aanvaar het. Indié
artikel word dieAfrikaner bondig gedefinieer as’ n blanke groep met ' n eie kultuur en identiteit.

Volgens Van der Merwe (1975:69) het die Afrikaner hom aan die einde van die tweede tydperk
(1838-1910) in’ nradikaal veranderende wéreld bevind. Selfbehoud deur selfbeskikking was’ nvergane
droom—dieAfrikaner moesin dieselfde gebied saam met ander volksgroepe | eef wat nie deelgenote
van sy besondere volksbelange was nie. Deur omstandighede is daar egter 'n nuwe wapen tot
selfbehoud in sy hande geplaas. Na uniewording was die Afrikaner binne die “demokraties’
georganiseerde politieke gemeenskap (omdat dit tot die blanke bevolking van die land beperk was)
diemeerderheid. Dié getalsoorwig het die Afrikaner binne bereik van die palitieke mag en selfbehoud
geplaas. 'n Nuwe potensiéle strewe is dus gebore: volkseenheid. Want slegs deur eendrag sou die
Afrikaner diemag kon kry.

Die oénskynlike aanvanklike eenheid in Afrikanergeledere met uniewording het egter teen
Desember 1912 begin verbrokkel met die breuk tussen Bothaen Hertzog. Van beskikking oor politieke
mag deur die Afrikaner ter wille van selfbehoud was daar nég voor nég onmiddellik na1912 sprake.

Dieregering van 1934 tot 1939 (en tot 1948) kan, volgens Van der Merwe (1975:72), niegesien
word as’ nAfrikanerregering nie omdat ' n betekenisvolle gedeelte van die Afrikaners hul self daarvan
gedistansieer het, terwyl die regering die grootste gedeelte van die Engelstalige bevolking omvat
het. Van Afrikanereenheid in die politiek was daar nie sprake nie.

VolgensVan der Merwe (1975:71) het ' n belangrike groep Afrikanersteen 1947 Smuts seregering
as 'n bedreiging vir hul selfbehoud gesien, enersyds omdat Smuts op hierdie tydstip deur 'n groot
groep Afrikaners met die Engelssprekendes en met die idee van die Britse Ryk geidentifiseer is, en
andersyds as gevolg van Smuts se “laat-maar-loop-beleid” ten opsigte van die “nie-blanke”. Die
Afrikaners se taal is in die stede en in die staatsdiens grootliks misken, sodat daar gevoel is dat
taalgelykheid vir Smuts seregering grootliks’ n dooie | etter was. Afrikaanswas besig om vinnig veld
te verloor teen die kultuurkragtiger Engels. Hierdie toedrag van sake is in 'n groot mate aan
owerheidsoptrede gewyt. Die Afrikaners het hulleself van alle kante bedreig gevoel.

Diebesef het geleidelik, aldus Van der Merwe (1975:72), by Afrikaners posgevat dat hul primére
volksbelang nie gehandhaaf sou word as hulle nie oor die politieke mag beskik om self daarvoor te
sorg nie. Voorts het hulle veral gedurende en nadie oorlogsjare die wrange vrugte van verdeel dheid
gepluk. Dieskrif was aan die muur, veral wat taalregte en die verhouding met die“ nie-blanke” betref.
Dit het aanleiding gegeetot ' n verkiesingsooreenkomsin 1947 tussen Malan en Havenga, wat gelei
het tot ' n verkiesingsoorwinning in 1948 vir die partye wat deur Afrikaners oorheersis. Hoewel die
Afrikaners se meerderheid in die Volksraad baie klein was (dit het berusop ' n minderheid van stemme
by die stembus), was Malan se kabinet van 1948 die eerste een wat ten volle uit Afrikaners bestaan
het (Van der Merwe 1975:72).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



367

Nadieverwesenliking van dierepublikeinseideaal in 1961, het Afrikanerpolitiek ' n nuwetydvak
betree. Konstitusioneleidealeisbereik. Die Afrikaner wasin’n sterk politieke posisie. Afrikaans as
taal het hoér erkenning geniet as ooit tevore en was stewig ingegrawe in openbareinstellings. Sedert
1961 het die NP (Nasionale Party) homself so sterk gevoel dat hy dit kon bekostig om die hand van
samewerking nanie-Afrikanersuit te steek (Van der Merwe 1975:72). Hierdie keer, andersasin 1910,
1924 of 1933, het die NP nie sy basiese karakter asAfrikaanse party op die spel geplaasnie. Asgevolg
van die NPse primér Afrikaanse karakter het hy egter tot en met 1980 min aktiewe steun van lede van
ander groepe ontvang.

Opsommenderwys meld Van der Merwe (1975:73) dat gesé kan word dat die Afrikaners uit hul
wordingsgeskiedenis besef het dat hul voortbestaan alleen verseker sal wees solank hulle politieke
beheer oor dieland behou. Volgens Van der Merwe was politieke beheer vir die Afrikaner tot en met
1994 afhanklik van volkseenheid.

Rasse-oorwegingsis’n volgende faktor wat 'n rol gespeel het by die ontstaan en ontwikkeling
van dieAfrikaner. Ofskoon dit, volgens Degenaar (1987:233), foutief isom die ontwikkeling van die
Afrikaner suiwer op die geskiedenisvan die sewentiende-eeuse Afrikaner te projekteer, isdit insgelyks
nie korrek om feite, gebeurtenisse en uitsprake van daardie tyd te ignoreer nie. In dié verband
beklemtoon Dal canton (1973:305-306), Rhoodie (1969:6-26) en Tatz (1962:1-3) byvoorbeel d dat dit by
dieaanvanklike vorming van die (Kaapse) Afrikaner nie gegaan het om dievestiging van ' n onafhanklike
politieke sisteem (lees kultuur) nie, maar oor die rassekwessie. Laasgenoemde was 'n komplekse
aangel eentheid in die agtiende-eeuse Kaap. Tog is Degenaar (1984a:52) van oordeel dat eenvandie
afgrensende kenmerke van die Afrikaners hul rasse-afkomsis. Hy verwoord dit soos volg: “These
cultural, ethnic and religious differences which coincided with social, political and economic
distinctions cameto be seenin die popular mind in dominantly racial terms, theracial factor being the
most visible and easily conceptualized index of group differentiation”.

Verskeie uitsprake bevestig dat die Afrikaner rasbewus was/is. Swart (1981:77) verklaar
byvoorbeeld onomwonde: “ Blankheid het beteken Afrikanerskap.” Jooste (1997:61 en 1997b:102) en
Marais (1980:166) bevestig dat dit vir dieAfrikaner te make het met biol ogiese herkoms en voorkoms,
asook onderlinge verwantskap. Dienooreenkomstig word verbastering en assimilasie (kultureel en
biologies) verwerp (Coertze 1983:52 en Marais 1980:124-130). Die onverkwiklike debat wat gehandel
het oor die vraag of die sogenaamde kleurlinge deel isvan die Afrikaner of nie, getuig van die erns
waarmee dierassekwessi e deur dieAfrikaner bejeénis(vgl. Coertze 1982:138, Botha1938:1 en Sparks
1990:424).

Uit dievoorafgaandeinligting kan, eerstens, afgelei word dat verteenwoordigersvan verskillende
volkeuit Europassamgevoegisen dat dieAfrikaners, met hul elekultuur enidentiteit, hieruit ontwikkel
het. Dierol van lokaliteit (die suidpunt van Afrika), asook 'n bepaal de historiese konteks was van
besondere belang en het ' n belangrike bydrae tot die etnogenese van die Afrikaner gel ewer. Tweedens
moet ook genoem word dat daar nie onvoorwaardelik aanvaar kanword dat hoére kulturel e oorwegings,
wat taal ingdluit, die uitsluitlike of oorheersende faktor ten opsigte van die etnogenese van die Afrikaner
was hie. Die neiging om “ons” van “hulle” te onderskel op grond van negati ewe rasse-oorwegings,
is’nfaktor wat vanaf die begin aanwesig was en dit het ' n beletsel gelaat op die waardes, kultuur en
identiteit van dieAfrikaner.

Hoewel dit niemoontlik isom die Afrikaner se geboorte aan’ n enkele moment of gebeurteniste
koppel nie, onderskel skrywerswel verskillende faktore wat van deurslaggewende betekenisin hierdie
verband was. Die besondere betekeniswat godsdienstige oortuigings gespeel het by die grondleggers
van dieAfrikanervolk, word naalewaarskynlikheid gereken asdie belangrikste faktor. Die Nederlandse
aankomelinge aan die suidpunt van Afrika het in 1652 hulle eie godsdienstige dogma, naamlik die
Heidelbergse Kategismus, die Nederlandse Gel oofsbelydenis en die Dordtse L eerreéls — bekend as

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



368

die Drie Formuliere van Enigheid, ssamgebring om as kompasvir hulle denke en handelingein hulle
nuutgevonde vaderland te dien.

3.2 Waardekeusesvan dieAfrikaner binnedie pre-1994-konteks

Volgensskrywerssoos DeKlerk (1979:115), Marais(1980:12) en Treurnicht (1975:66-76) verteenwoordig
die Christelik-nasionale lewens- en wéreldbeskouing die essensie van die pre-1994-Afrikaner se
oriénteringspunt; dit is sy/haar moedergedagte, die sentral e saambindende motief en historiese lyn.
Dit beteken dus dat die Afrikaner die nasionale strewe, in al sy fasette, onder leiding en bestraling
van die Christelike gestel het. Alle waarde-oriéntasies en waardes van die Afrikaner se ontstaan en
voortbestaan is in hierdie meesterwaarde gebed. Binne hierdie meesterwaarde is apartheid ook
veranker. Apartheid was die onafwendbare resultaat van die drang van die Afrikanersom in beheer te
bly en om’ n eietoekomste skep en te verseker. Apartheid het dus nie net ' n ideol ogiese staatsbestel
daargestel nie, maar dit het ook die Afrikaner se maatskaplike, sosiale en kulturele lewe georden.
Slabbert (1999:15) s2in hierdie verband: “ Apartheid het jou vertel wat die doel van die geskiedenisis,
wat jou plek en rol daarinis en dat jy persoonlik niks daaraan kan doen nie. Maar diegene wat aan
bewind was (dieAfrikaner), het toevallig al dievoordelegeniet en dit washulle historieseplig’ omal
die ander uitgeslote groepe tot ‘ volwassenheid en kundigheid’ telei”.

Gedurende hierdietydperk was die Afrikaner se waardes en waarde-oriéntering duidelik omskryf
en maklik identifiseerbaar. Dit het grondliggend uit die volgende dimensies bestaan:

e Dieprimordialefaktor wasbelangrik: DieAfrikaner het, soos genoem, ' n goddelike roeping
gehad (Strydom 1982:59) en sy bestaan was Christelik-prinsipieel regverdigbaar (Swart
1981:77, Treurnicht 1975:46-55 en VVan den Berg 1983:17-27).

e ’'n Eie grondgebied was vanaf volksplanting deur die Afrikaner as van groot belang geag
(Jooste 1997a:63 en 1997h:109, Pont 1991:48 en Raath 1991:55-62).

* Tesamemet diedrang na’n eie grondgebied, het die Afrikaner ook oor eeue heen’nintense
drang na selfregering en selfbeskikking gehad (Liebenberg 2000:82 en Thornberry 1989:881-
839).

e Afrikanerkultuur, vera dieAfrikaansetaal (Cattell 2001:14-15) en’ n eiegeskiedenis(Giliomee
2004:179 en Van Wyk 1994:300-308) is besonder hoog geag.

4. DIE WAARDEKEUSES VAN BINNE DIE AFRIKANER VAN DIE POST-1994-
KONTEKS

Die herstrukturering en transformasie van die breér Suid-Afrikaanse samelewing, plus die
onafwendbare een-en-twintigste-eeuse kragte van globalisering en postmodernisme, het inderdaad
die eravan nihilisme vir die Afrikaner laat aanbreek en sy meesterwaarde onder druk geplaas. De
Klerk (1979:115) seopmerking: “ Asdie Christelike verwerp, verwater of verdring word, bedreig dit die
kern van die Afrikaner se lewensopvatting” is bewaarheid. Die impak van die disintegrasie van die
Afrikaner se meesterwaardeisoral duidelik sigbaar.

Ook gevestigde Afrikanerkultuurorganisasiesisbesigom’n drastiesedaling in ledetal te ervaar.
Die Afrikanerbond se ledetal het byvoorbeeld vanaf 19 709 in 1991 tot minder as 4 000 in 2006
gekrimp; die Rapportryers het van 14 000 lede in 1988 tot slegs 1 600 lede in 2006 gedaal; en die
Voortrekkershet van 55 000 in 1988 tot nagenoeg 15 000 ledein 2006 verminder (persoonlike mededeling
van dr Kobus Mostert, voormalige Hoof-Uitvoerende Beampte van die Afrikanerbond, op 6 Julie
2006 in Johannesburg).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



369

Gegee die disintegrering van die Afrikaner se meesterwaarde ontstaan die vraag of Afrikaners
tans 'n ander dominante waardesisteem deel. Afrikanerakademici soos A. Venter (“Nasionale
identiteitsvraagstukkein postapartheid Suid-Afrika’ 1999:37-38) en D. Geldenhuys(Die Virye Afrikaan
29 Oktober 2004:4) is van mening dat dit wel die geval is. Volgens hulle is die Afrikaner se totale
lewens- en wéreldbeskouing tans gebaseer op Westerse beskawingsnorme. Met ander woorde die
Westerse beskawing het as meesterwaarde navore getree. Beide beroep hullein hul argumentasie op
Huntington (1996) se The clash of civilisations and the remaking of world order. Volgens Huntington
(1996:43) is’ n beskawing die hoogste kulturel e klassifikasie van mense —beskawing isduskultuur in
hoofl etters.

Bogenoemde standpuntinname bevredig nie heeltemal nie en laat vrae ontstaan soos: “Was die
Afrikaner niein elk geval nog altyd deel van die Westerse beskawing nie? Hoe gemaak met diefeit dat
Suid-Afrika deel van Afrika is en dat die regering tans konstruktief besig is met 'n proses van
nasiebou waarin die Afrikatema sentraal staan?’

Hoewel Sorokin (1948:70) van mening isdat dierigting wat verandering van ' n waardesi steem
kaninslaan beperk is, sien die situasie wat die Afrikaner betref egter andersdaar uit. Indiegeval van
dieAfrikaner het daar nie’ n enkele nuwe of alternatiewe meesterwaardesisteem navore getreenie.
Naanaogievan Lyotard (1984:18-24) sesieningeisdaar eerder sprakevan’nvelerlel van versplinterde
waardesisteme. Hierdie versplinterde waardes steme skep, vol gens skrywers soos Gouws (2005:7) en
Marais(1980:12), polarisasie en’ n gepaardgaandeidentiteitskrisisvir die Afrikaner. Ditisin hierdie
polarisasie, en die gebrek aan’ n meester waardesisteem waarin die Afrikaner se oorlewingskrisis|é.

Uit die bespreking tot dusver is dit duidelik dat die Afrikaner na 1994 sy sentrale, dominante
meesterwaarde verloor het. Dit bied die uitdaging vir diegene wat Afrikaners wil weesom 'n nuwe,
gemeenskaplike, interneidentifisering van waardeste bewerkstellig wat kan bydratot ' n nuwe eksterne
toeskrywing van Afrikanerwees. Daar bestaan egter twyfel of die meesterwaarde met 'n ander
meesterwaarde vervang isof besigisom vervang teword. Uit literatuur wat hier aangebiedis, blyk dit
dat daar eerder sprakeisvan etlike kleiner versplinterde waarde-oriéntasies.

5. SLOT

Die oorhoof se gevol gtrekking ten opsigte van die bevindinge van hierdie artikel, isdat daar nie meer
iets soos’ n gedeel de, dominante waarde-oordeel of ' ntipiese Afrikanerkultuur, -identiteit of -narratief
bestaan nie. Die Afrikaner se waardesisteem en gevestigde kultuurgewoontes en -gebruikeis besig
om te verander en te erodeer. Dit blyk duidelik uit die voorgaande dat beroepe op ou tradisies en
onkritiese toewyding aan die sogenaamde Afrikanersaak eenvoudig nie meer geld nie. Dié toedrag
van sake is deels die gevolg van toenemende traak-my-nieagtigheid, maar ook vanweé
onbetrokkenheid by eie kultuuraktiwiteite. Dit beteken, kortom, dat die Afrikaner seidentiteit, kultuur,
waardes en narratiewe soos dit tradisioneel geken, bewaar en in stand gehou is, reeds onherroeplik
verander het. Waarmee dit vervang is'word, is op hierdie stadium nog nie presies duidelik nie, want
die prosesis steeds aan die gang en benodig verdere navorsing in die toekoms. Tendense wat wel in
hierdie verband voorkom en waarna verwys kan word, is die volgende:

» Afrikaneridentiteit openbaar teenswoordig 'n sterk dialektiese teenstrydigheid —'n mens
sou kon praat van 'n idealistiese teenoor 'n realistiese hoedanigheid, terwyl sintese die
element iswat dikwels ontbreek. Nadie ideaal gesprokeisAfrikaans, kultuur, waardes en
identiteit byvoorbeeld vir Afrikaners nog belangrik. In die praktyk, egter, doen Afrikaners
baie min om hulle kultuur en identiteit te bevorder of te verskans, of om eie, realistiese
kulturele verwagtingsteformuleer. ' n Belangrikerede vir hierdie gebrekkige betrokkenheid
onder Afrikanersis die ongeloofwaardige en dikwels lomp en onbehol pe leierskap binne

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



370

Afrikanergeledere. Afrikanersistoenemend aangewese op kunstenaars soos Steve Hofmeyr,
Koos Kombuis en Bok van Blerk as rolmodelle, meningvormers en vertolkers van die
Afrikanergeskiedenis.

* Afrikanersbesef en erken toenemend dat hulle nie’ n homogene groepis (of ooit was) nie—
“onsis nie amal so nie”! Hoewel 'n onderliggende groepsgevoel en lotsverbondenheid
steedsaanwesigis, isdaar egter nie sprake van sterk etniese mobilisasie nie. Die gebrekkige
leierskap waarnahierbo verwysis, isook in hierdie geval ter sprake.’'nAnder redeisdiefeit
dat wit en bruin mense in die algemeen in dieselfde kamp is. Hulle deel dieselfde
bekommernisse en frustrasies rakende misdaad, regstellende aksie, werksgel eenthede en
die dalende standaarde van byvoorbeeld die onderwys en dienslewering deur plaaslike
munisipaliteite. Anders gestel: dieAfrikaner kan niesédat “ons’ alleen deur hierdiefaktore
geraak word en daarom moet “ons’ saamstaan nie.

» DieAfrikanersse prioritisering van hul waardes het drasties verander. Ekonomiese welvaart
en materiéle sukses, en niemeer ' n Christelik-nasional e lewens en -wéreldbeskouing nie, is
die oorheersende prioriteit. Daar kan in hierdie verband gepraat word van 'n tipiese
verbruikerskultuur, met ' n gepaardgaande mentaliteit en individuel e ingesteldheid (elkeen
vir homself) wat aangehang word.

» Ditisvankritieke belang vir Afrikaners om hul narratiewein die postapartheid Suid-Afrika
te herinterpreteer en te hervertel —sodat hulle nie net nuwe perspektief oor hulleself verkry
nie, maar ook van mede-Suid-Afrikaners.

Asgevolg van apartheid ervaar baie Afrikanerstot ' n groot mate hul geskiedenis, verlede en herkoms
as gekontamineer. Dit het meegebring dat Afrikaners op hierdie stadium nie bereid isom hul etniese
gevoelens sterk in die openbaar uit te spreek nie. Afrikaners probeer om so ver as moontlik polities
korrek op tetree. Asgevolg hiervanis’ n nuwe, positiewe, moreel regverdigbare etniese toewyding,
wat bestand isteen die verleentheid van apartheid én dieinternasionaletrefkrag van die postapartheid
Suid-Afrika se reénboognasie-ideologie, nog nie deeglik binne Afrikanergel edere geformuleer nie.
Aan die ander kant kom dit egter ook voor asof die meerderheid Afrikaners nie bereid is om die
akkulturasie- en transformasie-uitdagingswaarmee hullein ' n postapartheid Suid-Afrikagekonfronteer
word, te aanvaar nie. Na watter kant daar dus ook a geredeneer word, die slotsom bly dieselfde:
Afrikaners het passief geraak.

DieAfrikanerjeug wek dieindruk van ambivalensie. Aan die een kant word dit wat tradisioneel
met tipiese Afrikanerwaardes, -merkers, -kultuur en -identiteit geassosieer is, grootliksverwerp. Aan
dieander kant is daar ongetwyfeld ' n proses van herdefiniéring en herontdekking van Afrikanerskap,
met nuwe inhoude en betekenisse wat daaraan verleen word, aan die gang. Hierdie verskynsel, asook
die prosesse van representering, reproduksie en weerstand wat daarmee verband hou, behoef
indringende antropol ogiese navorsing.

In 1954 skryf GD. Scholtz: “ (D)ietoekomsvan haas geen ander volk [word] op die oomblik op so
"nernstigewysebedreig ... asjuisdiévan dieAfrikaansevolk nie” (1954:170). Alberts (1956) verwys
inhierdieverband nadie verlammende vreesby dieAfrikaner vir onder andere dietoekoms (1956:24),
asook dat die Afrikaner sy/haar sin vir sedelike waardes verloor het en besig isom kerklooste word
(1956:93). Hierdie aanhalingsismeer asvyf dekades gelede geskryf. Dit is, enersyds, nogal ontstellend
om uit die bevindinge van hierdie artikel tot soortgelyke gevolgtrekkings te kom: Teenswoordige
Afrikaners ervaar steeds 'n bestaanskrisis. Hulle voel hul toekoms bedreigd en worstel met 'n
afwagtende vrees wat hulle letterlik lam en passief laat of laat emigreer. Andersyds dwing dit die
vraag navore: “Het hierdieartikel enige nuweinsigte, begrip en kennisoor dieAfrikaner gegenereer?’

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



371

Antropoloé gaan gewoonlik van die veronderstelling uit dat kulturele, sosiale en historiese
verskynsels verstaan en geinterpreteer moet word ooreenkomstig die totale “Lebensraum”.
Intellektuel e, metateoreti ese en ontol ogiese kondisies (aannames) verteenwoordig belangrike aspekte
hiervan, want dit beinvlioed menslike gedrag en denke, asook die manier waarop mense hulself in’n
voortdurend veranderende wéreld (her)definieer en (her)identifiseer.

Die postmoderne wéreld word gekenmerk deur openheid, positiewe verdraagsaamheid en
akkommodering van verskeidenheid — wat alles bygedra het tot die skepping van die sogenaamde
“global village”. Omin hierdie“ dorp” rond te beweeg, isnie bedreigend, vreemd of onpatriotiesnie.
Die postmoderne mens gaan meer speels om met die lewe en waag makliker kanse om met nuwe of
ander kultuurgebruike, opvattings en idees te eksperimenteer, want vir hom/haar bestaan daar nie
meer 'n enkele waarde, waarheid of absolutisme nie. Meesternarratiewe word eenvoudig
gedekonstrueer, wat dit makliker maak om gevestigde tradisies, beskouings, of selfsiets soosom te
emigreer, asverkeerd of negatief teen te staan. Die wete dat niksewigdurend isnie, bring mee dat die
onsekerhede wat gewoonlik met die prysgawe van gevestigde waardes, tradisies en omstandighede
geassosi eer word, minder bedreigend of traumatieservaar word. Dievloeibaarheid, gefragmenteerdheid
en intersubjektiwiteit van die postmoderne wéreld het ook gestalte gegee aan die opvatting van geen
vaste, essensiéle of permanente grense en identiteite nie.

Dit isin die konteks van die postmoderne “global village” waarin Afrikaners hulle bevind en
keusesrakende hul waarde-oordele, kultuur, identiteit en narratiewe moet uitoefen. Uit hierdie artikel
blyk dit dat die meeste Afrikanerswaarskynlik besigisom, ofskoon dit met worsteling en onsekerhede
gepaardgaan, ' n balanste vind tussen dit wat wasen dit wat is. Dit geld vir elkevlak van hul lewens:
waardes, kultuur, die sosiale, ten opsigte van godsdiens, sport en ontspanning, ensovoorts.

6. BIBLIOGRAFIE

Alberts, A. 1956. Die Afrikaanse wéreldbeskouing. Kaapstad: Balkema.

Aucamp, H.C.L. 1994. Pluk die dag. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers Beperk.

Bach, J.C. 1975. Truth, Value and Justification. Avebury: Aldershot.

Banton, M.I. 1994. Modelling ethnic and national relations. Ethnic and Racial Articles 17(1):1-19.

Barth, F. 1969. Ethnic Groups and Boundaries. The social organization of cultural difference. London: Allen &
Unwin.

Becker, H. 1950. Through valuesto social interpretation. Essayson Social Contexts, Action, Typesand Prospects.
Durham, North Carolina. Duke University Press.

Benedict, R. 1952. Patterns of Culture. London. Bukler & Tanner (Ltd.).

Botha, D.P. 1938. Opkoms van die Derde Sand. Johannesburg: Perskor.

Burr, V. 1995. Anintroduction to social constructionism. London: Routledge.

Cattell, K. 2001. Tuiskoms en Vertrek: Die soeke naAfrikaneridentiteit. Silet 13(1):11-19.

Coertze, PJ. 1979. Waardes as 'n Besondere Aspek van die Kultuur van Volke. Suid-Afrikaanse Tydskrif vir
Etnologie 2(1):24-43.

Coertze, PJ. 1982. Assimilasie, Integrasieen Amalgamasie. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 33(2):138-152.

Coertze, PJ. 1983. Die Afrikanervolk en die kleurlinge. Pretoria: Van Schaik.

Collins, J. 1989. Uncommon Cultures: Popular Culture and Postmodernism. New York: Routledge.

Collier, M.J. 1998. Research cultural identity. In: Tanno en Gonzalez (eds). Reconciling interpretive and post-
colonial perspective. London: Sage Publications.

Dalcanton, C. 1973. The Africaner of South Africa: A case study of identity formation and change. Ph.D.-
dissertation. Pittsburgh: University of Pittsburgh.

Darrel, A.P. 2001. Cultural and Spiritual Values of Biodiversity. Oxford: Oxford University Press.

Degenaar, J.J. 1984. Waardes binne die taal spel van diefilosofie. RGN Seminaar oor Waardes. Op 18 November
1984 te Pretoria.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



372

Degenaar, J.J. 1987. Afrikanernasionalisme. In Esterhuyse, W., Degenaar, J.J. en Olivier, N. 1987:231-260.
Kaapstad: IDASA Occasional Paper.

DeKlerk, W.A. 1979. Tyd van Vernuwing. Opstelle oor tyd en samelewing. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers.

Despres, L.A. 1975. Toward a Theory of Ethnic Phenomena. In: Despres, L.A. (ed.) Ethnicity and Resource
Competition in Plural Societies. Den Haag: Mouton & Co.

Dominquez, V.R. 1994. A Taste for “the other”. Intellectual Complicity in racializing practices. Current
Anthropology 35(4):333-348.

Dreyer, PS. 1975. Die wysbegeerte van die Grieke. Kaapstad: HAUM.

Erasmus, PA. 2003. Antropologiese spel met identiteite: Selfrefleksie op die Afrikaner. Professorale intreerede.
Universiteit van die Vrystaat, Departement Antropologie: Bloemfontein.

Faris, E. 1937. The Nature of Humans. Essaysin Social Psychology. New York: McGraw-Hill Book Co.

Freedman, R. & Combs, L.A. 1996. Handbook of multicultural counselling. California: Sage, Thousands Oaks.

Frow, J. 1995. Cultural Articlesand Cultural Value. Oxford: Clarendon Press.

Geertz, C. 1964. |deology as a Cultural System. Adapter, David (ed.) In: Ideology and Discontent. New York:
Free Press.

Geldenhuys, D. 2004. Nasiebou as deel van transformasie. Die Vrye Afrikaan. 29 Oktober 2004:14.

Giliomee, H. 1999. Eeuwendings en bestaanskeuses vir wit Afrikaner-inboorlinge. Aambeeld 27(1):13-20.

Giliomee, H. 2004. Die Afrikaners: 'n Biografie. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers.

Gouws, A. 2005. Afrikaneridentiteit is wat ons doen. Die Burger. 24 Mei 2005:7.

Huntington, S.P. 1996. The clash of civilisations and the remaking of world order. New York: Simon & Schuster.

Jooste, C.J. 1997a. Volksidentiteit. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 28(3):60-70.

Jooste, C.J. 1997h. Volksidentiteit, volkseenheid en pluralisme. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 28(4):102-
116.

Joubert, D.D. 1984. Sosiol ogiese oorwegings by die artikel van waardes. Referaat. RGN Seminaar oor Waardes.
Op 18 November 1984 te Pretoria.

Kluckhohn, C. 1960. Vaues and Value-Orientations in the theory of action. In: Parsons & Shils (eds). Toward a
General Theory of Action. Harvard Cambridge: University Press.

Kroeber, A.L. & Kluckhohn, C. 1952. Culture: A critical review of concepts and definitions. New York: Vintage
Books.

Liebenberg, J.S. 2000. Afrikanerselfbeskikking: Strategiese Opsies. 'n Ongepubliseerde Doktorale Proefskrif.
RandseAfrikaanse Universiteit: Gauteng.

Lyotard, J.F. 1984. The post-modern condition: A report on knowledge. Translation from the French by Geoff
Bennington and Brain Mussumi. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Marais, H.C. 1980. DieAfrikaner tussen 1948-1990: ' n Kritiese oorsig. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede Julie
— Desember 1980 42(3):12.

Mead, GH. 1946. Mind, Self and Society. (Ed. with intro. by Morris, C.W.). Chicago, lllinois: The University of
Chicago Press.

Monnig, H.O. 1980. Groepsidenteit en groepswrywing: Enkelewaarneminge oor ras, rassisme, volk en etnisiteit,
nasie en nasionalisme. Johannesburg: Perskor Uitgewers.

Naudé, S.M., Oberholzer, C.K. & Thom, H.B. (reds.) 1969. Die waardes van die Afrikaner. Referate gelewer by
die Jaarvergadering van die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kunsin Junie 1968 in Bloemfontein.
Pretoria: Nasionale Boekhandel Bpk.

Parsons, T. 1951. The Social System. Glencoe, Illinois: The Free Press.

Pont, A.D. 1991. Afrikanerdenke oor homself en sy bestemming. Tydskrif vir Rasse-Aangeleenthede 42(3 &
4):42-54.

Raath, A.W.G. 1991. Waarom 'n Afrikanerstaat? Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 42(3 & 4):52-62.

Rhoodie, N.J. 1969. Apartheid and racial partnership in Southern Africa. Pretoria: Academica.

Roodt, D. 2005. OmruiminAfrikateleef. http://mww.praag.org/meningings17072005.html.2005/07/14. Nagevors
op 14 Julie 2006:1-13.

Scholtz, GD. 1954. Het die Afrikaanse volk ' n toekoms? Johannesburg: Voortrekkerpers.

Sharp, J.S. 1988. Ethnic group and nation: The apartheid visionin South Africa. In: Boonzaier, E. & Sharp J. (eds).
South African Keywords. The uses and abuses of political concepts. Cape Town: David Philip.

Slabbert, F. Van Zyl. 1999. Afrikaner Afrikaan: Anekdotes en Analise. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



373

Sorokin, PA. 1948. Society, cultureand personality — Their structureand dynamics. Ageneral systemof sociology.
New York: Harper and Brothers Publishers.

Sparks, A.H. 1990. The Mind of South Africa. London: Heinemann.

Steyn, J.C. 1980. Tuiste in eie taal. Kaapstad: Tafelberg.

Strydom, L.S. 1982. DieAfrikaner en sy kultuur: ' n Volkekundige verkenning. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede
33(2):40-62.

Swart, M. 1981. Die Afrikaner en sy identiteit. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 32(4):72-85.

Tatz, C.M. 1962. Shadow and substancein South Africa. A Sudy in land and franchise policies effecting Africans
1910-1960. Pietermaritzburg: University of Natal Press.

Thomas, W.I. & Znaniecki, R. 1927. The Polish Peasant in Europe and America. Volumes| & 11. New York: Alfred
Knopf.

Thornberry, P. 1989. Self-determination, minorities, human rights: a review of international instruments.
International and comparative law. Quarterly. Volume 38.

Thornton, R. 1990. Recent trends in the theory of culture. In: Mouton, J. & Joubert, D. (eds). Knowledge and
method in the human sciences. Pretoria: Human Sciences Research Council.

Timmerman, C. 2000. Muslim women and nationalism. The power of theimage. Current Sociology 48(4):15-27.

Treurnicht, A.P. 1975. Credo van ' n Afrikaner. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers.

Tylor E. B. 1903. Primitive culture: Researchesinto the devel opment of mythol ogy, philosophy, religion, language,
art and custom. Second Print. London: Murray.

Van Dale. 1915. Van Dale’s Handwoordenboek der Nederlandsche Taal. Martinus Nijhoff: ‘s-Gravenhage.

Vanden Berg, C.L. 1983. Selfbeskikking indielig van die Bybel. Tydskrif vir Rasse-Aangel eenthede 34(1):17-27.

Van der Merwe, C.J. 1975. Die Afrikaner in die politieke magstruktuur. In: Van der Merwe, H.W. Identiteit en
verandering. Sewe Opstelle vir die Afrikaner vandag. Kaapstad: Nasionale Boekdrukkery Bpk.

Van Jaarsveld, F.A. 1980. Die ontstaan van Afrikanernasionalisme 100 jaar gelede. Tydskrif vir Geesteswetenskappe
20(3):220-231.

Van Wyk, J. 1994. Identity and differences. Some nineteenth and early twentieth century South African texts.
Tydskrif vir Literatuurwetenskap 10(3 & 4):300-314.

Venter, A. 1999. Nasional eidentiteitsvraagstukkein postapartheid Suid-Afrika. Tydskrif vir Geesteswetenskappe
39(1):22-38.

Vosloo, T. 2005. Afrikaners kort visie en leierskap. Die Burger. 28 Januarie 2005:12.

Webster, D. 1991. Abafazi Bathonga Bafikhakla: Ethnicity and gender in KwaZulu border community. 1991:243-
271,

Znaniecki, R. 1952. Culture Sciences: Their Origin and Development. Urbana, Illinois: University of Illinois
Press.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008



