
267

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Digterlike gesprekke met Van Wyk Louw
Poetic dialogues with Van Wyk Louw

LOUISE VILJOEN

Departement Afrikaans en Nederlands, Universiteit van Stellenbosch
lv@sun.ac.za

ABSTRACT
Poetic dialogues with Van Wyk Louw
The importance of a writer in a literary field can be deduced from a diachronic perspective
which is determined by his or her presence in literary histories and from a synchronic perspective
which can be deduced by the distribution of a writer’s work, its continued presence in academic
teaching, research, publications, meetings, the media and general publications as well as its
productive existence in interviews, manifestoes, statements about poetics, translations, re-
workings, instances of intertextuality and citation. This article explores the status of the poet
N.P. van Wyk Louw with reference to the way in which his work is a continued presence in the
work of Afrikaans poets through intertextuality and citation. The article makes use of a specific
definition of intertextuality, but also adapts Lefevere’s concept of re-writing (which normally
refers to translation, the editing of texts and the production of anthologies, literary histories,
reference works on literature, interpretative studies and literary criticism) to refer to poets’
rewriting of the texts by a predecessor like Louw as a form of literary criticism. The reason for
this is the somewhat provocative view proposed by Louw himself that a poet carries out a form of
literary criticism in producing his own work. In this investigation into rewritings of Louw’s work

Louise Viljoen

LOUISE VILJOEN is professor in die Departement
van Afrikaans en Nederlands by die Universiteit
van Stellenbosch. Sy het in 1988 aan die Universiteit
van Stellenbosch gepromoveer oor die poësie van
Breytenbach. Sy was saam met Ronel Foster die
samesteller van ’n bloemlesing Afrikaanse poësie,
getitel Poskaarte. Beelde van die Afrikaanse poësie
sedert 1960 (1997). Haar navorsingsveld is die
Afrikaanse letterkunde en die Literêre Teorie met
’n spesifieke fokus op postkolonialisme, gender,
identiteit en (outo-)biografiese skrywing. Hiernaas
tree sy op as redaksielid vir verskillende literêre
tydskrifte, resensent, keurder vir uitgewers en
beoordelaar van literêre pryse.

LOUISE VILJOEN is professor in the Department
of Afrikaans and Dutch at the University of
Stellenbosch. She was awarded a doctorate at the
University of Stellenbosch for a thesis on the poetry
of Breyten Breytenbach in 1988. Together with
Ronel Foster she compiled an anthology of
Afrikaans poetry written after 1960, Poskaarte.
Beelde van die Afrikaanse poësie sedert 1960 (1997).
Her field of research is Afrikaans literature and
Literary Theory with a special focus on postcolo-
nialism, gender, identity and (auto-)biographical
writing. Apart from this she serves as editorial
associate for several academic journals and acts as
reviewer, reader for publishers and adjudicator of
literary prizes.



268

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

by other Afrikaans poets more than a hundred poems were discovered which conduct intertextual
dialogues with poems by Louw. The article identifies and discusses a wide range of rewritings:
critical re-writings, citations, parodies, stimuli, homages, evaluations, commentaries and poetic
biographies. It is concluded that Louw’s poetry elicited reaction from a wide spectrum of poets
and that his work is evoked in both high and popular forms of poetry. It seems as if Louw’s poetry
functions as a yardstick for some of the most important poets in Afrikaans (Breytenbach, Cussons,
Stockenström, Krog). These poets measure themselves against his work, they articulate their
own views in opposition to the example set by his work and sometimes distance themselves from
him to find their own (poetic) identity. It is therefore evident that while the poets who rewrite
Louw’s work honour him by their response, they also contradict him, differ from him, reproach
him and negotiate with him. It is also noted that writers who operate in the domain of popular
culture like Koos Kombuis as well as rock-singers like the band Fokofpolisiekar and the singer
Jan Blohm rewrite his work. The article finally comes to the conclusion that Louw is still a very
strong presence in that part of the Afrikaans literary field represented by poet-rewriters. Although
this is not the main aim of the article, a final paragraph speculates about the reasons why Louw
is still remembered by poet-rewriters. It is proposed that some of the reasons may be found in the
way in which Louw’s work is embedded in the canon of Afrikaans literature and the cultural
memory of Afrikaans poets as well as in the position of the language Afrikaans and Afrikaans
literature within the political, cultural and economical fields of South African society. It is also
proposed that the importance of his work as a predecessor for succeeding poets has something
to do with the nature of his poetry. The examples discussed in the article point to the fact that it
is the poems which feature an indeterminacy of meaning as well as a confronting self-assuredness
which invite, even compel, his successors to react by rewriting his work.

KEY CONCEPTS: Literary status, literary field, intertextuality, rewriting.

TREFWOORDE: Literêre status, literêre veld, intertekstualiteit, herskrywing.

OPSOMMING
Die belangrikheid van ’n skrywer binne ’n bepaalde literêre veld kan afgelees word uit ’n diachroniese
beeld wat bepaal word deur sy of haar verteenwoordiging in literatuurgeskiedenisse en ’n
sinchroniese beeld wat afgelei kan word uit die distribusie van ’n skrywer se werk, die aktuele
bestaan daarvan in akademiese onderrig, navorsing, publikasies, akademiese byeenkomste, die
media en algemene publikasies sowel as die produktiewe bestaan daarvan in onderhoude en
manifeste, poëtikale uitsprake, vertalings, verwerkings, intertekstualiteit en sitering. In hierdie
artikel word daar ondersoek ingestel na die status van die digter N.P. van Wyk Louw aan die hand
van die wyse waarop sy werk ’n voortgesette bestaan het deur intertekstualiteit en sitering in die
werk van ander Afrikaanse digters. Naas ’n bepaalde opvatting van die begrip intertekstualiteit
word daar gebruik gemaak van Lefevere se begrip herskrywing. Laasgenoemde word aangepas om
te verwys na dié gedigte waarin digters ’n intertekstuele gesprek aanknoop met ’n voorganger
soos Louw as ’n vorm van herskrywing wat verwant is aan literêre kritiek. Die ondersoek het byna
’n honderdtal gedigte deur ander Afrikaanse digters opgelewer waarin hulle gesprek voer met
voorbeelde uit Louw se poësie. In die proses is verskillende soorte herskrywings of gesprekke
geïdentifiseer wat geïllustreer word deur die bespreking van voorbeelde: kritiese herskrywings,
siterings, parodieë, prikkels, huldigings, takserings, kommentare en versbiografieë. Die artikel kom
tot die konklusie dat Louw steeds ’n baie sterk teenwoordigheid is in daardie segment van die
Afrikaanse literêre veld verteenwoordig deur digter-herskrywers. Uit die bespreekte voorbeelde
blyk dit dat die gedigte wat ander digters uitnooi of dwing om te reageer, dié is waarin daar sprake
is van ’n sekere onbepaaldheid van betekenis en ’n konfronterende stelligheid.



269

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

1. INLEIDING

Die belangrikheid van ’n skrywer binne ’n bepaalde literêre veld kan afgelees word uit ’n
verskeidenheid faktore. In ’n artikel oor literêre status pas Van Coller (2004: 7-8) Nederlandse
modelle aan om die prestige (of as teendeel daarvan die “vergetelheid”) van ’n skrywer te meet. In
die model wat hy voorstel, maak hy ’n onderskeid tussen die diachroniese beeld van ’n skrywer
wat bepaal kan word deur sy of haar verteenwoordiging in literatuurgeskiedenisse en ’n sinchroniese
beeld wat afgelei kan word uit die distribusie van ’n skrywer se werk, die aktuele bestaan daarvan
in akademiese onderrig, navorsing, publikasies, akademiese byeenkomste, die media en algemene
publikasies sowel as die produktiewe bestaan daarvan in onderhoude en manifeste, poëtikale
uitsprake, vertalings, verwerkings, intertekstualiteit en sitering.

Geoordeel aan hierdie kriteria lyk dit asof Louw nog steeds een van die sterkste figure in die
kanon van die Afrikaanse letterkunde is. Hy word besonder hoog ingeskat in Afrikaanse
literatuurgeskiedenisse geskryf deur enkel-outeurs soos Antonissen (1964), Dekker (1966) en
Kannemeyer (1978, 1983 en 2004), ook in die verskillende uitgawes van Perspektief en profiel. Dit
is slegs in die mees onlangse uitgawe van laasgenoemde wat hy uit die top-posisie skuif wat betref
die aantal vermeldings en in die derde plek is na Opperman en Brink (Van Coller 2004: 12-13). Kyk
’n mens na die sinchroniese beeld van Louw blyk sy sterk posisie as digter in die veld van die
Afrikaanse letterkunde uit die feit dat sy Versamelde gedigte so onlangs as 2002 herdruk is en dat
daar nog steeds edisies van sy werk gepubliseer word, soos byvoorbeeld die briefwisseling met sy
broer W.E.G. Louw in Ek ken jou goed genoeg van 2004. Daar kan ook gewys word op die groot
aantal studies (proefskrifte, tesisse, artikels, besprekings) wat reeds aan sy werk gewy is, die
vertaling van sy werk (vergelyk Louw 1975), sy belangrikheid in die didaktiese kanons van skool-
en universiteitsonderrig, die ruim verteenwoordiging van sy werk in belangrike bloemlesings, die
voortgesette verering van sy werk met die N.P. van Wyk Louw-gedenklesing, die verskyning van
Steyn (1998) se biografie oor sy lewe, ’n bepaalde prominensie in die media (soos wat geblyk het
uit die kontroversie rondom die publikasie van die briefwisseling tussen die Louw-broers in 2004)
en die verwerking van sy werk in ander kunsvorme soos musiek, teater en ballet.

Die aspek waarby ek my in hierdie artikel wil bepaal, is egter die wyse waarop Louw se werk ’n
voortgesette bestaan het deur intertekstualiteit en sitering in die werk van ander Afrikaanse digters.
Van Coller (2004: 8) wys uit dat dit waarskynlik “die boeiendste” van die verskillende kategorieë is
en “miskien ook die beste bewys daarvan dat ’n skrywer nie vergete is nie”. Ook Van Vuuren (2006:
2) beweer dat die statuur van ’n digter te doen het met die nalewing van sy werk in dié van ander
digters en sê verder: “Solank daar gesprekvoering of intertekstualiteit is, is daar blywende
nawerking, wat dui op die lewenskragtigheid van die ouer oeuvre. Sitering, gesprekvoering, inversie
– alle vorme van intertekstualiteit met die vroeër digter bly bevestiging van sy statuur en huldiging.”
Die invulling van die begrip “intertekstualiteit” strek vanaf Kristeva (1980: 65-66) se Bakhtiniaans-
geïnspireerde opvatting dat elke teks die absorpsie en transformasie van ander tekste behels wat
finale betekenis destabiliseer tot by die meer beskeie opvatting daarvan as ’n situasie waarin een
teks op doelbewuste en aantoonbare wyse ’n ander een as basis gebruik.

Dit is eerder laasgenoemde begrip van intertekstualiteit wat ter sprake is in my fokus op
Afrikaanse digters as lesers en herskrywers van Louw se werk. Binne die konteks van
kanoniseringstudie word die begrip herskrywing, soos wat Lefevere (1990: 4) uitwys, van toepassing
gemaak op aktiwiteite soos vertaling, die redigering van tekste, die saamstel van bloemlesings, die
skryf van literatuurgeskiedenisse en ander verwysingswerke oor die letterkunde, die produseer
van literatuurwetenskaplike en interpretatiewe studies sowel as die bedryf van literêre kritiek
(waaronder boekbesprekings en resensies). Louw (1986: 305) was van mening dat die kritikus wat
ook skeppende skrywer is ’n voorsprong het bo die kritikus wat dit nie is nie: hy meen dat die



270

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

digter-kritikus se omgang met die poësie van “’n ander en intiemer aard as dié van die resensent of
die literatuur-historikus” is vanweë die feit dat hy self poësië skryf. Wat my meer interesseer as die
nogal aanvegbare stelling van Louw dat die skeppende persoon ’n voorsprong het bo die nie-
skeppende persoon as dit kom by literêre kritiek, is sy bewering dat die digter eintlik besig is om ’n
vorm van literêre kritiek te beoefen wanneer hy skeppend skryf. In die volgende passasie skryf hy
oor die wyse waarop die digter “sy werk” doen: “Die goeie digter word deur sy bepaalde soort
werk gedwing om kritiek te beoefen, en dan kritiek van die fynste aard. Vir hom is daar min aan die
soort kritiese werksaamheid wat ’n gedig, ’n boek, ’n figuur of tydperk in ’n leesbare stuk kan
saamvat met juis dié bymenging van allerhande agtergrondsfeite wat die leesbaarheid verhoog.
Wat hy beoefen, elke keer dat hy ’n stuk eie werk voltooi, is eerder die soort kritiek wat elke woord,
soms blitssnel, kan afweeg; die fynste kronkelings van ’n ritme kan volg; die struktuur van ’n hele
werk, kort of lank, in hom kan opneem en oorweeg. Van hierdie vermoë is die slaag van sy eie werk
afhanklik – of hy dan ooit oor sulke dinge skryf of nie.” Met Van Wyk Louw se uitspraak as prikkel
wil ek dus die term “herskrywer” effens anders hanteer as wat Lefevere (1990: 1) dit omskryf
wanneer hy na herskrywers verwys as “those in the middle, the men and women who do not write
literature, but rewrite it”. Ek wil dit toepas op daardie digters wat met die skryf van ’n eie gedig
waarin hulle ’n gesprek aanknoop met ’n ander digter se werk terselfdertyd ’n vorm van literêre
kritiek beoefen waardeur hulle daardie werk as ’t ware interpreteer en evalueer.

My ondersoek is dus daarop gemik om aan die hand van herskrywings deur digters na te gaan
in welke mate Louw nog ’n produktiewe bestaan in die Afrikaanse letterkunde lei. Die ondersoek
wil ’n aanduiding gee van die omvang van die herskrywings van Louw se werk en is dus nie primêr
gemik op ’n evaluering van die onderskeie herskrywings nie. Die ondersoek wil ook nagaan wat die
aard is van hierdie herskrywings; om hierdie rede is dit sterk teks-gebaseerd en fokus dit op
aantoonbare elemente in spesifieke gedigte. Vir die doel van die ondersoek kon ek gebruik maak
van meer as ’n honderd Afrikaanse gedigte waarin daar op die een of ander manier in gesprek
getree word met Van Wyk Louw se poësie. In die proses is die volgende soort herskrywings of
gesprekke geïdentifiseer: kritiese herskrywings, siterings, parodieë, prikkels, huldigings, takserings,
kommentare en versbiografieë. Ek moet benadruk dat hierdie kategorieë nie reg kan laat geskied
aan die kompleksiteit en nuanses van die verskillende herskrywings nie. Verder is die kategorisering
van ’n bepaalde herskrywing afhanklik van die ondersoeker se interpretasie van die betrokke
gedig en is daar talle gevalle waarin daar sprake is van oorvleueling tussen die verskillende
kategorieë.

2. KRITIESE HERSKRYWINGS

Dit is opvallend dat die gedigte in die eerste kategorie wat ek voorlopig omskryf het as kritiese
herskrywings (dit sou ook ondersoekende gesprekke of weersprekings genoem kon word) meestal
afkomstig is van digters wat self ’n sterk posisie in die kanon van die Afrikaanse letterkunde
beklee. Ten einde voorbeelde in hierdie kategorie sinvol te orden, fokus ek op die volgende
onderafdelings, naamlik herskrywings deur Breytenbach, deur Cussons en daarna die herskrywings
van enkele metapoëtiese gedigte van Louw.

2.1 Breytenbach se herskrywings van Louw: weerstandige gesprekke

Louw se laaste bundel Tristia van 1962 word allerweë erken as ’n groot vernuwing in sy oeuvre;
twee jaar later bring Breytenbach se debuutbundel Die ysterkoei moet sweet ’n radikale vernuwing
in die Afrikaanse letterkunde. Van Vuuren (2006: 11-12) skryf dat Louw as die “heersende vors” van
die Afrikaanse letterkunde van die eerste helfte van die twintigste eeu gesien kan word, maar dat
Breytenbach met die publikasie van sy debuut met ’n andersoortige estetika en ideologie die



271

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

“kroonprins” geword het. Naas die suggestie van voortsetting en opvolgerskap, is daar egter ook
duidelike verskille: Dit is veral in die werk uit die eerste fase van sy poëtiese oeuvre, met ander
woorde die bundels gepubliseer voor sy gevangesetting in 1975, dat Breytenbach gesprek voer
met Louw. Die bekendste voorbeeld is stellig die gedig “breyten bid vir homself”1 in Die ysterkoei
moet sweet waarmee hy reageer op Louw (1981: 170)2 se “Ignatius bid vir sy orde” uit Nuwe verse
van 1954.3 Die gedigte lui as volg:

breyten bid vir homself

Dat Pyn bestaan is onnodig Heer
Ons kan goed genoeg Daarsonder leef
’n Blom het nie tande nie

Dood is wel die enigste vervulling
Maar laat ons vleis nuut soos vars kool bly
Maak ons vastig soos ’n vis se pienk lyf
Laat ons mekaar bekoor met oë diep skoelappers

Begenadig ons monde ons derms ons harsings
Laat ons gereeld die soet aandlug smaak
In lou seë swem, met die son mag slaap
Rustig op fietse ry die blink Sondae

En geleidelik sal ons wegvrot soos ou skepe of bome
Maar hou Pyn vér van My o Heer
Sodat ander dit mag dra
In hegtenis geneem sal word, Verbrysel

Gestenig
Gehang
Gegésel
Gebruik
Gefolter
Gekruisig
Ondervra
Onder huisarres geplaas
Die kromme note mag haal

Tot dowwe eilande verban tot die einde van hul dae
Wegkwyn in klam gate tot groen slymerige smekende bene
Hul koppe vol spykers, maaiers in die mae
Maar nie Ek nie
Maar ons nooit Pyn gee of klae

Ignatius bid vir sy orde

Dat pyn bestaan, is nodig, Heer,
sodat U aarde vol kan vloei
van rykheid, en die soet geduld
óók aan U vreemde boom kan bloei.

Maar gee vir óns die lot van smart
tot aan die einde van U dae;
laat daar aan ons gepynig word,
maar ons nooit pyn maak nie of klae.

1 Die gedigte van Breytenbach wat tussen 1964 en 1983 geskryf is, word aangehaal uit die twee
versamelbundels Ysterkoei-blues. Versamelde gedigte 1964-1975 wat in 2001 en Die ongedanste dans.
Gevangenisgedigte 1975-1983 wat in 2005 verskyn het, beide by Human en Rousseau.  Die gedigte wat
daarna geskryf is, word uit die afsonderlike bundels aangehaal.

2 Louw se gedigte word aangehaal uit die Versamelde gedigte wat in 1981 by Tafelberg/Human & Rousseau
verskyn het.

3 Ek het reeds binne ‘n ander konteks, naamlik ‘n ondersoek na Breytenbach se verhouding met verskillende
vader-figure, oor die verhouding tussen hierdie twee gedigte geskryf (vgl. Viljoen 2003).  Hierdie bespreking
steun grootliks op my vroeër lesing van die twee gedigte.



272

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Breytenbach se herskrywing van Louw se vers tree op poëtiese sowel as politieke vlak in gesprek
daarmee. Enersyds breek hy opsigtelik weg van Louw se gedig deur die openlik outobiografiese
element in die titel, die Zen-Boeddhistiese diskoers, die vrye versvorm en die eksperimentering met
tipografie. Sy politieke verset word gesuggeer deur die eksplisiete wyse waarop hy Louw se
insetreël “Dat pyn bestaan is nodig” weerspreek, maar ook die ironiese kommentaar wat hy lewer
op die Ignatius-figuur se gebed dat sy orde gepynig moet word, maar nooit self die oorsaak van
pyn moet wees nie. In teenstelling met die nogal abstrakte, nie-spesifieke voorstelling van pyn in
Louw se gedig verwys die Breytenbach-gedig na heel konkrete vorme van pyn en vra hy selfs dat
dit ver gehou moet word van hom. Binne die Suid-Afrikaanse konteks kan sommige van die
pynigings wat Breytenbach noem en die verwysing na “die verbanning na dowwe eilande”, in
verband gebring word met die politieke omstandighede van die vroeë sestigerjare. Sommige van
die frases in Breytenbach se gedig klink ook in ’n brief wat hy reeds in 1963 aan Brink geskryf het
en wat Galloway (1990: 15) as volg weergee: “[In die brief] vra Breytenbach waarom Afrikaner-
intellektuele nie ’n positiewer, selfs militanter, politieke houding inneem nie. Is dit omdat daar
gewag word op ’n grootmoedige houdingsverandering by die Afrikaner in plaas daarvan om aan te
dring op geregtigheid en erkenning van die menswaardigheid van almal in Suid-Afrika? Volgens
hierdie brief het Breytenbach gevoel dat hy eers respek vir die Afrikaner (en vir homself) sal hê as
Afrikaners onder huisarres geplaas word, deur die veiligheidspolisie ondervra word en tel onder
die beskuldigdes soos dié in die Rivonia-verhoor”. Dit lyk dus asof Breytenbach, wat in sy eie
werk ’n sterk politieke betrokkenheid openbaar en herhaaldelik sê dat die digter en die individu met
’n politieke standpunt nie van mekaar te skei is nie, hier reageer op wat hy ervaar as ’n vorm van
stilswye in Louw se gedig. Ten spyte van die feit dat Louw se gedig wat in die vyftigerjare
gepubliseer is en nie voorgee om die politieke toestand in die land aan te spreek nie, “voltooi”
Breytenbach dit op ’n manier wat suggereer dat Louw se stilswye op sigself “ ’n vorm van politiek”
is waarmee hy homself nie kan vereenselwig nie.

Dieselfde politisering deur herskrywing van ’n Louw-gedig is te vind in Breytenbach (2001:
281-283) se “bruin reisbrief” wat handel oor ’n reis deur die suide van Italië. In hierdie brief gerig
aan “liewe Afrikaner” wys die briefskrywer die Afrikaner op sy gemengde herkoms en bevraagteken
hy nogmaals die “blindelingse apartheidsléér” wat dit ontken. Die tweede-laaste strofe in die gedig
is ’n herskrywing van die tweede strofe in Louw (1981: 235) se “H.Petrus” uit Tristia waarin die
spreker wens dat sy land ’n bepaalde soort intimiteit, aardsheid en spiritualiteit moet kry wat hy
assosieer met ’n mediterreense omgewing: “My land, my dor, verlate land: / íets wens olywe groei
in jou: / dat alles klein, Latyns, gaan word / en kalk-wit kerkies bou”. Omdat Breytenbach se gedig
vertel hoedat hy, na aanleiding van die wyse waarop die owerheid in Suid-Italië help om die
armoede te bestry onder die “suidermense” wat “bruin, kleurlingbruin” is met “oë soos vet
oliegladde olywe”, droom van soortgelyke projekte in Suid-Afrika, word hy uiteraard aangespreek
deur Louw se gedig. Dit kom byna voor asof hy die onuitgespreekte politieke moontlikhede van
Louw se uitspraak wil realiseer terwyl hy ook inspeel op Louw se aksent op die kleur bruin in
Tristia. Hy skryf: “My broer, my dor, verlate broer; / iets wens dat mens weer in jou groei / dat alles
groots, Afrikaans, gaan word / en jy ook in mensbruin mense bloei”. Gesien teen die agtergrond
van die res van die gedig vra Breytenbach die geïsoleerde Afrikaner (sy “verlate broer”) om weer
menslik te word sodat hy werklik van Afrika (“Afrikaans”) kan wees en kan toegee dat hy deur sy
eie bruinheid gelyk is aan ander bruinmense.

’n Meer verhulde, maar desnieteenstaande belangrike herskrywing van ’n Louw-gedig vind ’n
mens in Breytenbach (1981: 303-6) se kontroversiële “brief uit die vreemde aan slagter” uit Skryt
wat in 1975 verbied is ingevolge die Wet op Publikasies van 1974 omdat dit staatsveiligheid in die
gedrang gebring het (Galloway 1990: 163-164). Die vernaamste rede vir die verbod was bogenoemde



273

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

gedig wat verwys het na die dood in aanhouding van die politieke gevangene Timol en heel
provokatief gerig is aan “Balthazar” (’n verwysing na die eertydse staatshoof BJ Vorster) (Brink
1980: 1-2). Alhoewel die gedig al heelwat bespreking uitgelok het, is daar tot dusver min aandag
gegee aan die wyse waarop dit inspeel op Van Wyk Louw se gedig “Die hond van God”4 uit
Gestaltes en diere. In Van Wyk Louw se dramatiese monoloog is ’n Dominikaanse Inkwisiteur uit
die Spaanse Inkwisisie aan die woord pas na die teregstelling van iemand wat hy gemartel het
totdat hy gebieg het dat hy twyfel aan sy geloof. Die gedig is ’n uitnemende vertolking van die
Inkwisiteur se koesterende self-verwyt oor sy geweldpleging teen die tereggestelde. Hierteenoor
neem Breytenbach se gedig die vorm aan van ’n briefskrywer wat in bepaalde strofes ’n gemartelde
politieke gevangene aan die woord stel en in ander strofes ’n poging aanwend om ’n gesprek met
die stilswygende slagter verantwoordelik vir die marteling aan te knoop. Breytenbach approprieer
die gedrae styl van Louw se dramatiese monoloog, enkele beelde uit die gedig sowel as die
psigologiese insig in die folteringsproses vir sy eie uitbeelding van die gemartelde politieke
gevangene. Alhoewel die ooreenkomste tussen die twee gedigte subtiel is, beklemtoon Breytenbach
deur die toespelings op “Die Hond van God” die teenstelling tussen Louw se poëtika wat in die
algemeen ingestel is op die uitdiep van universele waardes, en sy eie poëtika wat opsigtelike
betrokkenheid by die politiek voorstaan. 5

Ook Barend Toerien (1963: 40-41), wat reeds in die sestigerjare begin om politiek-betrokke
verse te skryf, maak in die satiriese gedig “Johannes die digter” toespelings op Louw se werk. Daar
is byvoorbeeld die verwysing na Johannes as “’n seun / uit die landelike aristokrasie / trots op die
bloed wat vloei / in sy are”. As digter skryf hy later oor “Romeinse wreedhede, / Conquistadore en
Attilla s’n, / oor Hongarye” (verwysings na Louw se gedigte “ “Beeld van ’n jeug: duif en perd” en
“Hongarye: 1956”), maar nie oor die probleme in “Sekukuni- of Pondoland” nie. Ten spyte van die
kritiese toespelings op Louw se werk, erken die spreker in die gedig ten slotte sy eie aandadigheid
by hierdie ongevoeligheid vir Suid-Afrikaanse onreg wanneer hy sê: “Dis maklik om Johannes / so
effe te hou vir die gek. / Die bitterheid is dat ek hy is, / en hy, Johannes, ek”.

Alhoewel Breytenbach in die eerste fase van sy poëtiese oeuvre sy digterskap profileer teenoor
dié van Louw, verwys hy in sy later werk meermale bevestigend na Louw. Een van die talle
voorbeelde is die uitgebreide wyse waarop die spieëlspel van Louw se “Ballade van die bose” in
Breytenbach se oeuvre (veral die tronkpoësie) voortgesit word (vergelyk gedig 4.7 uit Lewendood,

4 Brink (1980: 9 en 11) noem wel die ooreenkoms, maar dan binne die konteks van sy poging om in die
appélsaak in die verbod op Skryt aan te toon dat die gedig nie ’n aanklag teen die slagter (die eerste minister
B.J. Vorster) is nie en dat slagter en gemartelde eintlik een is (vergelyk ook Galloway 1990: 168).

5 Die Katolieke digter Hewitt Visser (skrywersnaam van Vader Bonaventure Hinwood) (1981: 14) weerspreek
op ‘n heel ander wyse hierdie gedig van Louw wanneer hy in die kort gedig “Hond van God” ‘n ander soort
mens (beskeie en ondergeskik eerder as trots, self-belangrik en eiesinnig) en ‘n ander soort God (‘n
liefdevolle en kalm God eerder as ‘n vreesaanjaende God wat van sy dienaars vervolgsug eis) voorstel as
wat Louw doen.  Vergelyk:

geen jaghond nie
net ’n troeteldier
wat heeldag op die aarde
om sy voete speel
met tussenin spronge
en albei voorpote op sy skoot
om die kalm hand op die hoof te voel
saans uitgeput die rus
op ’n bidmatjie voor die stoel



274

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Breytenbach 2005: 157-8). Ook in sy mees resente bundel, Die windvanger van 2007, word Van
Wyk Louw gesiteer (vergelyk Breytenbach 2007: 60, 138).

As voetnoot by hierdie afdeling kan daar gewys word op die interessante verskynsel dat
latere Afrikaanse digters in meer as een geval vir Louw en Breytenbach tegelykertyd aanspreek of
saam betrek in ’n herskrywing.6 Dit gebeur byvoorbeeld in Charl-Pierre Naudé (1995: 17) se gedig
“Charl-Pierre bid vir God” waarin die Louw-titel “Ignatius bid vir sy orde” en “breyten bid vir
homself” saamgetrek word tot “Charl-Pierre bid vir God”. Anders as Breytenbach wat sekere
veronderstelde leemtes in Van Wyk Louw se gedig aanspreek met sy eie, tree Naudé in gesprek met
die filosofiese grondslag van beide gedigte wanneer hy as volg daaroor skryf:

Charl-Pierre bid vir God

Pyn is nie nodig of onnodig nie
maar mooi en hoef dus nie te bestaan nie.
Die tande is self ’n blom wat in die skaam
of teer oomblik bloei, skitterend uit die dode
opstaan en pryk soos alle blomme. Pyn, O Heer
is heer-lik, vandaar ook U bestaan, U Hande
se ongelyke skaal. Pyn styg uit rotswande
van die gees soos ’n dampkring wat die weer
bepaal – ’n kusstorm wat die kloutjie perlemoer
van angs loswikkel, die sirokko wat geloof
en liefde uit hul gate jaag –, styg bo die vloer
van die Niks en syg dan neer om weer op die stoof
van die aarde te verdamp. Die bot, steurende
halfbegrip van Pyn: skoonheid detonerende!

Naudé voer hier gelyktydig ’n gesprek met Louw en Breytenbach: sy eerste reël weerspreek albei
van hulle as hy sê “Pyn is nie nodig of onnodig nie”. Op Breytenbach se “’n Blom het nie tande
nie” antwoord hy: “Die tande is self ’n blom wat in die skaam of teer oomblik bloei”. Dit lyk asof
Naudé se gedig wil sê dat dit ’n nuttelose oefening is om te praat oor die nodigheid al dan nie van
pyn; sý stelling is dat pyn mooi is en net soos die skoonheid dus nie noodwendig ’n bestaansreg
het nie. Die volgende stap in die redenasie wat – volgens die tweede strofe – met God gevoer word,
is dat Pyn “heer-lik” is, ’n woord wat deur die koppelteken iets beteken soos “van die aard van die
Heer”. Dit wil voorkom asof die spreker met die suggestieryke uitspraak: “Die bot, steurende /
halfbegrip van Pyn: skoonheid detonerende!”, wil sê dat die mens, net soos van God, maar ’n
beperkte begrip van Pyn het (dit is “bot, steurend” en daarby ook nog ’n “halfbegrip”). Dit is egter
juis op hierdie punt wat die skoonheid detoneer of ontspring. Hierdie herskrywing neem dus die
vorm aan van ’n filosofiese gesprek met Louw én Breytenbach: Naudé neem die gesprek weg uit
die soort religieuse sfeer wat Louw daargestel het met die verwysing na Ignatius en ook uit die
politieke sfeer wat Breytenbach in sy herskrywing vooropstel deurdat hy dit ’n filosofiese gesprek
oor die skoonheid maak.

Breytenbach en Naudé is trouens nie die enigste digters wat reageer op Louw se “Ignatius bid
vir sy orde” nie. Dit lyk asof die kragtige insetreël van die gedig as ’t ware vra om weerspreking of

6 Roodt (1972: 40) se gedig “hulde aan Van Wyk Louw 1970” uit Foma verwys na verskillende fases en
elemente in Louw se oeuvre en kombineer die verwysing na Louw se “Ignatius”-gedig met ’n verwysing na
Breytenbach se reaksie daarop;  Rasch (in Krog en Schaffer 2005: 130-1) kombineer verwysings na
Breytenbach en Louw in ’n gedig oor sy eie onmag as digter;  Jan Blohm noem Van Wyk Louw saam met
Breytenbach en Jonker in ’n liriek oor Afrikaans.



275

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

bevestiging en dan wel in verskillende grade van intensiteit. Sommige digters soos P.H. Roodt,
Lina Spies en Daniel Hugo haal net vlugtig die reël as ’n evokatiewe vertrekpunt vir hulle eie
gedagtegang aan terwyl ander soos Johan van Wyk op beskoulike vlak in dialoog daarmee tree.7

2.2 Cussons se herskrywings van Louw: ’n intieme gesprek

Sheila Cussons se herskrywings van Louw se werk moet kennelik teen ’n ander agtergrond as die
herskrywings van Breytenbach gelees word. Dit is algemeen bekend (vergelyk Steyn 1998: 577-
603; Botha 1999) dat die liefdesverhouding tussen Louw en Cussons tydens sy Amsterdamse
verblyf in die vyftigerjare neerslag gevind het in hulle poësie. Dit is eweneens bekend dat ’n hele
aantal van die gedigte wat in Tristia opgeneem is, ontstaan het in die tyd van die verhouding. Daar
is wel onsekerheid oor wie die aangesprokene in sommige van die gedigte sou wees: Botha (19998)
beweer byvoorbeeld in ’n artikel dat die gedigte “Groet in bruin”, “Groot ode” en “Jy’t weggegaan”
aan Sheila Cussons gegee is; Steyn (1998: 829) skryf weer in sy biografie dat die gedig “Jy’t
weggegaan” vir Truida Louw geskryf en aan haar gegee is. Wat ’n mens wel kan konstateer, is dat
Cussons se herskrywings van Louw se werk in ’n sekere sin ’n intieme gesprek is waarvan geen
buitestaander-leser ooit al die nuanses sal snap nie. Alhoewel dit moeilik is om die biografiese
gegewens buite spel te hou, wil ek eerder fokus op bepaalde tekstuele bewyse dat Cussons sommige
van Louw se gedigte herskryf. Of sy haarself as die aangesprokene in die gedigte gesien het en of
sy die reg gehad het om dit te doen, is ten slotte nie vir my ter sake nie.

Een van die prominentste voorbeelde in Cussons se oeuvre is die gedig “Bedekte naak” uit
Die swart kombuis (Cussons 2006: 51)9 waarmee sy reageer op Louw se “Wordende naakt” (Louw
1981: 334).10 Laasgenoemde het vir die eerste maal in die Desember 1963-uitgawe van Standpunte
verskyn en is later saam met ander nagelate verse in ’n spesiale rubriek in die 1975-uitgawe van
Tristia opgeneem:

Wordende naakt

Nou gly die jakkie af, die donker-rooie,
van die linker- eers en dan die regterskouer,
dan glip die grys trui oor die donker kop
en leef die borsies in die buustehouer

dan skiet haar hande oor die okselboste
vinnig gekruis, en in ’n oomblik val
die linte en die twee wit neste af
en tril die tweeling-bergies oor hul dal

7 Vergelyk Roodt se “hulde aan Van Wyk Louw 1970” (1972: 40), Spies se “Volksmonument” (1971: 59-
60), Daniel Hugo se “Dat pyn bestaan” (1989: 10) en “Dat pyn bestaan, is nodig” (2002: 24), Van Wyk se
“hieronymus bosch se koringwa” (1976: 7-8).

8 Botha (2007) het in ‘n persoonlike mededeling bevestig dat die datum waarop “Groot ode” geskryf is en aan
Cussons gegee is 1955 was en nie 1965 soos wat verkeerdelik in die Insig-artikel van 1999 aangedui word nie.
Volgens Botha (2007) is “Jy’t weggegaan” ook in 1955 aan Cussons gegee, terwyl Steyn (1998: 829) sê dat
die gedig volgens ‘n mededeling van Louw se dogter Reinet in 1957 aan sy vrou Truida gegee is.

9 Cussons se gedigte word aangehaal uit die Versamelde gedigte wat in 2006 by Tafelberg verskyn het.
1 0 Hambidge (1994: 81) het reeds gewys op hierdie ooreenkoms in ’n artikel oor die raamwerk waarbinne die

intertekstuele interaksie tussen De Lange (meer spesifiek sy gedig “Wordende naak”) uit die bundel
Wordende naak, Louw se gedig “Wordende naakt” en Cussons se poësie geplaas kan word.  Sy brei egter
nie uit op die gedig “Bedekte naak” nie.



276

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

soos sy die arms kouerig kruis weer, soos
sy die skouerknoppe vat, en bo die rôse
tepels en ses wit brûe van die ribbe
die sonbruin van haar elmboë bibber

die stukkies linne hang leeg oor ’n stoel
en swaai nog skaars; die skoene val apart,
die kouse kom met baie stiebeuels af
en voor my staan jy in die ligte broekie

dan kom jy heel, bruin met wit, daaruit,
die ronde spiere van die dye óm die git.

Louw se gedig bied ’n intieme en eroties-gelade blik op ’n ontkledende vrou. Die beskrywing van
die ontkledingsproses word oor die loop van vier strofes met die aanstip van heelwat detail uitgerek
om die afwagting op te bou. Verder suggereer die progressie vanaf die afstandelike waarneming
van ’n “sy” tot by die direkte betrokkenheid by ’n “jy” aan die einde van die vierde strofe die
steeds groter wordende intimiteit tussen waarnemer en waargenomene. Die proses kom tot ’n
hoogtepunt in die slotstrofe wat suggereer dat die ontkledingsproses ’n heelwording eerder as
beskamende ontbloting is: “dan kom jy heel, bruin met wit, daaruit, / die ronde spiere van die dye
óm die git”. Die laaste woorde van die gedig artikuleer as ’t ware ook die seksuele afwagting
deurdat dit fokus op die vrou se geslag met die verwysing na die “ronde spiere van die dye óm die
git”. Die gedig is onder meer boeiend vanweë die verskillende maniere waarop die waarnemersblik
vertolk sou kon word: enersyds sou dit gelees kon word as ’n ondubbelsinnige blik van verwon-
dering, bewondering en oplaaiende begeerte wat ’n intieme betrokkenheid by die aangesprokene
verraai; andersyds sou ’n krities-feministiese lesing dit kon sien as ’n appropriërende manlike blik
(die spreekwoordelike “male gaze”) waardeur die vroulike waargenomene geobjektiveer word.
Laasgenoemde soort lesing sou moontlik ook uitwys dat die byna onverbiddelike manier waarop
die gedig opbou tot by die finale fokus op die vrou se geslag suggereer dat haar essensie lê in haar
seksualiteit.11 Bowendien sou so ’n lesing kon klem lê op die feit dat die woord “git” in verband met
die vroulike geslag die suggestie wek van duisterheid en onverstaanbaarheid, selfs die
unheimlichkeit waaroor Freud (1986: 218-256) geskryf het in sy 1919-opstel in Engels vertaal as
“The uncanny”. Vir die feministiese leser plaas hierdie soort siening, hoe bewonderend ook al, die
vrou in die posisie van die onkenbare Ander van die man en lei dit onvermydelik tot marginalisering
in die samelewing. My eie interpretasie is dat Louw se gedig iets vertolk van die komplekse en snel-
verwisselende magsposisies in enige seksuele verhouding eerder as wat dit hier gaan om ’n manlike
waarnemer wat mag uitoefen deur sy representasie van die waargenomene, maar vir die doeleindes
van hierdie bespreking is dit belangriker om te kyk hoedat Cussons “antwoord” op hierdie gedig
van Louw met haar herskrywing. Sy skryf:

Bedekte naak

’n Gloed dra ek
tussen die wêreld en my bloed
meer myne, meer eie aan my as enigiets

1 1 Britz (2000: 54) lees die uiteindelike fokus van die gedig op die vroulike geslag, na die afstroop van die
klere as die ligte, vlugtige, nie-essensiële dinge, as ‘n verwysing na die “wesenlike” oftewel “dít wat altyd
daar is, of wat altyd terugkeer:  die oorspronklike, en die uiteindelike.”



277

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

’n sonder-naam
wat, om te vernietig
sou wees vernietiging van my:
o ondraaglike, tere, weerlose hemp van vlam.

Of die vroulike figuur in Louw se gedig Cussons is of nie, is eintlik nie ter sake nie; wel ter sake is
die feit dat Cussons se gedig na titel en inhoud gelees kan word as ’n herskrywing van Louw s’n.
Teenoor die onthulling van naaktheid in Louw se gedig, staan die bedekking van naaktheid in
Cussons s’n; teenoor ’n proses van wording stel sy ’n afgehandelde gegewe. Die paradoksale
element van gelyktydig bedek én naak wees, maak verder deel uit van die diskoers van die mistiek
wat deurgaans in Cussons se oeuvre teenwoordig is. Die eerste en laaste reëls van die gedig
verwys na dit waarmee die spreker se naaktheid bedek is, naamlik die “gloed” (reël 1) oftewel
“hemp van vlam” (reël 7) wat sy dra tussen “die wêreld en haar bloed”. Binne die konteks van Die
swart kombuis kan die “gloed” (en ’n hele reeks verwante vuur-en ligwoorde) verwys na haar
letterlike verwonding deur vuur, maar ook die ervaring van mistieke eenwording met God en die
verdiepte spiritualiteit waartoe dit gelei het. Vir my doeleindes is dit veral belangrik dat die derde
reël van die gedig die “gloed” of “hemp van vlam”12 beskryf as iets wat “meer myne, meer eie aan
my [is] as enigiets”. Dit wil voorkom asof die gedig herskryf word om te beklemtoon dat die spreker
in hierdie gedig se essensie nié geleë is in haar liggaamlikheid of die geheimsinnige “git” van haar
seksualiteit nie, maar in ’n soort spiritualiteit of geloof wat – dienooreenkomstig die paradoksale
aard van die mistiek – ’n verterende én koesterende vuur kan wees. Dit is bowendien ’n gloed wat
volgens die spreker gedra word tussen “die wêreld en my bloed” waarmee gesuggereer word dat
lewe en erotiese vervulling (vergelyk die verwysing na “bloed”) nie meer van die buite-wêreld
afkomstig is nie. Scholtz (1978: 14) lees Die swart kombuis as ’n interpretasie en voortsetting van
Tristia en beweer dat daar in die bundel “’n klein beeltnis, ’n ikoon gemaak word van ’n felle,
uiterste insig wat in Tristia verwoord word”. De Villiers (1984: 7) meen dat Cussons se poësie dié
van Opperman en Louw “komplementeer en aanvul” wanneer sy skryf: “Dit is asof sy, ligter, in die
driehoek van die gimnastiekvertoning op die skouers van die twee sterkes staan en tegelykertyd
bo hulle uitstyg; sodat al drie ewewaardig is, verenig in kruis-en-dwars-verwysing na dieselfde
werklikhede”. Vir my gevoel verteenwoordig sekere gedigte in Die swart kombuis, op grond van
die tekstuele getuienis, ook ’n vorm van losmaak van Louw en Tristia, ’n poging tot self-gelding
van Cussons se kant.

Daar is reeds genoem dat daar onduidelikheid en selfs onenigheid is oor wie die aangesprokene
in Louw se gedig “Jy’t weggegaan” uit Tristia (Louw 1981: 236) is. Ongeag die feit of Cussons die
aangesprokene in Louw se gedig sou wees of nie, is daar myns insiens tekstuele suggesties dat haar
klein gedig “Reëls vir ’n laatwintermiddag” uit Die swart kombuis (Cussons 2006: 49) in gesprek wil
tree daarmee. Louw se bekende gedig (wat ook deur ander digters soos E.W.S. Hammond en Joan
Hambidge herskryf is)13 stel ’n ek-spreker aan die woord wat homself rig tot ’n aangesprokene wat
hom verlaat het en plaas haar in “’n silwer herberg in die sneeu”: sy bevind haar dus in ’n woonplek

1 2 Daar is al daarop gewys dat Cussons elemente uit die Christelike diskoers (Romeine 13:14 se oproep dat
gelowiges hulle moet “beklee” met Christus) kombineer met verwysings na die Griekse mitologie (naamlik
die “hemp van vlam” wat Herakles se vrou Deianeira vir hom gegee het om sy liefde te behou, maar wat
soos ’n vuur in hom ingebrand het) (vergelyk Gilfillan 1984: 43-3).

1 3 Vergelyk Hammond se “Gone with the wind” (1995: 95) en Hambidge se “Inteendeel” (1997: 46).  Hambidge
gebruik die eerste reëls van Louw se gedig om te verwys na die paradoks dat die gedig aanhou om die pyn
te dra lank nadat die digter se ervaring van pyn verby is – vandaar die reëls:  “jy het weggegaan / en jy
bewoon ’n stil versreël / van onthou, ingeperk wees / en immer, immer gestol bly”.



278

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

wat tydelik is en boonop ’n soort sprokiesagtige allure het wat suggereer dat die aangesprokene haar
in ’n ander soort ruimte of selfs dimensie as die spreker bevind.14 Die tweede strofe teken met heel
beperkte middele ’n toneel van uiterste verlatenheid: “die plein is boom en wind en boom / en wind en
wind / en wintermiddag voer daar iemand / die meeue krummels teen die wind”. Hierteenoor lyk dit
asof Cussons in haar gedig met die titel “Reëls vir ’n laatwintermiddag”, veral deur die verwysing na
’n “wintermiddag”, in gesprek tree met Louw se gedig:

Reëls vir ’n laatwintermiddag

Huis, geliefde huis wat stewig staan,
wind wat die roosranke van die mure afslaan,
lewend wind met die skuins-son skyn –
wind, glans, huis, as ek ver is hiervandaan
waai só, blink só, bly stewig staan.

Die spreker in hierdie gedig bevind haar nie in ’n tydelike verblyf nie, maar in ’n “geliefde huis”. Die
wind wat in hierdie gedig waai, stig nie verlatenheid en droefnis nie: dit is ’n “lewend wind” wat
met krag en energie die “roosranke van die mure afslaan” en verder gepaar is met die lig van “die
skuins-son skyn”. Ten slotte lyk dit asof die spreker in die gedig dié besondere toneel koester en
wil hê dit moet bly voortbestaan selfs as sy eendag nie meer daar is om dit te sien nie: op hierdie
punt klink daar ’n suggestie van die aangesprokene in Louw se gedig wie se “vensters” na haar
vertrek nog kyk na die plein. In teenstelling met die verlatenheid van Louw se gedig, klink dit dus
asof Cussons se gedig praat van vervulling: die spreker in hierdie gedig is gevestig in ’n “geliefde
huis” en ervaar die elemente om haar as lewe-gewend.

Daar word meer eksplisiet na Louw se poësie verwys in Cussons (2006: 411-2) se gedig
“Slaaplose nag” uit Membraan: Louw figureer naamlik in die opdrag en word ook in die slot van die
gedig aangespreek as “my vriend” in hierdie reaksie op sy gedig “Cartesiaan” wat uit drie sonnette
bestaan (Louw 1981: 230-1). Louw stel in sy gedig ’n spreker (wat nie alte eenvoudig met Louw self
gelykgestel moet word nie) aan die woord wat duidelik die Cartesiaanse dualisme van liggaam en
gees verwoord en die nosie van die siel probeer verwerp deur dit verdag te maak in ’n reeks
negatiewe beelde. In die derde sonnet verwerp hy dan met nadruk dit wat die siel verteenwoordig,
naamlik die idee dat die mens iets van die Goddelike kan verteenwoordig en andersom: “Wat jy
verkoop: / ‘God-byna-mens’, ‘Die-mens-so-half-’n-God’ – / dié goeters: dis vir vlieë stroop”. Louw
se gedig is dus ’n kragtige vertolking van die rasionele skepsis van ’n denker uit die Era van
Rasionalisme en die daaropvolgende Verligtingstydperk.

Cussons se antwoord op hierdie gedig berus duidelik op ’n intensiewe lesing en oorweging
daarvan. Haar gedig handel oor ’n slaaplose nag waartydens sy begin twyfel aan haar eie oortuiginge
en uiteindelik die spreker in Louw se gedig gelyk wil gee:

het ek wyl ek water by die wasbak drink
(asof dit sou help) die kraan en
die water vertel dat jy gelyk had omtrent
die siel: dat dit ’n tussenin baster soort
ding is wat net die mens mee belas is
en daarmee hy met homself tot die dood toe.
Eers dan skei soma en gees, eindig
die folterbestaan, kán oplaas dier slaap,
gees leef; nag nág wees en dag Dág;
die onheilige verbintenis van wat nie wil

1 4 Vergelyk Peter Louw se lesing van die gedig in Louw (1989: 88).



279

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

bind nie, die nagmerrie-skemer wat
psige is, end kry ...

Teenoor die selfversekerdheid van die Cartesiaan staan die vertwyfeling van die spreker in Cussons
se gedig; teenoor die keurige versifikasie van Louw se drie sonnette die effe hortende struktuur van
Cussons s’n (met woorde soos “en” en “wat” in reëleindposisies). Die vertwyfeling en psigiese
ongemak word egter uiteindelik opgehef deur ’n mistieke moment waarin sy haar bewus word van die
eenheid van haar eie liggaam met dié van Christus waardeur die Cartesiaan se argument oor die siel
opgehef word. Op die diskoers van die rede reageer sy uiteindelik dus met die diskoers van die
mistiek:

Ek het my koffie versonke gedrink, bewus
van my brandende oë, my dors, my slukgeluide,
net asof dit Syne was – Ek weet dit
seker nou: jy had nie gelyk nie, my vriend.

Alhoewel daar in die genoemde voorbeelde sprake is van die herskrywing as ’n vorm van teen-
antwoord vir sekere posisies gesuggereer in Louw se gedigte, sou ’n mens ook kon wys op
Cussons-herskrywings wat voortsettings van Louw se gedigte is: haar gedigte oor heiliges15sluit
aan by Louw se gedigte oor heiliges in Tristia, die gedigte op die tema van Abélard en Heloïse16

wys terug na Louw (1981: 47) se “Abélard” uit Die halwe kring terwyl Scholtz (1978: 14) reeds
daarop gewys het dat haar hantering van die begrippe “vuur” en “pyn” bepaalde voorgangers het
in Louw se Tristia. Johann de Lange (1990: 1-3) sinspeel trouens in sy gedig “Wordende naak”
waarin hy die volgende reëls rig aan Cussons dat Louw ’n obsessiewe teenwoordigheid in haar
poësie is:

Sou jy dit anders nóú beplan
of wag jy soos in die kiekie
op die grys gestalte van ’n man
wat wel sou opdaag as hy kon
maar neergepen tot spookgesig
loop in elke slaaplose gedig?

Wat ook al die besonderhede van die persoonlike verhouding tussen Louw en Cussons mag wees,
staan dit vas dat Louw se statuur bevestig word deur die kwaliteit en volgehoue intensiteit van die
gesprek wat ’n belangrike digter soos Cussons met sy poësie voer.

2.3 Herskrywings van “Die beiteltjie” en “Ars poetica”: metapoëtiese gesprekke

Een van Louw se belangrike bydraes tot die Afrikaanse letterkunde is sy volgehoue besinning oor
die wese van kuns, die aard van die digter en die maak van gedigte in sy eie poësie. Dit was
byvoorbeeld sý voorstelling van die digter as ’n profeet of aristokratiese figuur eerder as enige
ander in die Afrikaanse poësie waarteen opvolger-digters soos Breytenbach en Krog hulle later
verset het. Omdat ek my in hierdie lesing veral interesseer in spesifieke voorbeelde eerder as
veralgemenings, wil ek fokus op herskrywings van Louw se twee invloedryke gedigte “Die beiteltjie”
uit Nuwe verse en “Ars poetica” uit Tristia.

1 5 Vergelyk “H. Teresa van Avila op ‘n sending” uit Verf en vlam van 1978 (Cussons 2006: 125) en “Drie
voorbeelde en ’n vertroosting” uit Membraan van 1984 (Cussons 2006: 440).

1 6 Vergelyk “Heloïse” in Plektrum van 1970, “Abélard in sy looibasboomhut” in Verf en vlam van 1978 en
“Die pomp” in Die woedende brood van 1981.



280

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Vlugtige verwysings na “Die beiteltjie” kom voor in gedigte van Pirow Bekker, André Letoit en
Gerhard Rasch;17 daarnaas is dit ook verwerk tot musiek en beeldende kuns. Een van die
interessantste herskrywings van “Die beiteltjie” is uitgewys in Stander (1992) se lesing van die
wyse waarop Wilma Stockenström (1984: 56) se gedig “Kraak die aardbol langs ’n naat” reageer op
Louw. In die bestaande interpretasies18 van “Die beiteltjie” word die oënskynlik eenvoudige, maar
effektiewe beiteltjie onder andere gelees as simbool van die menslike rede of digterlike woord.
Hierdie werktuig word dan so hanteer dat die effek daarvan tot in die oneindige uitkring: eers breek
dit “’n klippie op ’n rots”, daarna die “grys rots” onder die klippie, dan die “sagte aarde” sodat ’n
“donker naat loop deur my land” en uiteindelik kloof die slag van die beitel die “planeet aan twee”
met ’n “bars wat van my beitel af / dwarsdeur die sterre loop”. Dit kan dus gesien word as ’n
uiteensetting van die vermoë van die denker of digter om deur middel van die woord homself, sy
onmiddellike omgewing, sy planeet en uiteindelik die volle ruimte van die heelal te deurgrond en op
estetiese wyse te representeer. Ten spyte van die speelse inslag en nederige posisionering van die
spreker in hierdie gedig (byvoorbeeld gemanifesteer in sy ietwat verbaasde verwondering oor die
proses wat hy ontketen het), het hy dus die vermoë om ’n effek te bereik waarvan die uiteinde nie
gesien kan word nie. Die spreker wat in “Die beiteltjie” aan die woord gestel word, is dus volgens
Stander se lesing (1992: 6) die self-versekerde fallogosentriese subjek wat ’n besondere vertroue
het in sy vermoë (hetsy die rede of die kreatiewe vermoë) om die waarheid te vind.19

Stockenström se gedig satiriseer hierdie self-versekerde, waarheidsoekende subjek wat
benewens die geloof in sy eie vermoë ook die geloof het dat daar sin te vind is in die heelal. Die
beginwoorde van die gedig tree duidelik in gesprek met die Louw-gedig se verwysing na die
planeet wat aan twee val en die kosmiese perspektief op die bars wat deur die sterre loop:

Kraak die aardbol langs ’n naat
oop en dop maar uit – jy sal vind
drie myte en ’n groterige kewer
rooi van magma en doodverskrik.
Maar moenie worry nie. Alles werk
ten goede mee. Laat die vuurvloei
uitloop in die al en op die sterretjies
drup-drup. Skud goed. Gom nou
die helftes stewig vas en, siedaar,
die nuwe aarde, lig, leeg, lief.

Niks om na te delf, niks om te splyt,
niks meer te beskryf of uit te lê.
Die kewer spartel in die melkweg
en die myte verdwyn spoedig in die buik
van wording. O aansienlik intelligenter
as die myt mens, skepper van leegheid,

1 7 Vergelyk Pirow Bekker (1965: 1) se “Die klip sing” uit Die klip sing, André Letoit (1981: 24) se “brise
marine” uit Suburbia, Gerhard Rasch se “Liefste” uit Nuwe stemme 3 (Krog en Schaffer 2005: 130-1).
Foster (2001: 61) sien ook ’n verband tussen “Die beiteltjie” en George Weideman (1969: 95) se “Kieselguhr-
kleim” uit As die son kliplangs spring.

1 8 Ek noem slegs die volgende drie voorbeelde:  Van der Merwe (1968), Scholtz (1975: 74-77), Kannemeyer
(1978: 424).

1 9 Dit is belangrik om daarop te wys dat Stander (1992: 9) die gedig nie lees as ’n voorbeeld van seksisme nie,
maar verwys na die moontlikheid om die versweë erotiek in die vers te lees as ’n manipulasie van die
manlike subjek in die gedig se onderdrukte begeerte na dit wat hy moet prysgee om mag te behou.  Dit
verteenwoordig ’n nuansering op Britz (1988) se feministiese lesing van die gedig.



281

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

was jy maar reg aan die begin en nie
sommer somewhere in die groot proses nie,
nè, ma se grootman? Ma se snaaksie
hou sy handjies bak en vra bol, ma.

In hierdie gedig word gesuggereer dat die oopkraak van die aardbol weinig meer sal oplewer as
“drie myte en ’n groterige kewer”. Anders as in die Louw-gedig waarin die spreker ’n bepaalde
soort verwondering en bewondering het vir die tegelykertyd openbarende en vernietigende mag
van sy werktuig wat die vermoë het om ’n kraak deur die heelal te laat loop, suggereer die spreker
in hierdie gedig dat die ontstaan van ’n ligte en leë “nuwe aarde”, nadat die twee uitmekaar-
gekraakte helftes van die aardbol weer aanmekaar gegom is, ’n positiewe uitkoms sal wees: “Niks
om te delf, niks om te splyt, / niks meer om te beskryf of uit te lê”. Dit sal die mens onthef van ’n hele
spektrum van wetenskaplike en kreatiewe aktiwiteite wat sinvol kan wees, maar ook as potensieel
destruktief en vermoeiend voorgehou word (soos blyk uit die toespelings vervat in die woorde
“delf” en “splyt”).

Dit blyk algaande uit die gedig dat hierdie spreker vroulik is in teenstelling met die manlike
perspektief wat deur lesers soos Britz (1988) en Stander (1992) in Louw se gedig veronderstel word.
Haar perspektief is dié van ’n moeder wat vanuit die een of ander kosmiese waarnemingspunt met
’n gevoel van meewarige jammerte kyk na die mens wat soos ’n klein seuntjie (sy noem hom “ma se
grootman”) probeer om die aarde en die heelal te verken. Sy verwys byvoorbeeld vertroostend na
sy frustrasie met die betreklikheid van sy eie posisie binne die ruimtelike en temporele omvang van
die heelal: “was jy maar reg aan die begin en nie / sommer somewhere in die groot proses nie, / nè,
ma se grootman?” Stockenström se gedig reageer nie net op die mens- en wêreldbeeld wat in Louw
se gedig na vore kom nie, maar ook op die vorm daarvan. In reaksie op die keurige taal van Louw se
vers, maak die spreker in hierdie gedig gebruik van ’n informele spreektaal waarin Engelse woorde
vermeng word met die Afrikaans. Die speelse en satiriese trant lewer ook kommentaar op Louw se
gedig wat eweneens speels begin, maar dan in sy eenvoud uitgroei tot hoë erns.

Die ander metapoëtiese vers van Louw wat heelwat reaksie uitgelok het, is “Ars poetica” uit
die bundel Tristia (Louw 1981: 251-2). Dit is veral die beginreëls van die gedig waarop ander
digters reageer in hulle eie werk:

XXXVIII. Ars poetica
Vir Wytze

Uit die gevormde literatuur
is nooit weer poësie te maak nie,
uit die ongevormde wél:
heuning uit die blomsap
– om te illustreer –
en uit die heuning self, glo nog;
maar nie meer uit die seshoek-sel.

Op die temas van die dwase,
en van die nie-dwaas heiliges
is dit moontlik om variasies
en besuinigings, selfs palinodes
te versin, maar dis onmoontlik
om te speel-selfs met die spél:
of groot te doen of te misdoen
in die skoene van die grotes.



282

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Eintlik was ’n fluit nodig,
wat, terwyl jy blaas: trompet word;
en ná trompet: ’n stad;
én, waar die stád verwilder:
dat dit bloeiende maankraters
word wat uitblom in
bloed en vuurpyl
en afgly na die suiwer syfer
en die beginnende uitsypeling
en die begin.

Maar: omdat geen fluit voorhande is nie,
moet ons in die weefsels van
(o) van ons dink-histologie
soek: om lug en kraakbeen,
brein-sel, vleis en slymvlies
sonder slymerigheid van ons histories-
en geweefde denke te bespie;
sódat en ópdat ons in woorde, wat
maar klank en teken is,
in ná-geskape skeppinge
die skepping van die god
déúr-dink, déúr-praat.

Skynbaar is dit die kombinasie van stelligheid én dubbelsinnigheid oor die aard van die poësie
vasgevang in ’n treffende beeld in die eerste reëls van die gedig wat reaksie by mede-digters
uitlok. Op die oog af word daar in die eerste reëls gesê dat “gevormde literatuur” nie die bron kan
wees vir verdere literatuur nie. Die frase “gevormde literatuur” is egter dubbelsinnig in dié sin dat
dit kan verwys na reeds-gemaakte literatuur óf na goed-gemaakte literatuur. Die tweede strofe
suggereer dat laasgenoemde lesing ’n moontlikheid is wanneer daar gesê word dat daar op “die
temas van die dwase” voortborduur kan word, maar dat dit onmoontlik is “om groot te doen of te
misdoen / in die skoene van die grotes”. Die derde strofe suggereer dan dat die een of ander
magiese instrument wat die vermoë het om deur te dring tot die oorsprong van dinge, oftewel “die
beginnende uitsypeling / en die begin”, nodig is om poësie te maak. Die vierde strofe van Louw se
gedig stel dit dan dat so ’n instrument nié voorhande is nie: die enigste opsie is om so konkreet en
suiwer moontlik in woorde wat “maar klank en tekens is, / in nageskape skeppinge / die skeppinge
van die god” deur te dink en deur te praat. Enersyds is daar dus die behoefte om in die poësie deur
te dring tot by die kern en oorsprong van dinge wat verband hou met die modernistiese strewe na
essensie en heelheid; aan die ander kant is daar ’n bewustheid dat woorde slegs tekens is wat ’n
bepaalde middellikheid het en jou dus nié by die werklikheid of enige essensie kan uitbring nie, ’n
siening wat raak-raak aan poststrukturalistiese opvattings oor taal en betekening.

Die gedig is veral herskryf en weerspreek deur sommige van die digters wat in die tagtigerjare
gedebuteer het en sterk beïnvloed is deur die poststrukturalistiese opvatting dat oorsprong en
finaliteit ondermyn word deur die proses van oneindige betekening wat nooit afgesluit kan word
nie, soos wat die semiotikus en logikus Peirce beweer het. Joan Hambidge (1985: 21) reageer
byvoorbeeld reeds in haar eerste bundel Hartskrif op Louw met ’n vers wat gerig is aan die
popkunstenaar “Andy Warhol” en sy naam as titel het. Met verwysing na Warhol se bekende
kunswerke waarin reeds bestaande foto’s gereproduseer en dan ook nog herhaal word, skryf sy:

Vir jou ’n vers



283

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

omdat jy “bewys” het dat die gevormde
wel ont-vorm ver-vorm verfomfaai
kan word tot iets nuuts en anders
(wat my betref: soms beters)

Alhoewel sy hier skryf oor ’n beeldende kunstenaar is dit duidelik dat sy Louw se uitspraak dat
daar nie weer literatuur gemaak kan word uit gevormde literatuur nie wil weerspreek. Dit word
beklemtoon deur die feit dat sy doelbewus verwys na die “vers” wat sy vir Warhol aanbied en wat
sy gemaak het uit haar weerspreking van Louw se poëtikale opvatting. Ook in die derde strofe van
haar gedig beklemtoon sy die feit dat nie-oorspronklikheid, anders as wat Louw suggereer in sy
gedig, tot kuns kan lei: “die mooiste van jou werk / die 100 ingekleurde Campbell’s tamatie-sopblikke
/ – wie sou nou ooit kon raai dis kúns? – / in ry op ry op ry ... / (verklap jy herhaling maak dit beter/
relevant)”.20

Alhoewel hy veel minder in die ban staan van poststrukturalistiese opvattings as byvoorbeeld
Hambidge, reageer ook Daniel Hugo (1986: 26) op hierdie gedig van Louw. Hy leen sy gedigtitel
(“Die hart op die fees”) by Louw, gebruik die eerste reëls uit “Ars poetica” as motto en weerspreek
hom dan direk in die eerste strofe van sy gedig: “hierdie heuningkoek, Wyk, het jy sleg verbrou /
’n nuwe seshoek-sel presenteer ek jou”. Die res van die gedig sit vol van verwysings na Louw se
poësie: daar is byvoorbeeld verwysings na “Die hart op die fees”, Raka, “Die swart luiperd”,
“Beeld van ’n jeug: duif en perd” en “Nog eenmaal wil ek”. Hierdie gedronge herskrywing van
verskillende Louw-gedigte moet bewys dat Louw dit mis gehad het toe hy gesê dat daar nie
literatuur of heuning uit die gevormde literatuur of “seshoek-sel” gemaak kan word nie. Hugo se
gedig wil klaarblyklik wys op die enigsins problematiese beeld van die “seshoek-sel” en terselfdertyd
bewys dat dit wel moontlik is om poësie te maak uit gevormde literatuur.

Ook Krog reageer in haar poësie op Louw se uitbeelding van die skryfproses. In haar gedig
“skryf-ode” uit Kleur kom nooit alleen nie (2000: 66-74) tree sy in gesprek met Louw se “Groot
ode” uit Tristia – Beukes (2003) het reeds getoon hoe die drieledige konstruksie van haar gedig
aansluit by dié van Louw, terwyl Van Vuuren (2006) wys op die verwantskappe wat betref die
neerdaal in die ondergrondse ter besinning, die liriese intermezzi oor die liefde, die verwysings na
kilte, die verganklikheidsbewussyn en die elegiese klank. Hierby is dit belangrik om te vermeld dat
Krog net soos Stockenström die vroulike ervaring van kreatiwiteit wil plaas naas die manlike
weergawe daarvan in Louw se werk. Dit gebeur veral deur haar gebruik van’n motto uit Janet
Malcolm se The Silent Woman, wat handel oor Sylvia Plath se biograwe: “Writing is a fraught
activity for everyone, of course, male or female, but women writers seem to have to take stronger
measures, make more peculiar psychic arrangements, than men...”. So beklemtoon sy dat haar ode
vanuit ’n spesifiek vroulik-beliggaamde ervaring voortspruit en onder andere op hierdie punt
wegstuur van Louw se “Groot ode”.

Uit bogenoemde voorbeelde lyk dit asof Louw dié Afrikaanse digter bly teenoor wie later
digters hulle eie poëtiese praktyk kan artikuleer en wil verantwoord, veral as hulle skryf vanuit ’n
ander poëtikale opvatting, filosofiese raamwerk of beliggaamde posisie as hy.

2 0 Sy skryf in die gedig “Andy Warhol op uitstalling” (Hambidge 1990: 37) wat handel oor Warhol se
persoonlike lewe: “ Uit die banale is daar nooit weer / te banaliseer nie”; in “User friendly” (Hambidge
1988: 19) lui dit:  “Uit die verhewe / is daar geen poësie / te make – uit die banale / wél”;  in ’n gedig oor
liefdesverwyt getitel “Skryfode II” (Hambidge 2005: 69) staan daar: “Oor die misverstane woord / is daar
/ nooit weer te dig nie” en konkludeer dan ietwat ironies:  “Ek is Hambidge, klaar / met Eybers en Louw”.



284

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

3. SITERINGS, PARODIEË EN PRIKKELS

Naas bogenoemde kategorie van herskrywings is daar ook ’n menigte voorbeelde van Afrikaanse
gedigte waarin klinkende reëls uit sy werk gesiteer word. Verskeie Afrikaanse skrywers gebruik
byvoorbeeld sitate uit Louw se werk as titels vir hulle publikasies. ’n Mens kan die volgende voorbeelde
noem: Marié Heese se roman Die uurwerk kantel (1976), Johann de Lange en Antjie Krog se
bloemlesing erotiese gedigte Die dye trek die dye aan (1997), Johann Lodewyk Marais en Ad Zuiderent
se versameling gedigte oor die omgewing Ons klein en silwerige planeet (1997), Robert Dorsman en
Adriaan van Dis se bloemlesing van Afrikaanse gedigte O wye en droewe land (1998), Hennie
Aucamp se bundel verhale Dalk gaan niks verlore nie (1992) en Koos Kombuis se Raka: die roman
(2005). Die keuse val gewoonlik op ’n naam of reël uit Louw se werk wat by wyse van ’n soort
snelskrif ’n bepaalde sfeer, gedagte-inhoud of wêreldbeskouing oproep en ’n sekere estetiese kwaliteit
het. Hierdie siterings van Louw se werk maak staat op die feit dat die sitaat ingebed is in die kulturele
geheue van potensiële lesers, en teer selfs ’n bietjie op die assosiasie met Louw.

Sommige reëls uit Louw se werk het ook in so ’n mate deel van die Afrikaanse poëtiese
leksikon geword dat hulle byna funksioneer soos idiome in die groter Afrikaanse woordeskat.
Breytenbach gaan byvoorbeeld op dieselfde manier om met die Louw-reël “’n vreemde vlam van
woorde klim, / ’n verre bewing, bo die kim” uit “Gesprek van die dooie siele” as met ander geykte
segswyses in Afrikaans wanneer hy dit herskryf tot “’n vreemde vlam van woorde / klim in die
vyeboom kom vroetel ’n sê vir lê” (Breytenbach 1993: 27). Dit blyk ook by nadere ondersoek dat
sommige sitate op bevestigende wyse gebruik word deurdat hulle die gedagtegang van die Louw-
gedig voortsit. Ek volstaan met twee voorbeelde. In Hennie Aucamp (2002: 42) se “Stad op hitte”
word die klankrykheid én sentiment van Louw se “Ballade van die Bose” aangewend om te
beklemtoon dat Kaapstad met sy somervure, sy destruktiewe seksuele praktyke en algemene verval
’n boosheid verteenwoordig wat nie ontsnap kan word nie. Die gedig eindig met die koeplet waarin
Louw se reëls geëggo word: “O, waar sal ons vlug uit die stad wat brand, / die hittigste stad in ’n
hittige land”. Naas die voorbeeld uit die werk van ’n gerespekteerde skrywer soos Aucamp, is daar
ook die voorbeeld van die rock-groep Fokofpolisiekar wat in hulle liriek “Heiden Heiland”
(Swanesang 2006) die reëls “Jy was ’n kind, en al die helder wete / van bloed en maagdelikheid was
in jou oë” uit een van Louw (1981: 61) se Dertiger-gedigte siteer. Die liriek haak aan by die mengsel
van suiwerheid, onskuld en sensualiteit wat uit Louw se reëls spreek: dit vertel van die komplekse
heen-en-weer van ’n liefdesverhouding waarin die spreker aanvanklik voorkom as gevaarlik
destruktief, maar homself uiteindelik blootlê as die weerlose een. Louw se reëls word ’n manier
waarop die origens hardgebakte en anargistiese spreker oor sy eie weerloosheid kan praat wanneer
hy dit ten slotte van toepassing maak op homself: “ek bly ’n kind en al die helder wete / van bloed
en maagdelikheid bly / altyd in my oë”.

Hiernaas is daar ook sitate wat sekere reëls in Louw se gedigte weerspreek. Ook hier volstaan
ek met twee voorbeelde. Daar is die bekende voorbeeld van Gert Vlok Nel (vergelyk Hambidge
1995: 60-62; Krog 2006: 456-458) wat die eerste reëls van Louw se “Karoo-dorp: someraand”,21 “die
laatmiddag het room geword / en treine wat ver fluit”, herskryf tot “die laatmiddag het chroom
geword / & trein wat ysig fluit” om sý Karoo-dorp te omskep in ’n onherbergsame ruimte waarin
mense uitgelewer is aan ’n trieste lot (Nel 1993: 38). Tom Gouws (1995: 29) reageer ook op een van
Louw se bekende titels en reëls wanneer hy in sy gedig “onsuiwer wiskunde” skryf: “die uurwerk
kantel g’n. die boesmans / kon jou dit lank terug vertel”. Hiermee wil hy die suggestie in Louw se

2 1 Verdere herskrywings van hierdie reël vind ’n mens by Willem S. van der Merwe (1985: 16) en Riana
Scheepers (2001: 34).



285

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

gedig “Suiwer wiskunde” dat die verganklikheid momenteel gestuit kan word in ’n bepaalde
abstraksie, weerspreek (vergelyk “ons dink te klein / om die verganklike tot die onverweerbare te
jel”). Hy pas ook verskillende reëls uit Louw se werk vir sy eie doeleindes aan in sy bundels
Diaspora (1990: 6, 22, 25) en Syspoor (2002: 45-6).

Naas die siterings is daar ook ’n aantal parodieë van Louw se werk in die Afrikaanse literatuur
te vind. Parodiëring is eweneens ’n teken van ’n digter se invloed: dit funksioneer tegelykertyd as
huldiging en ontluistering. Opperman (1964: 25-6) was een van die eerste Afrikaanse digters wat
die poëtiese styl van Louw (saam met dié van ’n reeks ander digters) geparodieer het in “Met
apologie” uit Kuns-mis. Ook in die kategorie van die speels-ontluisterende parodie val André
Letoit (1985: 70 -1) se spottende “Ballade van die bose tikster” met die refreinreël “Jy is my wese se
ondergrond / En jy trap in my spoor soos die Broederbond” waarin hy die verhewe intellektuele
inhoud van Louw se “Ballade van die bose” parodieer. Ernstiger van aard is Johan van Wyk en
Joan Hambidge se parodieë op een van Louw se bekendste gedigte, naamlik “Vroegherfs”22 wat
begin met die reëls: “Die herfs word ryp in goue akkerblare / en wingerd wat verbruin, en witter lug
/ wat daglank van die nuwe wind en klare / son deurspoel word”. Van Wyk (1976: 32) se “Vroegherfs”
is ’n grimmige herskrywing wat heeltemal verskil van die liriese skoonheid en intimiteit van Louw
se gedig waarin daar gebid word om geestelike suiwering. Die gedig lui as volg:

vroegherfs

Die kind kom uit die vuil kamer,
kom uit die venster wat verskroei, en uit die langer mandjie
wat vinnig op die swart tafel en wolkerige
boom hardloop; tien takke word drade
en pype; en ’n tweede vlermuis skiet
korrelrig tot ’n grys boek en skedel,
dat die hoender in die grondige masker
teen elke skraal stoel witter suig.
O, Hitler, laat ’n kat kruip:
laat alles beweeg wat ryk en salig is
of lui bottelrig, en blou van die slang;
laat pers word, laat u sneeu staan, laat staan
haar huis op al die kaste, tot dit eindelik wit
en sidderend op die skamper skoen val.

Die keurigheid van die sonnetvorm word in Van Wyk se herskrywing van Louw se gedig geparodieer
en die romanties-religieuse sfeer vervang met suggesties van ’n apokaliptiese ná-oorlogse toneel
(onder andere gesuggereer deur die aanspreek van Hitler). Teenoor die hoopvolheid van die spreker
in Louw se gedig staan die verbrokkelende waansin van die spreker in Van Wyk se herskrywing.
Verder bied die surrealistiese gang van die gedig heelwat weerstand teen die leser se pogings tot
begrip. Foster (2006) betrek ook die verloop van tyd tussen die publikasie van die twee sonnette as
sy skryf: “Tussen die publikasie van Louw se gedig en dié van Van Wyk het die Tweede Wêreldoorlog

2 2 Verwysings na hierdie gedig kom ook voor in Johann de Lange se “Laatherfs” in Snel grys fantoom (1986:
30), Louis Esterhuizen se “Seisoen van die oë” in Stilstuipe (1986: 12) en Ronel Nel se “herfs met rilke
louw en levi” in [en die here het foto’s geneem oor vanderbijlpark] (2002: 27).  Die siklus waarin hierdie
gedig staan, “Vier gebede by jaargetye in die Boland” (Louw 1981: 88-91) is ook ’n voorganger vir
Opperman (1979: 118-121) se siklus “Grondstowwe by die siklus van die seisoene”.



286

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

plaasgevind. Die verlange na ’n ‘teerder jeug’ is vervang met die beskrywing van ’n kind wat uit die
‘vuil kamer’ van die geskiedenis kom”.

Hambidge (1990: 26) se herskrywing van “Vroegherfs” is miskien ’n minder ekstreme parodie
as dié van Van Wyk, maar vervang eweneens die delikate atmosfeer van Louw se gedig met
gevoelens van ontnugtering, woede, bitterheid, minagting en depressie wat hier as die noodsaaklike
bron van poësie gesien word. Hiermee voer Hambidge Louw se gedagte dat pyn kan lei tot veredeling,
soos wat Louw se “Vroegherfs” suggereer, tot ’n bepaalde uiterste. Haar gedig lui naamlik:

Vroegherfs

Die jaar word ryp in wrede ontnugtering,
in woede wat verkil, en bitter idees
wat daglank deur my nuwe minagting
uitgespoel word; alle idees word reëls,
tot selfs die slustes; en die eerste beelde val
so stilweg in my donker depressiewe drome uit
sodat die dendriete in my brein al
teen elke ligte môre ooreis, ópspruit.
O muses, laat hierdie dae nooit verbygaan:
laat alles val wat poësie of stilte verbreek
of cliché is, en vér was van die pyn;
laat ryp word, muses, laat jul verwoesting nimmer taan,
vir ewig, tot al my demone afgebreek
word in relevante, tydgebonde skyn.

Naas hierdie parodieë op sentrale gedigte in Louw se oeuvre gebeur dit ook dat bepaalde Louw-
gedigte die vonk of prikkel verskaf vir die verdere uitwerk van ’n bepaalde tema soos in die geval
van Johann de Lange (1986: 9) se “Piromaan” (waarin die seksuele konnotasies van die brandstigting
in Louw se gelyknamige gedig eksplisiet uitgewerk word), Joan Hambidge (1997: 24) se “Vrou in
frokkie” (wat ’n vroulike aanpassing is van Louw se “Man in frokkie”) en Ina Rousseau (1978: 33)
se “Die era van Raka” (waarin ’n keurig-geklede Raka-figuur beskryf word wat met sy vulpen jare,
dekades en selfs hele bloeitydperke “skrap uit die geskiedenis van die heelal”).

4. HULDIGINGS, TAKSERINGS, KOMMENTARE EN BIOGRAFIEË

Die belangrikheid van Louw binne die Afrikaanse literêre sisteem en Afrikaanse kultuurwêreld blyk
ook uit die huldigings, takserings, kommentare en vers-biografieë wat sy werk ontlok het. Alhoewel
hierdie soort gedigte nie streng gesproke herskrywings genoem kan word nie, berus hulle telkens
op die betrokke digters se interpretasies van Louw se werk. Rondom die dood van Louw was daar
byvoorbeeld verskillende huldigingsgedigte wat uiteraard klem gelê het op die verlies wat sy dood
in die Afrikaanse letterkunde gelaat het. Van Lina Spies (1971: 99-100) is daar die gedig “By die
dood van N.P. van Wyk Louw” waarin sy haar verdriet oor Louw se dood koppel aan haar skok oor
die onverskilligheid van die Suid-Afrikaanse media en die wyse waarop Louw se dood in die
Nederlandse konteks ondergeskik gestel word aan die ontsteltenis oor apartheid. Deur haar
huldiging van Louw as volksdigter en haar politieke verontwaardiging word Louw in die politieke
arena geplaas op dieselfde wyse as wat Breytenbach se herskrywings dit gedoen het, al is dit
vanuit ’n totaal ander hoek. Ook van P.H. Roodt, N.A. Liebenberg en Freda Plekker is daar
huldigingsgedigte wat verskyn kort na Louw se dood in 1970.23 Hambidge (1989: 52) se gedig “Die
wêreld is ons woning nie” uiter ’n versugting na die teenwoordigheid van Louw in ’n wêreld vol



287

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

mindere gedigte en stel hom voor as die groot voorganger van ander digters: “O sê my, waar, in
watter ver kontrei, / is hy, die grootste digter, hý? / In stof en sneeu trek ons net na, / die wêreld is
my woning nie”.24

Daar is ook ander takserings van Louw se werk en persoonlikheid te vind in die werk van sy
mede-digters. Daar is byvoorbeeld die dikwels-gesiteerde reëls van Peter Blum (1958: 64) uit “Die
klok in die newel” waarin hy sy afkeer van die Dertigers verraai. Alhoewel die “geroemde bundel”
verwys na W.E.G. Louw se Die ryke dwaas, tipeer en evalueer Blum met die verwysing na “waansin,
/ Skriklikheid en groot winde” veral Van Wyk Louw se Dertiger-poësie:

Ag, ook die digkuns van mode was destyds nie in my smaak nie
En die geroemde bundel (op menige jeugdige boekrak
Ingedruk tussen – ’n vreemde drietal – Mein Kampf en die Bybel)
Wemelend van vodde en vuil, van wrok en waansin,
Skriklikheid en groot winde, vir my ongenietbaar.

Casper Schmidt (1980: 18-9) gee in sy gedig “Geskalle van onsterflikheid” uit Nuwe en nagelate
gedigte ’n blik op die “ouer meesters” van die Afrikaanse poësie waarin hy Opperman, Louw,
Blum, Breytenbach en Stockenström se name noem. Dit is duidelik dat Schmidt (wat selfs iets van
’n buitestaander-figuur in die Afrikaanse literêre veld was) veral vir Blum en Breytenbach goedkeur,
maar vir Louw slegs ’n soort teësinnige bewondering koester:

Van Wyk Louw, veronderstel ek, was ’n ander
wat niks kon uit-beeld of daar-stel sonder sin;
met koevoete benader hy die intellek, dat als
glinsterend in jambes uit modderbelle styg.

Uitgebreide kommentare op die persoon en poësie van Louw kom ook in verskillende gedigte van
ander digters voor. Hierdie kommentare neem soms die vorm aan van versbiografieë. In W.E.G.
Louw (1972: 3-27) se “Naggesprek” skryf die digter ’n poëtiese en intellektuele biografie van sy
gestorwe broer in versvorm. Naas biografie is hierdie gedig ook iets van ’n outobiografie waarin
W.E.G. Louw sy eie posisie, naas dié van sy broer, verduidelik en selfs op bepaalde punte regverdig.
Ook Hambidge (2000: 27-31) skryf in haar bundel Lykdigte ’n gedig getitel “N.P. van Wyk Louw
(1906-1970)” wat gedeeltelik biografie (met die fokus op die verhouding tussen Louw en Cussons),
gedeeltelik kommentaar op beide Louw en Cussons se poësie en uiteindelik ook ’n soort
outobiografie is van háár verhouding met hulle as leser. Ook Krog (1981: 11-12) se gedig oor ’n
ontslape digter, getitel “’n volk bring hulde”, kan gelees word as ’n toespeling op Louw as
gekanoniseerde digter. Interessant genoeg figureer Louw ook as digterfiguur in twee van die
sanger Jan Blohm se lirieke: in “soos ’n rots” (’n Stille runaway 2006) word hy saam met Ingrid
Jonker en Breytenbach voorgehou as een van die ikone van die Afrikaanse letterkunde en só
verbind met die betekenis wat die taal Afrikaans vir die sanger het.

2 3 Vergelyk Roodt (1972: 40) se “hulde aan van wyk louw”, Liebenberg (1971: 48) se “In memoriam” en
Plekker (1972: 29) se “Hulde aan N.P. van Wyk Louw”.

2 4 Hambidge is dan ook een van die digters wat herhaaldelik Louw se werk herskryf, bekommentarieer en
parodieer (vergelyk ook “hommage á Van Wyk Louw” in Hartskrif (1985: 11) en “Variasie: VWL” in
Ewebeeld (1997: 91).



288

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

5. GEVOLGTREKKINGS: DIE GESPREK GAAN VOORT

Hierdie ondersoek na Afrikaanse digters se groot verskeidenheid herskrywings van Louw se werk
lei tot ’n paar gevolgtrekkings. In die eerste plek blyk dit dat Louw se poësie gesprek uitlok van ’n
groot spektrum digters en dat sy werk neerslag vind in die sogenaamd hoë én populêre vorme van
poësie. Enersyds is dit veelseggend dat soveel van Afrikaans se belangrikste digters (Breytenbach,
Cussons, Stockenström, Krog) met hom in gesprek tree: dit wil voorkom asof hy deurlopend vir
hulle funksioneer as ’n soort maatstaf teenoor wie hulle hulleself kan artikuleer en van wie hulle
hulleself ook by geleentheid distansieer om hulle eie identiteit te vind. Dit is ook opvallend dat
digter-herskrywers hulle nie gebonde voel om met die piëteit gereserveer vir ’n gekanoniseerde
volksheld te reageer nie: hulle weerspreek, hulle verskil, hulle verwyt, hulle onderhandel;
terselfdertyd vereer hulle Louw deur die blote feit van die gesprek. Andersyds is dit ook betekenisvol
dat skrywers wat deel uitmaak van die populêre kultuur,25 soos Koos Kombuis, die rock-groep
Fokofpolisiekar en die sanger Jan Blohm genoeg aanklank vind by Louw se poësie om reëls daaruit
te gebruik. Dit mag wees dat hierdie jong liriekskrywers Louw ken deur blootstelling aan hom in
skool- en ander sillabusse, maar dit lyk asof hy genoeg impak gemaak het om wel deur hulle onthou
te word en bevestigend aangehaal te word. Die nagaan van die digterlike gesprekke het ook
getoon dat sy poësie deurklink na ’n huidige geslag digters: tekens van sitering en gesprekvoering
met Louw is byvoorbeeld te vind in die gedigte van ’n jong digter soos Rasch wat in Nuwe stemme
3 (2005) opgeneem is, resente bundels soos dié van Danie Marais (2005) en Gilbert Gibson (2007)
sowel as bogenoemde liriekskrywers. Hy is dus nie vergete by die nuwe geslag digters nie.

Dit is moeiliker om ’n antwoord te vind op die vraag wáárom Louw nog steeds so ’n sterk
teenwoordigheid is in daardie segment van die Afrikaanse literêre sisteem verteenwoordig deur die
digter-herskrywers. ’n Mens sal ongetwyfeld antwoorde vind in die wyse waarop Louw se werk in
die kanon van die Afrikaanse literatuur sowel as die kulturele geheue van Afrikaanse digters
ingebed is. Die antwoord sal waarskynlik ook heelwat te doen hê met die posisie van Afrikaans en
die Afrikaanse letterkunde binne die groter politieke, kulturele en ekonomiese speelveld van die
huidige Suid-Afrikaanse samelewing. ’n Ander rede vir sy steeds produktiewe bestaan, veral ten
aansien van digter-herskrywers, kan waarskynlik gevind word in die aard van sy poësie. Veral in
die gedigte wat keer op keer gesprek uitlok, is daar sprake van ’n sekere onbepaaldheid van
betekenis, maar ook ’n konfronterende stelligheid wat as ’t ware vra om reaksie. Hierdie uitnodiging
tot gesprek is des te sterker omdat dit voorkom in gedigte waarin daar sprake is van uitnemende
strukturele ewewig, evokatiewe beelding en resonante klank-effekte. Dit is asof sy mede-digters
deur die gedagte-inhoude sowel as die estetiese waarde van sy gedigte gedwing of uitgenooi voel
om te reageer. ’n Mens sou selfs op die wyse van Harold Bloom in Poetry and Repression (1976)
’n verduideliking kon probeer vind in die siening dat elk nuwe gedig “’n psigiese slagveld” is
waarin die repressie en hersiening van voorafgaande gedigte plaasvind, maar dit sou ’n hele nuwe
studie verg. Wat wel vasstaan, is dat Van Wyk Louw byna veertig jaar na sy dood nog steeds dié
gespreksgenoot vir ander digters in Afrikaans is.

2 5 Bosman (2003: 117) verwys na die feit dat Afrikaanse rocklirieke “vol intertekstuele verwysing na die
grotes van die Afrikaanse poësie” is en dat rockmusiek dus “op ‘n vreemde manier as populariseerder van
Afrikaanse poësie” optree.



289

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

BIBLIOGRAFIE

Antonissen, Rob. 1964. Die Afrikaanse letterkunde van aanvang tot hede. Derde, hersiene uitgawe. Kaapstad:
Nasou Beperk.

Aucamp, Hennie. 1992. Dalk gaan niks verlore nie, en ander tekste. Kaapstad: Tafelberg.
Aucamp, Hennie. 2002. Hittegolf. Kaapstad: Homeros.
Bekker, Pirow. 1965. Die klip sing. Kaapstad: Nasionale boekhandel.
Beukes, Marthinus. 2003. Problematisering van die skryfproses na aanleiding van Antjie Krog se “skryfode”

uit Kleur kom nooit alleen nie. Stilet 15(1) Maart: 1-15.
Blohm, Jan. 2006. ’n Stille runaway.
Bloom, Harold. 1976. Poetry and Repression. Revisionism from Blake to Stevens. New Haven & London:

Yale University Press.
Blum, Peter. 1958. Enklaves van die lig. Kaapstad: Balkema.
Bosman, Martjie. 2003. Het Afrikaanse rock iets vir die Afrikaanse poësie te sing? Stilet 15(1) Maart: 102-

121.
Botha, Amanda. 1999. Sheila Cussons antwoord. Insig, Januarie. Aanlyn: www.boekwurm.co.za/blad_skryf_a-

e/cussons_sheila.html. (Toegang op 14 Augustus 2006.)
Botha, Amanda. 2007. Persoonlike mededeling per e-pos: 5 September 2007.
Breytenbach, Breyten. 2001. Ysterkoei-blues. Versamelde gedigte 1964-1975. Kaapstad: Human & Rousseau.
Breytenbach, Breyten. 2005. Die ongedanste dans. Gevangenisgedigte 1975-1983. Kaapstad: Human &

Rousseau.
Breytenbach, Breyten. 2007. Die windvanger. Kaapstad: Human & Rousseau
Brink, André P. 1980. Die vreemde bekende. ’n Reis deur “Brief uit die vreemde aan slagter”. In: Coetzee,

A.J. (red.). Woorde teen die wolke. Vir Breyten. Emmarentia: Taurus, pp. 1-29.
Britz, Etienne. 1988. Van Wyk Louw en Opperman vanuit ’n feministiese perspektief gelees. SAVAL

Kongresreferate VIII: 55-65.
Britz, Etienne. 2000. Historiese keur van die Afrikaanse poësie. Pulvermacher tot Breytenbach. Stellenbosch:

Content Solutions Online.
Cussons, Sheila. 2006. Versamelde gedigte. Kaapstad: Tafelberg.
Dekker, Gerrit. 1966. Afrikaanse literatuurgeskiedenis. Kaapstad: Nasou Beperk.
De Lange, Johann. 1986. Snel grys fantoom. Kaapstad: Human & Rousseau.
De Lange, Johann. 1990. Wordende naak. Pretoria: HAUM-Literêr.
De Lange, Johann & Krog, Antjie (samestellers). 1998. Die dye trek die dye aan. Verse oor die lyflike liefde.

Kaapstad: Human & Rousseau.
De Villiers, J.H. 1984. Engel en aarde: gedagtes oor “natuur” en “bo-natuur” by die lees van Sheila Cussons.

Ongepubliseerde PhD-verhandeling: Universiteit van Rhodes, Grahamstad.
Dorsman, Robert & Van Dis, Adriaan (samestellers). 1998. O wye en droewe land. Honderd-en-een gedichten

uit de Afrikaanse poëzie. Amsterdam: Meulenhoff.
Esterhuizen, Louis. 1986. Stilstuipe. Kaapstad: Human & Rousseau.
Fokofpolisiekar. 2006. Swanesang. Aanlyn: http://www.fpkfans.co.za/lyrics-swanesang.htm. (Toegang op

20 Augustus 2007.)
Foster, P.H. 2001. Postmodernistiese tendensies in die historiografiese (meta-)poësie met spesifieke verwysing

na Die heengaanrefrein van Wilma Stockenström. Ongepubliseerde DLitt-proefskrif: Universiteit van
Stellenbosch.

Foster, P.H. 2006. Van Wyk Louw se “Vroegherfs”: Herskrywings/intertekste. Ongepubliseerde aantekeninge:
Universiteit van Stellenbosch.

Freud, Sigmund. 1986. The Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud.
Volume XVII. London: The Hogarth Press.

Galloway, Francis. 1990. Breyten Breytenbach as openbare figuur. Pretoria: HAUM-Literêr.
Gilbert Gibson. 2007. Kaplyn. Kaapstad: Tafelberg.
Gilfillan, Rouston. 1984. Geel grammofoon. Perspektiewe op die werk van Sheila Cussons. Kaapstad:

Tafelberg.
Gouws, Tom. 1990. Diaspora. Pretoria: HAUM-Literêr.
Gouws, Tom. 1995. Troglodiet. Kaapstad: Human & Rousseau.



290

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Gouws, Tom. 2002. Syspoor. Kaapstad: Human & Rousseau.
Hambidge, Joan. 1985. Hartskrif. Kaapstad: Human & Rouseau.
Hambidge, Joan. 1988. Geslote baan. Kaapstad: Tafelberg.
Hambidge, Joan. 1989. Gesteelde appels. Pretoria: HAUM-Literêr.
Hambidge, Joan. 1990. Die somber muse. Kenwyn: Jutalit.
Hambidge, Joan. 1994. Digterlike vuursteel: Johann de Lange, N.P. van Wyk Louw en Sheila Cussons. In:

Van der Merwe, Chris, Waher, Hester & Hambidge, Joan. Rondom Roy. Studies opgedra aan Roy
H. Pheiffer. Universiteit van Kaapstad: Departement Afrikaans en Nederlands.

Hambidge, Joan. 1995. Gert Vlok Nel: om te lewe is onnatuurlik – die illlusie van spontane poësie. Tydskrif
vir letterkunde, Februarie: 57-62.

Hambidge, Joan. 1997. Ewebeeld. Johannesburg: Perskor.
Hambidge, Joan. 2000. Lykdigte. Pretoria: Protea Boekhuis.
Hambidge, Joan. 2005. En skielik is dit aand. Pretoria: Protea Boekhuis.
Hammond, E.W.S. 1995. Doodsteek van ’n diabeet. Kaapstad: Tafelberg.
Heese, Marié. 1976. Die uurwerk kantel. Kaapstad: Tafelberg.
Hugo, Daniel. 1986. Die boek Daniel. Kaapstad: Human & Rouseau.
Hugo, Daniel. 1989. Verse van die ongeloof. Pretoria: HAUM-Literêr.
Hugo, Daniel. 2002. Die twaalfde letter. Pretoria: Protea Boekhuis.
Hugo, Daniel. 2002. Die twaalfde letter. Pretoria: Protea-Boekhuis.
Kannemeyer, J.C. 1978. Geskiedenis van die Afrikaanse Literatuur. Deel 1. Kaapstad: Human & Rousseau/

Academica.
Kannemeyer, J.C. 1983. Geskiedenis van die Afrikaanse Literatuur. Deel 2. Kaapstad: Human & Rousseau/

Academica.
Kannemeyer, J.C. 2005. Die Afrikaanse literatuur 1652-2004. Kaapstad: Human & Rousseau.
Kristeva, Julia. 1980. Desire in Language. A Semiotic Approach to Literature and Art. New York: Columbia

University Press.
Kombuis, Koos. 2005. Raka: die roman. Kaapstad: Human & Rouseau.
Krog, Antjie. 1981. Otters in bronslaai. Kaapstad: Human & Rousseau.
Krog, Antjie. 2000. Kleur kom nooit alleen nie. Kaapstad: Kwela Boeke.
Krog, Antjie. 2006. Die beautiful woorde van Van Wyk Louw. In: Burger, Willie (red.). Die oop gesprek. N.P.

van Wyk Louw-gedenklesings. Pretoria: LAPA, pp. 447-464.
Krog, Antjie & Schaffer, Alfred (samestellers). 2005. Nuwe stemme 3. Kaapstad: Tafelberg.
Liebenberg, N.A. 1971. Die eerste gety. Kaapstad: Tafelberg.
Lefevere, André. 1992. Translation, Rewriting and the Manipulation of Literary Fame. London & New York:

Routledge.
Letoit, André. 1981. Suburbia. Johannesburg: Perskor.
Letoit, André. 1985. Die geel kafee. Johannesburg: Perskor.
Louw, N.P. van Wyk. 1975. Oh wide and sad land. Afrikaans poetry of N.P. van Wyk Louw in English

translation by Adam Small. Kaapstad: Maskew Miller.
Louw, N.P. van Wyk. 1981. Versamelde gedigte. Kaapstad: Tafelberg / Human & Rousseau.
Louw, N.P. van Wyk. 1986. Versamelde prosa I. Kaapstad: Tafelberg.
Louw, N.P. van Wyk. 1989. Verborge vuur. ’n Keur uit die korter poësie van N.P. van Wyk Louw (saamgestel

deur Peter Louw). Kaapstad: Tafelberg.
Louw, N.P. van Wyk. 2004. Ek ken jou goed genoeg – Die briefwisseling tussen N.P. van Wyk Louw en

W.E.G. Louw 1936-1939 (ingelei en versorg deur J.C. Kannemeyer en andere). Pretoria: Protea Boekhuis.
Louw, W.E.G. 1972. Naggesprek en ander gedigte. Kaapstad: Tafelberg.
Marais, Danie. 2006. In die buitenste ruimte. Kaapstad: Tafelberg.
Marais, Johann Lodewyk & Zuiderent, Ad. 1997. Ons klein en silwerige planeet. Afrikaanse, Nederlandse

en Vlaamse gedigte oor die omgewing. Pretoria: Van Schaik Akademies.
Naudé, Charl-Pierre. 1995. Die nomadiese oomblik. Kaapstad: Tafelberg.
Nel, Gert Vlok. 1993. Om te lewe is onnatuurlik. Kaapstad: Tafelberg.
Nel, Ronel. 2002. [en die here het foto’s geneem oor vanderbijlpark] Pretoria: Protea Boekhuis.
Marais, Johann Lodewyk & Zuiderent, Ad. 1997. Ons klein en silwerige planeet. Afrikaanse, Nederlandse

en Vlaamse gedigte oor die omgewing. Pretoria: Van Schaik Akademies.



291

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 3: September 2008

Opperman, D.J. 1964. Kuns-mis, 1947-1964. Kaapstad: Human & Rousseau.
Opperman, D.J. 1979. Komas uit ’n bamboesstok. Kaapstad: Human & Rousseau.
Plekker, Freda. 1972. Menner. Johannesburg: Perskor.
Roodt, P.H. 1972. Foma. Kaapstad: Tafelberg.
Rousseau, Ina. 1978. Kwiksilwersirkel. Kaapstad: Human & Rousseau.
Scheepers, Riana. 2001. Die kleur van karmosyn. Kaapstad: Human & Rousseau.
Schmidt, Casper. 1980. Nuwe en nagelate gedigte. Johannesburg: Perskor.
Scholtz, Merwe. 1975. Herout van die Afrikaanse poësie. Kaapstad: Tafelberg.
Scholtz, Merwe. 1978. Swart kombuis: ’n grote in ons literatuur. Die Burger 20 Julie: 14.
Spies, Lina. 1971. Digby Vergenoeg. Kaapstad: Human & Rousseau.
Stander, Christel. 1992. Tussen Boeremetafisika en Afrikamonsters: ’n gesprek ontsluit tussen “Die beiteltjie”

(N.P. van Wyk Louw) en “Kraak die aardbol langs ’n naat” (Wilma Stockenström)”. Referaat gelewer by
die 5e kongres van die ALV (Afrikaanse Letterkunde-vereniging), Universiteit van Stellenbosch.

Steyn, J.C. 1998. Van Wyk Louw: ’n Lewensverhaal. Deel I en II. Kaapstad: Tafelberg.
Stockenström, Wilma. 1984. Monsterverse. Kaapstad: Human & Rousseau.
Toerien, Barend J. 1963. 39 Gedigte. Kaapstad: Nasionale Boekhandel.
Van der Merwe, P.P. 1968. Die totstandkoming van ’n simbool. Standpunte 21(3) Februarie: 34-48.
Van der Merwe, Willem S. 1985. Son-dig. Johannesburg: Perskor.
Van Coller, H.P. 2004. Is Leroux ’n vergete skrywer? Stilet 16(1), Maart: 1-31.
Van Vuuren, Helize. 2006. Tussen “Grense” en “Groot ode”. ’n Klein essay oor die poësie van N.P. van Wyk

Louw (1906-1970). N.P. van Wyk Louw-gedenklesing, Universiteit van Johannesburg, September.
Van Wyk, Johan. 1976. Deur die oog van die luiperd. Kaapstad: Human & Rousseau.
Viljoen, Louise. 2003. Breyten en die vaders: perspektiewe op die rol van die vader in Breytenbach se vroeë

poësie. Stilet 15(2) September 2003: 28-52.
Visser, Hewitt. 1981. Smeulvuur. Pretoria: Van Schaik.
Weideman, George. 1969. As die son kliplangs spring. Johannesburg:: Voortrekkerpers.


