147

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

Die invensie van ’n toekoms 1: Oor toekoms, inventiewe

denke en taal

The invention of a future 1: On the future, inventive thinking and language

C S pE BEER

Departement Inligtingkunde, Universiteit van Pretoria, Pretoria

fanie.debeer@up.ac.za

C.S. de Beer

Pror C S pE BEER is Emeritus Professor van die
Departement Inligtingkunde, Universiteit van Suid-
Afrika en is tans Buitengewone Professor in
Inligtingkunde aan die Universiteit van Pretoria.
Hy het gegradueer in Landbou en Wysbegeerte aan
die Universiteite van Pretoria en Parys X. Nanterre,
Frankryk. Hy het Inligtingkunde, Kommuni-
kasiekunde en Wysbegeerte doseer, navorsing op al
hierdie gebiede en verwante subgebiede onderneem,
konsultasiewerk gedoen oor kennisbenutting en
inligtingverspreiding. Onder sy publikasies tot op
datum tel 6 boeke (as outeur), 5 boeke (as redakteur),
75 wetenskaplike artikels en verskeie navorsings-
verslae. Hy doen tans ekstensief navorsing oor die
Filosofie van Inligting in die wydste moontlike sin
van die woord, met besondere klem op die
individuele en sosiale implikasies daarvan en hy
het ’n beperkte doseeropdrag in Inligtingkunde.

ProF C S pE BEER is Professor Emeritus of the
Department of Information Science, University of
South Africa and is currently Extraordinary
Professor in the Department of Information Science
at the University of Pretoria. He graduated in
Agriculture and Philosophy at the Universities of
Pretoria and Paris X. Nanterre, France. He taught
Information Science, Communications, and Philo-
sophy, undertook research in all these disciplines
and related sub-disciplines, and was involved in
consultation work in the area of knowledge
utilisation and information dissemination. To date
he has published 6 books (as author), 5 books (as
editor), 75 scientific articles, and a number of
research reports. He is currently engaged in research
of the Philosophy of Information in the widest
possible sense of the word, with specific attention
to its individual and social implications and he has
a limited lecturing responsibility in Information
Science.

ABSTRACT

The invention of a future 1: on the future, inventive thinking and language

The future poses unavoidable challenges to human beings. We have to take on these challenges;
we have to confront the future; we have to figure out how to deal with it; we have to develop
strategies to secure a sensible future for ourselves. We do not hold the future in our hands. It
happens to us and very often in unexpected ways. These ways are most likely different from our
plans and scenarios. Many maintain that the future contains something catastrophic and
monstrous; thinking about the future is often loaded with despair, not to be separated from a
kind of death wish. Despite the despair, the catastrophic, the monstrous and the death wish,
human life can only be lived by directing the attention to the future in an imperturbable way.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



148

The significance of empirical data, of the demonstrable, to help us in this endeavour is
limited, and so is its value. We must apply our capacity of thought to deal with the challenges.
The urgency of thorough reflection can hardly be denied. This urgency is of a conceptual nature
before it becomes political or ethical. But then thought and reflection of a specific quality are
required. It must be reflection in the sense of comprehensive thinking, or inventive thinking, as
the only mode of thinking that is capable of dealing with the complexity and enormity of the
challenges. Thought as calculation is insufficient and needs the support and complementary
input of thought as reflection, meditation and invention.

An overview of the relevant literature clearly demonstrates the importance of thought and
reflection. It becomes abundantly clear that this thinking places hope at the centre of its focus,
whether it is hope articulated in terms of philosophy, theology, psychology or even politics and
revolution. No single, one-dimensional approach will ever guarantee the future, immaterial of
how important guarantees may seem to us and how much we are in need of them. This hope is
continuously related to utopian dreams, imaginary expectations and even promising propaganda.
1t is not only a matter of thinking as a rational issue, but thinking as serious reflection on ethical
responsibilities as well. Good thinking is the principle of morality. For the best possible future
the best possible thinking is required.

The inescapable directedness towards the future must always be a thoughtful directedness
with ‘the future as promise’ in mind. While the promise is alive the possibilities of inventing a
liveable future remains alive. Different approaches of making sense of the future have been
considered, the valuable insights in the use and abuse of history with respect to the future can be
particularly helpful here, but it seems as if a thoughtful orientation may be the most fruitful. For
this to happen, thought of a certain order with a focus on meaningful information, language and
life is recommended. The inspiration of thought, emerging from the convergence of a noetic
disposition combined with imagination, phantasy and reason, leads to invention. For this reason
inventive thinking in general is of decisive importance, but especially when the future is at
stake.

This way of thinking cannot be taken for granted; it must be educated in the sense of ‘the
formation of human thought as invention’. It is important to keep this kind of thinking alive. In
order for this kind of thinking to flourish, language is needed. Language in its fullness and not
language merely as a handy tool is needed. When language is merely a tool as often happens,
then its use becomes mechanical and it exhausts thinking. Exhausted thinking is unable to
invent a meaningful future. It can do nothing more than mutilate any expectations regarding the
future, disturb all hope, and obfuscate any vision of a possible future. When language is allowed
to faint, hope, expectation, destination, and life itself faint as well. This is when ‘barbarism of
ignorance’ takes over in which case dogmatisms, reductionisms, mutilating theories, and
ideological distortions pollute all endeavours to invent a future.

Language supports any orientation towards the future, since the future tense, subjunctive
and optative, mobilise and organise the future. In this sense language possesses the power of
invention. For this reason poetry is important. It uses words to explore many possibilities.
Poetry is indeed the thoughtful creation of possibilities. In poetry words are enabled to say as
much as possible, to design a future. This is in contrast to ordinary language usage which says
the minimum, tries to be ‘economical’, which very regularly happens in the case of scientific and
technical language, as well as in teaching. Such instrumentalisation of language use kills
language and is dangerous. Therefore, language in its dynamic fullness, together with
comprehensive and inventive thought, must at all costs be kept alive.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



149

KEY CONCEPTS: Future, hope, utopia, language, noetic ability, reflection, thought, invention
TREFWOORDE: Toekoms, hoop, utopie, taal, noétiese vermog, refleksie, denke, invensie

OPSOMMING

Die toekoms is onontwykbaar. Mense bly altyd daarmee gekonfronteer. Die uitdagings wat dit stel
is ewe onontwykbaar: Wat moet ons daarmee doen? Hoe kan ons ons daarop voorberei? Wat kan
gedoen word om dit te verseker? Duidelik stel dit ho€ eise aan menslike denke, want geen empiriese
hantering van die toekoms is moontlik nie. Deur die eeue het die gedagte van hoop op een of ander
wyse gehelp om toekomsverwagtinge te artikuleer, hoop van filosowe, van teolo€, van psigoloé en
selfs van rewolusionéres. Die hoop het mense laat voortgaan. Utopiese verwagtinge is gekoester
en verkondig. Al hierdie intellektuele oefeninge is menslike denkhandelinge. lets baie besonders
word deur die toekoms van die denke gevra en dit vra weer vir ’n spesiale soort denke:
allesomvattende denke, verbeeldingryke denke, of eintlik inventiewe denke, geinspireer deur die
noétiese vermoéns van mense. Hierdie denke, ten einde te floreer en na behore te ontplooi, het taal
nodig. Sonder taal sou die denke verstar en die toekoms versper gevind word. Taal help om die
toekoms oop te maak, maar dan nie taal as gereedskap nie, maar wel taal as die spreker en denker in
en deur mense.

1. DIE ONVERMYDELIKE UITDAGING

In hierdie artikel gaan probeer word om twee intellektuele werkvelde met mekaar te versoen en om
die uiteindelike betekenis van hierdie oefening te probeer aandui. In die proses wil ek ook nie praat
oor “die toekoms” as 'n gegewenheid wat op ons wag om dit te betree nie. Dit bestaan ewe min as
“’n toekoms” al is daar geen twyfel oor die feit dat dit terselfdertyd onafwendbaar is nie. Die
toekoms geld vir sover dit sekerlik bestaan en ons deurgaans op die drumpel daarvan vertoef. Dit
het ook te doen met hoe dit tot stand gebring word. Maar 'n toekoms het ook te doen met wat ek,
of ons samehorendes, daarvan maak wanneer dit daar is.

Die toekoms is altyd in die gedrang. Ons is op pad iewers heen en ons weet dit. Ons weet egter
nooit werklik waarheen ons op pad is nie al beplan ons ook hoe goed. Daar is baie sake wat ons
toekoms help bepaal. Sake waaroor ons geen beheer het nie, soos byvoorbeeld n motor wat langs
die hoofweg onklaar raak en die eienaar dan vermoor word. Soms bepaal die keuses wat ons maak
ons toekoms en dikwels werk dit heel anders uit as wat ons onsself voorgestel het of as wat ons
beplan het. Dit is ’n kontingente affére. Ander kere weer kan die toekoms bepaal word deur dinge
wat met totaal ander oogmerke verrig is. Tegniek, denke en toekoms (1985) wat ek steeds as een
van my beter artikels beskou, het aan my ’n werk besorg sonder dat ek dit ooit verwag of selfs
vermoed het en nog minder beplan het met die skrywe daarvan al was "n verandering op daardie
stadium dringend nodig. Dit het my ’n toekoms weg van die primére of institusionele filososofie
geneem in die rigting van kennisbenutting sonder dat ek natuurlik ooit van die filosofie en die
filosofiese afskeid kon of wou neem. Kennis in al die fasette daarvan bly deurgaans filosofies van
aard. 'n Onskuldige opmerking by ’n metodologiewerkswinkel, wat ek toevallig namens iemand
moes waarneem, het aan my ’n professoraat in Inligtingkunde besorg. So sou ’'n mens kon aanhou
en baie lesers het self baie en beter voorbeelde van hierdie aard. Wat al hierdie voorbeelde sé, is
dat ons kwalik oor ons presiese tockoms enige beheer het. Dit kom ons eenvoudig oor.

Daar is ook veel groter sake as hierdie wat aandag vra en op 'n omvattender skaal ons toekoms
kan en gaan bepaal. Ons durf nie onnadenkend hieroor wees nie. Waar en in watter soort milieu ons
gebore is, speel ’n rol in die soort toekoms wat op ons wag. Soos u weet, word ons deur verskeie
uitdagings gekonfronteer: die ekologiese probleem wat grond en water en klimaat insluit;

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



150

bevolkingsgroei wat sonder waarborge van water en kos net onbeheersd voortgaan; kernkrag-
ontwikkeling wat steeds lewendig gedebatteer word en die hele mensdom ernstig bedreig; die
uiteindes van die globaliseringsproses en die rekenaarontwikkelinge daarmee saam wat die mens
wil vervang; die ongebreidelde geweldsug waaraan ons uitgelewer is.

Geweld, onderdrukking, ekonomiese verslawing, en sosiale irrasionaliteit is endemies in die
geskiedenis, maar die twintigste eeu, met sy angswekkende moorddadigheid, met die waansinnige
gaping tussen ekstreme weelde en die mistroostigste armoede, en met sy kern en bakteriese
wapentuig waarmee die mens en sy omgewing beéindig kan word, het aan wanhoop ’n nuwe
waarborg verskaf, skrywe George Steiner (2001:4). Die thanatokratiese gerigtheid in die Westerse
kultuur waaroor Michel Serres (1987) skrywe en wat verwys na die keuse in die Westerse
kultuurgeskiedenis toe daar vir Mars eerder as vir Venus gekies is, het beteken dat daar toe deur
hierdie kultuur vir die dood gekies is. Hierdie doodsgerigtheid het veral ook in die wetenskap vorm
aangeneem, maar ‘n mens wonder tot hoe *n mate die verkleefdheid aan dooie dinge (soos geld,
masjiene en lyke (Minister van Veiligheid en Sekuriteit: “the beauty of murder is that there is a
body” en alle morende misdadigers) nie deel hiervan is nie en dit ondanks René Passet (1979, 2000)
se pleidooi vir “’n ekonomie van die lewende en die immateriéle” in sy verset teen “die logika van
die dooie dinge wat klaarblyklik die hoogste wet van die ekonomie” geword het. Die doodsdrif
waarvan Freud praat, lyk egter veel meer na ’n algemeen menslike fenomeen en nie slegs 'n Westerse
probleem soos baie wil te kenne gee nie. Is daar kulture en beskawings wat nie bloed aan hulle
hande het nie? (Vgl Steiner 1978).

Vanweé hierdie onvermydelikheid van gekonfronteer te bly met die kommerwekkende in ons
menswees, maar ook weens die nimmer tanende hoop dat sake kan verbeter en die vooruitsigte op
die paradys of ’n utopie wat lewendig gehou word, kon die saak van die toeckoms nog nooit
dringende en indringende nadenke ontglip nie. Dit is hierdie soort gebeure en situasies wat denkers
soos Dupuy (2002) noop om sy denke oor die toekoms met katastrofe in verband te bring. Derrida
(1995) verwys na die monsteragtige van die toekoms, Steiner (2001) na die wanhopige nadat Freud
in sy Civilisation and its discontents (1985) alreeds vroeér die doodsdrif gebruik het om mense se
toekomsgerigtheid te beskrywe.

Ondanks hierdie situasies, of miskien danksy die situasies, kan mense maar net nie loskom van
besinning oor en oriéntasie tot die toekoms nie. Beskawings en kulture het deur die eeue maniere
gehad en gevind om hierdie bedreiginge die hoof te bied al sou dit ook telkens geblyk het
ontoereikend te gewees het. So sal dit altyd wees en dan begin mense maar weer voor. Ons eie tyd
het sy eie maniere waarvan die toereikendheid, al is dit op 'n betreklike lae noot, deurgaans
bevraagteken word. Algemene strategie¢ om bedreiginge die hoof te bied, is volop. Louis Marin
(1977) het ’n insiggewende studie gedoen oor die utopie wat deur die Disneyskeppinge, as een
voorbeeld van so ’n strategie, nagestrewe word. Die sakewéreld en die ekonomistiese ideologieé
wat dit drywe, laat ons glo dat 'n goeie ekonomie die paradys, die gesogte paradys, sal laat
neerdaal. Die vermaaklikheidsbedryf, modebedryf en die advertensiewese is verstommend
suksesvol in hul bedwelmende (letterlik en figuurlik) uitwerking wat ontvlugting bied van rampe.
Verskillende politisismes wat maak asof die politiek al is wat saak maak en die daarmee
gepaardgaande opblaas, buite alle verhouding, van politiecke figure, is waarskynlik van die oudste
utopiese drome en indien hierdie verheerliking nog boonop uit ’n rewolusie kom, is die gewaande
utopie des te suiwerder. Die huidige tegnisistiese immortaliteitsdroom bied seker die sterkste doepa
vir hierdie ontvlugtingsmanie. 'n Soort hedendaagse kwasi-intellektualisme wat alle vorme van
ware intellektualiteit in die kiem probeer smoor en daarmee mense met middelmatige gebabbel aan
die slaap sus en dit dikwels ook regkry, plaas die kersie op die koek deur die miskenning van die
werklike betekenis van omvattende denke en die volheid en rykdom van taal en kennis.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



151

Hierdie pogings wissel van 'n ekstreem utopiese en hoopvolle tot ’n ekstreem onge-ergde
(fatalistiese en selfs defaitistiese) houding. Die “whatever” van die jong mense vertel eintlik die
hele verhaal. Dit is alles pogings om op die toeckoms beslag te 1€ en beheer daaroor te neem, of net
bloot onge-erg en belangeloos daaroor te wees. Hoe toereikend dit is en wat gewone mense
daarvan maak behalwe om daardeur betower en opgeslurp te word, is en bly 'n onbeantwoorde
vraag? Dit het *n impak op ons; ons is deel hiervan. Uitkomkans, dis te s€ as ons wel wil uitkom, lyk
skraal. Die verdowing is te salig en die betowering fassineer te veel. Tog wys die geskiedenis van
die mensheid en van beskawings en kulture dat die maniere wat gevind word en gebruik word altyd
beperkinge het, waarvan menslike feilbaarheid waarskynlik die grootste is. Ons toekoms bly grootliks
uitgelewer aan die hede en die geskiedenis.

2. DIE BELANGRIKHEID VAN REFLEKSIE

Hierdie besef laat Jean-Pierre Dupuy ons tyd beskrywe as ’n tyd van katastrofes, 'n tyd waarin
dit wat onmootlik lyk moontlik geword het (verwysende na die terreuraanval van 11 September
2001) en hy verbind dit aan Bergson se uitsprake oor die eerste wéreldoorlog: die oorlog kom
voor as tegelyk waarskynlik en onmoontlik. Die belangrike, skrywe Dupuy, is om Bergson se
refleksie te volg oor ons houding teenoor die katastrofe. Die dringendheid om hieroor te reflekteer,
skrywe Dupuy (2002), is konseptueel van aard nog voor dit polities of eties kan wees. Die denke,
behoorlike denke, moet ons dus hierin help. “Die filosofie van die moraal is embarrasserend; die
metafisika onontbeerlik”, skrywe hy. Die gedagte van katastrofe is alreeds deur Michel Henry
(1990) in ’n ander verband beklemtoon, maar toe al het hy dit met die gedagte van dood verbind
wanneer hy dit het oor lewe en dood in die kapitalistiese regime, die tegno-ekonomiese univers
as 'n heerskappy van die dood en oor die dood en die politieck. Teen hierdie agtergrond skrywe
Derrida (1995:386-387):

Die toekoms is noodwendig monsteragtig: die figuur van die toekoms, dit wil sé, dit wat slegs
kan verras, dit waarop ons nie voorbereid kan wees nie, word aangekondig deur spesies van
monsters. 'n Toekoms wat nie monsteragtig is nie, sou nie "n toekoms wees nie; dit sou reeds ’n
voorspelbare, berekenbare, programmeerbare more wees.

Een van die betekenisse van die monsteragtige is dat dit ons sonder mag laat, sonder mag met
betrekking tot die toekoms. Terselfdertyd mag die monsteragtige ons wel bewus maak van wat
normaal is. En as hierdie norm ’n geskiedenis het, word dit moontlik om enige monster wat mag
verskyn in terme van die geskiedenis van die monster te analiseer. Hierdie analisering bring ons
naby aan die konseptualisering van Dupuy.

Wat is die antwoord van Steiner (2001) vir die toekoms in die aangesig van die wanhoop wat
die skrikwekkende en angsaanjaende hede bring? Hy betreur die feit dat taal geplunder word en
sou wou hé dat dit reggestel moet word. Hiervoor is stilte en alleenheid ’n voorwaarde. In hierdie
stilte het denke baie woorde nodig — weer konseptualisering. Deleuze en Guattari (1994:108, 110)
het sterk gedagtes oor hoe om jou op die toekoms te rig in verset teen die hede. Hierdie verset vra
om kreatiwiteit of inventiwiteit: die skepping van en deur konsepte, wat insig bring. Ons
konseptualiseringsprosesse en aktiwiteite moet ons op die toekoms instel en daarin inneem. Elkeen
van hierdie refleksies dui op denke, maar wat ons dan moet aanvaar, is dat dit denke van ’n spesiale
orde moet wees. Slegs met ons woordryke denke kan ons ons losdink uit *n beskamende verlede en
uitdink uit die morsighede van die hede en ons indink in ’n nuwe toekoms in.

Kan daar met behulp van rekenaars "n toekoms uit hierdie bedreiginge uitgeprogrammeer word
of midde in dit ingeprogrammeer word? Of selfs *n toekoms ge-ingenieur (engineer) word soos die

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



152

Fakulteit van Ingenieurswese van Stellenbosch se advertensie lui. Unisa het sy eie advertensie-
weergawe van hoe die toekoms met betreklike gemak gemaak kan word. Of, is daar meer nodig as
bloot meganistiese oefeninge? Wat kan hierdie “meer as” genoem word? Sal invensie moontlik kan
help? Hoe inventeer ’n mens teen al die verkille in, teen die wanhopige, die monsteragtige en die
katastrofale in? Een ding is seker: die huidige tydsgewrig of bedeling waarin ons ons bevind, stel
enorme eise aan ons vermoéns en veral aan ons denkvernuf om die genoemde sake die hoof te bied
en ’n toekoms te “verseker”. Om Michel Serres (1997:4) se woorde te gebruik: Ons tyd verwag van
ons om met al ons organe te dink, te praat en te skrywe.

3. BONDIGE OORSIG OOR DIE LITERATUUR

Besinning oor die toekoms is oorweldigend wanneer 'n mens na die literatuur kyk sonder om dit
hoegenaamd te probeer uitput. Oplossings of oriéntasies wat in die verlede uitgewerk is en steeds
uitgewerk word, geskied in terme van die gedagte van hoop, of die utopiese verbeelding, of ook die
nuutste toekomskundige scenariostellinge.

Die teologie van hoop van Jiirgen Moltmann (1964), die filosofie van hoop van Ernst Bloch
(1986), die pedagogie van hoop van Paulo Freire (1994) en die rewolusie van hoop van Erich Fromm
(1968) is enkele voorbeelde. Naas die klem op hoop is daar ook die utopiese genre wat direkte
toekomsverwante diskoerse genereer wat aandag vra. ’n Mens sou kon kies tussen die ontwikkeling
van ’n kritiek van die utopiese rede of die a-kritiese beskrywing van die utopiese verlange. Beide
het verdienste, maar wat bied elk wat anders is as dié van die ander? Op ’n manier gee Fredric
Jameson deeglike aandag hieraan in sy indrukwekkende Archaeologies of the future (2005) wat 'n
omvattende studie is van veral die rol van wetenskapfiksie, maar dan met 'n spesifieke politieke
perspektief of vanuit so 'n perspektief. Baie mense het belang in die politicke verloor, veral in sy
sogenaamde demokratiese gestalte. Daar is ander weé waarlangs die utopiese verbeelding as 'n
spesifieke uitdrukking van die sosiale verbeelding verwesenliking kan vind. Ricoeur (1986:379-
392) merk op dat daar twee fundamentele fenomene is wat *n beslissende rol speel in die manier
waarop ons ons in die geskiedenis situeer ten einde ons aandag wat gerig is op die toekoms, ons
ge-erfde tradisies van die verlede en ons inisiatiewe in die hede in verband te kan bring met mekaar
en hierdie fenomene is ideologie en utopie, maar dan moet dit geaktiveer word deur die verbeelding.

Daar is ook nog die kategorie van toekomskundiges wat hulle veral instel op beplanning en
scenario-ontwikkeling vir die toekoms. Sekere tydskrifte word voluit hieraan gewy; Futures en
Futuribles is twee van die meer bekendes. Daar is egter veelmeer. Michel Godet (2001) het 'n
insiggewende boek Creating futures hieroor geskrywe. Hoewel dit insiggewende gedagtes bevat,
demonstreer dit eintlik maar die ontoeganklikheid van die toekoms, die onmoontlike van
beplanningstrategie€ wat werk en die gebreke van projeksies. Hy val uiteindelik ook weer terug op
'n verwysing na die mens! Toekomsinvensie is ten diepste 'n antropologiese saak! Hannah en
Harris met hulle Inventing the future (1999) handel meer oor die invensie van ’n nuwe toekoms vir
inligting en die herskepping van biblioteke in die lig van tegniese ontwikkelinge, maar ook by hulle
vind 'n mens ’n pleidooi vir “toegang tot die denke” en die klem daarop dat tegniese ontwikkelinge
“are creating a fertile milieu for inventive thinking”.

Dit is ook belangrik om te besef dat meer as hoop, utopie en vyfjaarplanne op die spel is.
Woorde soos belofte, dromery, wens, verwagting, skepping, potensiaal, bestemming en baie meer
vertel ons daarvan en vestig ons aandag voortdurend op die feit dat ons wesens is wat altyd
vorentoe beweeg en soekende bly. Dit blyk ook uit heelwat ander bydraes oor die toekoms. Die
besinninge van Hottois (1990) moet ernstig bejeén word! Volgens hom neem tegnowetenskap as ‘t
ware die taak uit die hande van die mens en vat ons byna probleemloos, maar minstens willens en

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



153

wetens, die toekoms in. Die toekoms is die tockoms van hierdie wetenskappe. Sardar en Ravetz
(1999) se studie oor cyberfutures lewer insiggewende kommentaar op hierdie verabsolutering van
die posisie van die tegnowetenskappe in die besinning op die toekoms. Jean-Jacques Salomon
(1999) beklemtoon ook in sy visie vir die tockoms dat “die oorlewing van die wetenskap” in die sin
van “voort te gaan ondanks die wetenskap” die eintlike saak is waarom dit gaan. Hy 1€ klem op die
behoefte aan invensie en die passie vir ontdekking wat moet lei tot “more, die renaissance” (ibid:333-
366). Die taak van die tegnowetenskap is duidelik volgens hom geen afgehandelde saak nie. Hottois
(2000) het ook wel sy fokus effens verskuif in die rigting van Salomon met sy opstel oor
tegnowetenskap en wysheid waarin hy beklemtoon dat die verantwoordelike filosofie aktief en
interaktief en met wysheid die tegnowetenskappe moet vergesel. In al hierdie publikasies is etiese
aangeleenthede rakende die toekoms 'n voorkeursaak.

Hierdie opmerking maak werke soos dié van Hans Jonas (1984) met sy The imperative of
responsibility in die lig van tegnowetenskaplike ontwikkelinge besonder ter sake. Edgar Morin
(2004) se Ethique is in hierdie verband hoogs relevant vir wat hier gesé word en verdien sorgvuldige
aandag. Morin verbind die hoop met die etiek en met die geestelike ontwikkeling van die mens. Hy
haal Pascal aan wat gesé het: “Laten wij dus ons best doen goed te denken; dat is het beginsel der
moraal” (Gedachten 1963:116).

Hierdie beweging van die verbintenis van die etiese, die denkmatige en die toekoms kom ook
voor by die kontemporére “opgehelderde katastrofisme” van die reeds vermelde werk van Dupuy
(2002) waarin hy besin oor wanneer die onmoontlikheid *n sekerheid is. Ondanks die katastrofale,
kan die lewe slegs gelewe word deur dit op die toekoms te rig, meen hy. So ’n denkende gerigtheid
kan moeilik buite die katastrofale om geskied. Kyk byvoorbeeld na Dupuy se heel laaste paragraaf
in die boek waarin hy beklemtoon dat “die opgehelderde katastrofisme” bestaan in die bedinking
van die voortsetting van die menslike ervaring as ’n negasie van die selfdestruksie wat as ‘t ware
in sy bestemmingsgerigte toekoms ingeskrywe is (2002:216). Dit klop ook met sy kritiese behandeling
van die filosofie van Hans Jonas (1984) oor die noodsaaklikheid van verantwoordelikheid.

Die toekoms as belofte is dit waarop Deleuze en Guattari (1994:108-110) hulle beroep en dit is
die spie€l waarin die hede op ’n vreemde wyse misvorm is en hulle appel kom dus neer op ’n protes
teen die hede. Die toekoms as belofte het reeds die hede (en ook die verlede) gediskwalifiseer.
Isabelle Stengers sluit hierby aan en onderskryf dieselfde gedagtes in haar boek The Invention of
Modern Science. (2000:152.1).

4. VERSKILLENDE BENADERINGSMOONTLIKHEDE

Ons persoonlike lewens staan in die teken van ’n voortdurende worsteling om en oor en vir 'n
toekoms wat vir ons sin maak.

Een manier om die problematiek te betrag is om die volgende as wesenlike onderdele van so 'n
besinning te aanvaar. Allereers kan oorweeg word wat die verhouding is tussen geskiedenis en
toekoms en ook tussen tradisie of die verlede en toekoms. Hieruit vra ons dan
1) watdie gebruik van geskiedenis vir die toekoms inhou (Nietzsche 1957; Geyl 1957);

2)  wat die misbruik van die geskiedenis vir die toeckoms kan bied (Nietzsche 1957 en Geyl 1957);

3)  watter moontlikhede van die openbaarmaking van die toekoms bestaan daar (Miskotte —
Hoofdsom der historie 1945) en hoe ernstig moet dit opgevat word?

4)  die hoop en utopie as ’n verwagtingsdrif (Moltmann 1964; Bloch 1986, Freire 1996);

5)  bestaan daar steeds 'n plek vir die invensie van ’n toekoms? Hoe geskied dit deur die geskiedenis
heen; bring dit verantwoordelikhede mee? Wat van die revolusie van hoop van Erich Fromm

(1968) en die imperatief van verantwoordelikheid van Hans Jonas (1984)?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



154

Die vraag moet weer ’n keer gestel word: Kan menslike denke, veral inventiewe denke, iets aan so
’n saak doen? Hierdie vraag moet bevestigend beantwoord word in die lig van die oorsig oor die
literatuur. Soos reeds opgemerk is, moet dit 'n denke van 'n bepaalde orde wees. Wat behoort die
fokuspunte van hierdie denke te wees? Inligting, lewe en taal lyk na die mees dringende sake vir
refleksie in hierdie verband en veral dan hoe denke hiermee behoort om te gaan. Die belangrikheid
hiervan kom na vore uit elke bron van die literatuur waarna kortliks verwys is.

Wanneer die besinning oor die toekoms plaasvind, is twee sake belangrik: die toekoms van
mense moet denkend uitgewerk word. Hier speel noétiek, verbeelding, fantasie en rede 'n rol,
asook ander dinge — saam georkestreer konstitueer dit die vermog tot invensie en kan slegs denkend
uitgewerk word met behulp van inligting wat beskikbaar is. Hierdie inligting het kennis as
voedingsbron, maar dit is te veel, daar is *'n oormag (ontploffing!? sé baie mense), sodat ons moet
uitkom by inligting wat sin maak en betekenis het en nie inligting sonder meer nie. Dit op sigself'is
’n enorme opdrag — die invensie en konfigurasie van betekenisvolle inligting in ons tyd bied
hierdie uitdaging. *'n Mens kan byvoorbeeld kyk hoe iemand soos Bernard Tschumi (1990; 1998) op
hierdie uitdaging antwoord. Hy moedig kulturele invensies aan. Sy argitekplanne toon die struktuur
van verhoudinge wat invensies produseer. Dit sluit sekerlik menseverhoudinge in. Invensies is
geneig om na vore te kom wanneer onverwante areas, idees en vorme op onverwagse maniere
saamkom. Dit behels die uitmekaarhaal van konvensies deur die gebruik van begrippe uit allerlei
velde en wat dan enige bepaalde veld met sy buitekant in verband bring. Hy ontwrig doelbewus
die koherensie en selfversekerde stabiliteit van n komposisie en bevorder onstabiliteit en
programmatiese waansin, want waansin en sin, so meen hy, konstitueer gesamentlik inventiewe
moontlikhede.

Betekenisvolle inligting, in hierdie lig, gee hoop vir die toekoms of open ’n toekoms van en vol
hoop. Dit ontsluit as ‘t ware die pad wat voor op ons wag. Hiervoor moet ons aanvullend kyk na die
krag van inventiwiteit met omvattende denke as moontlik die grootste voorwaarde. Hiermee saam
kan die begrip sorg van Heidegger, soos die begrippe eros en waarheid van Foucault en Lacan,
moontlik 'n ander toekoms open as een van vertwyfeling, sinisme, nihilisme en wanhoop. Hierdie
kwaliteite moet ons invensie inspireer en dirigeer. Inventiewe denke en die konfigurasie van
betekenisvolle inligting maak die pad oop waarop ons met vertroue, al is dit nooit met waarborge
en sonder aarseling nie, moet en kan wandel. Hierdie twee sake (denke en inligting) asook die plek
en rol van taal moet ons help om die pad vorentoe vrymoedig en al inventerend te loop.

5. INVENTIEWE DENKE

Invensie is nie 'n vreemde begrip nie en ook nie om dit met denke te verbind nie. In die diskussies
oor Moltmann se teologie van hoop het De Jong (1968:33) die opmerking gemaak dat “hoop aan die
denke die moontlikheid van inventiwiteit verleen.” Stiegler se proefskrif oor die “Tegniek en tyd:
die fout van Epimetheus”, waarin hy “die invensie van die mens” in tegniese perspektief ontwikkel,
asook Derrida se “invensie van die ander”, 1€ baie klem op hierdie term. Stengers (1997; 2000) se
twee boeke oor invensie in verband met die wetenskappe is ewe relevant. Hierby kan gevoeg word
dat invensie ’n sosiale handeling is (LeFevre 1987) en volgens Michel Serres in sy gesprekke met
Bruno Latour (Serres/Latour 1995) is inventiwiteit eintlik van sentrale belang in besinninge oor
wetenskap, kultuur en tyd. Waarom is invensie dan belangriker as, of word dit verkies bo, uitvind
en vindingryk. Die woorde uitvind en vindingryk is byna soos die woord “akademies” verskraal
tot die minimum van betekenis. Met die gebruik van invensie wil ek graag die maksimum probeer
sé, hoe moeilik dit ook al mag wees, waartoe ek dink menslike denke in staat is of behoort te wees.

Ek was nog altyd gefassineer deur Heidegger se onderskeid tussen twee tipes denke:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



155

berekenende of voorstellende denke en mediterende of kontemplatiewe denke. Hierdie fassinering
het gegroei soos ek in my leeswerk oor jare dieselfde onderskeidinge by verskeie ander denkers
(nie noodwendig filosowe nie) te€gekom het. Hans Jonas (spekulatiewe en aggressiewe intellek),
Erich Fromm (rede en intelligensie), Joseph Weizenbaum (oordeel en berekening), Gernot Wersig
(aesthesis en berekening of calculus), en ook Gilles Deleuze (waardegedrewe denke en dogmatiese
denke). Ek het probeer om die eerste kolom so betekenisvol moontlik te verstaan. Heidegger (1972:55-
73) se oproep daartoe dat ons die nadenke wakker moet hou, 1€ spesificke klem hierop en is 'n
blywende inspirasie. Ons almal behoef steeds n opvoeding in die denke, want daar is "n denke aan
die ander kant van rasionaliteit en irrasionaliteit, *n denke wat meer sober is as die onweerstaanbare
wedloop van al die rasionaliseringe en die meevoerende karakter van kubernetika. Die vraag is:
Word die werklikheid, dit wat is, uitgeput deur die demonstreerbare? Miskien is die vassteek voor
die demonstreerbare, asof dit voldoende is, juis 'n simptoom van iets anders, van uitgeputte
denke, van denke wat te moeg is om verder te dink. Vaardigheidsgebrek, eerder as denkgebrek,
word deur hierdie moeé denke as die eintlike nood van ons tyd geidentifiseer. Die demonstreerbare
is egter te dig om ’n toekoms daarin te laat ontplooi.

Wat beteken opgevoedheid in die denke dan? Heidegger beroep hom op Aristoteles wat
skrywe: “It is uneducated not to have an eye for when it is necessary to look for a proof, and when
this is not necessary”. Paulus het al gevra dat die dinge waar dit op aankom onderskei moet word.
Jacques Lacan vra van die pasiént, met die oog op behoorlike terapie, dat “die dinge wat saakmaak
raakgesien moet word”. George Steiner beklemtoon ’n soortgelyke gedagte al vertolk hy dit meer
teen 'n ideologiese agtergrond. Stengers wil ook dat die essensiéle van die anekdotiese geskei
moet word. Hierdie vermog weerspieél 'n opgevoedheid in die denke. Dit is egter nog nie duidelik
op watter wyse dit wat geen bewys vra wel vir die denke toeganklik moet word nie. Gebeur dit deur
bemiddelende dialektiek of deur oorspronklike intuisie of nie deur een van die twee nie. Slegs die
heel eiesoortige kwaliteit van dit wat bo alles anders aanspraak maak om deur ons bedink te word,
kan ons in hierdie besluit help. Dan moet ons egter kan luister! Lé die antwoord miskien in
gefundeerde onverborgenheid, in denke as die opening? Lé die naam van die taak van die denke
miskien in “openheid en teenwoordigheid” eerder as in “syn en tyd”? Waar kom die openheid
vandaan en hoe word dit gegee? Miskien is die taak van die denke juis om die saak van die denke
te bedink. Moontlik besef ons nie meer die asemrowende vermoéns van die denke nie. Die
afwesigheid van hierdie besef en wat dit werklik behels, maak dit baie maklik om menslike denke na
masjiene te sekondeer wat dit dan sogenaamd beter kan doen. Hiervoor moet die denke of nadenke
wakker gehou word, moet daar ’n verbintenis en verpligting tot denke wees, veral tot denke as
onverborgenheid, as opening, ook in die rigting van ’n toekoms.

Hierdie denke as openheid maak inventiwiteit tot moontlikheid. Die ideaal vir die opvoeding
tot denke wat hier ter sprake is, kan in ’n samevatting wat iemand van Michel Serres se filosofie
van die opvoeding gegee het, soos vervat en uitgewerk in sy The troubadour of knowledge
(1997), soos volg verwoord word: “The all-encompassing formation of human thought as invention;
and vice versa, inventive creativity as the only creativity worth of cognitive thought.” (Assad
1999:128). Serres is ondubbelsinnig uitgesproke oor invensie as die kulminasie van denke. Steiner
(2001:278) wys daarop dat “invensie, volgens Alexander Pope, die hoogste menslike kapasiteit
verteenwoordig en dat dit *n naby-goddelike attribuut is.”

6. TAALENINVENSIE

Hierdie soort denke het taal nodig. Om goed te kan dink, het ons baie woorde nodig. Taal moet dan
verstaan word in sy volheid en nie in sy gebrekkigheid as stukkie gereedskap nie, so min as wat

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



156

denke bloot gereedskapmatig verduidelik kan word. Die meganisering (Dupuy 2000), die
instrumentalisering (Fukuyama 2003), die industrialisering (Stiegler 1998) van die gees of van
menslike spiritualiteit, wat ons eintlik maar by dié¢ van taal en denke uitbring, laat ons ly aan
uitgeputte denke waarvan ons waarskynlik almal meesal die prooi is. Dit is hierdie uitgeputte denke
wat besig is om mense die prooi te laat word van masjiene en laat aandring daarop dat masjiene
mense behoort te vervang en dan word die eindpunt, die vervolmaking selfs, van die evolusieproses
gesien in die onsterflike en vleklose masjien — “the age of spiritual machines” waarvan Kurzweil
(1999) skrywe — die eeu waarin menslike bewussyn afgelaai word in die masjien en waardeur die
masjien die voortreflikheid van die mens boonop by verre gaan oorskry.

Toekomsoriéntering is *n oriéntering in en deur taal. Net mense kan dit vermag. Steiner (2001)
vestig die aandag op die toekomende tyd en die dinamiese en eksplorerende betekenis daarvan.
Slegs mense ken die toekomende tyd. Hy skrywe:

The future tense, the ability to discuss possible events on the day after one’s funeral or in stellar
space a million years hence, looks to be specific to homo sapiens. As does the use of subjunctive
and of counter-factual modes which are themselves kindred, as it were, to future tenses. It is only
man, so far as we can conceive, who has the means of altering his world by resort to “if”’-clauses,
who can generate sentences such as: ‘If Caesar had not gone to the Capitol that day’. It seems
to me that this fantastic, formally incommensurable ‘grammatology’ of verb futures, of
subjunctives and optatives, proved indispensable to the survival, to the evolution of the
‘language animal’ confronted, as we were and are, by the scandal, by the incomprehensibility of
individual death. There is an actual sense in which every human use of the future tense of the
verb ‘to be’ is a negation, however limited, of mortality. Even as every use of an ‘if’—sentence
tells of a refusal of the brute inevitability, of the despotism of the fact. ‘Shall’, ‘will’, and ‘if”,
circling in intricate fields of semantic force around a hidden centre or nucleus of potentiality, are
the passwords to hope. (Steiner 2001:5)

Die gebruik van die “futurum perfectum” word dikwels deur sowel Derrida as Lacan beklemtoon en
kan dus bygevoeg word by hierdie opmerkings van Steiner. Hier is "n enkele voorbeeld van Derrida:
“We will have to have invented, or we will have to have found something new in ....” ... in
inligtingkunde, in filosofie, in watter vakgebied ook al. “We will have to have announced some
news, but also we will have to have archived it” (Derrida 1996:9).

Ricoeur se omvattende projek oor tyd en narratief was presies om die “inventiewe mag van
taal” te ondersoek (Ricoeur 1991: 463), maar nog veel meer: dit was die fokus van sy hele

filosofieprojek. Hy skrywe:

My philosophical project is to show how human language is inventive despite the objective
limits and codes which govern it, to reveal the diversity and potentiality of language which the
erosion of everyday, conditioned by technocratic and political interests, never ceases to obscure.
(Ricoeur 1991:465)

’n Mens kan sekerlik hier ook die eroderende rol van die wetenskaplike in die algemeen, die
bestuursmatige en ook die markverwante belange byvoeg as sodanige verduisteringe van die
potensiaal van taal. Aanvullend hiertoe is sy opvattinge oor “poésie en moontlikheid” ewe relevant
(Ricoeur 1991:449-462). Dit is die taak van poésie om woorde soveel te laat sé€ as wat dit moontlik
kan sé en nie so min as moontlik nie. Dit, naamlik om so min as moontlik te s, is presies wat gebeur
in gewone taal, in onderrigtaal, in wetenskaptaal, in die taal van tegniek. Hierdie instrumentalisering
van taal is vir Ricoeur die gevaarlike tendens van ons tyd. ’n Groter bekommernis is dat "n deel van

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



157

die filosofie slegs hierop konsentreer, terwyl hy hierteenoor die verantwoordelikheid van die
filosofie van taal soos volg skets:

... to preserve the varieties of the uses of language and the polarities between these different
kinds of language, ranging from science through political and practical language and ordinary
language, let us say, and poetry. And ordinary language, mediating between poetry, on the one
hand, and scientific language, on the other hand. (Ricoeur 1991: 48)

{In ’n opvolgartikel sal die onderwaardering en stroping van taal, wat nie alleen die moontlike
invensie van die toekoms versluier nie, maar ons ook in doodloopstrate indwing, saam met die
belangrikheid van die konfigurasie van betekenisvolle inligting vir sodanige invensies, bespreek
word}

BIBLIOGRAFIE

Assad, ML. 1999. Reading with Michel Serres: an encounter with time. Albany: SUNY Press.

Bachelard, G. 1971. The poetics of reverie: childhood, language and the cosmos. Boston: Beacon Press.

Blanchot, M. 1993. The infinite conversation. Minneapolis: The University of Minnesota Press.

Bloch, E. 1986. The principle of hope. Cambridge (Ma): The MIT Press.

Bourdieu, P. 1996. Understanding. Theory, culture and society, 13(2):17-37.

Bourdieu, P. 2001. Science de la science et réflexivité. Paris: Editions Raisons d’agir.

De Beer, C.S. 1984. Tegniek, denke en toekoms. RSA 2000, 6:1-12.

De Jong, J.M. 1968. Theologie van de hoop, in Discussie over theologie van de hoop, onder redaksie van WD
Marsch.Utrecht: Amboboeken.

Deleuze, G. & Guattari, F. 1994. What is philosophy? London: Verso.

Derrida, J. 1987. Psyché: inventions de [’autre. Paris: Galilée.

Derrida, J. 1995. Points ... Interviews, 1974 — 1994. Stanford: Stanford University Press.

Derrida, J. 1996. Archive fever: a Freudian impression. Chicago: Chicago University Press.

Derrida, J. 2005. Les yeux de la langue. Paris: L’Herne.

Dupuy, J-P. 1980. Myths of the informational society, in The myths of information: technology and postindustrial
culture, edited by K. Woodward. London: Routledge & Kegan Paul.

Dupuy, J-P. 2000. The mechanization of the mind: on the origins of cognitive science. Princeton: Princeton
University Press.

Dupuy, J-P. 2002. Pour une catastrophisme éclairé: quand I’impossible est certain. Paris: Seuil.

Freire, P. 1994. The pedagogy of hope: reliving pedagogy of the oppressed. London: Continuum.

Freud, S. 1985. Civilisation, society and religion. Harmondsworth: Penguin Books.

Fromm, E. 1968. The revolution of hope: towards a humanized technology. New York: Harper & Row.

Fukuyama, F. 2003. Our posthuman future: consequences of the biotechnology revolution. New York: Picador.

Geyl, P. 1957. Use and abuse of history. New Haven: Yale University Press.

Godet, M. 2001. Creating futures: scenario planning as a strategic management tool. London: Economica.

Godet, M. 2004. Le choc de 2006: démographie, croissance, emploi. Pour une société de projets. Paris: Odile
Jacob.

Gray, CH. 2002. Cyborg citizen: politics in the posthuman age. New York: Routledge.

Guattari, F. 1995. Chaosmosis: an ethico-aesthetic paradigm. Bloomington: Indiana University Press.

Hannah, SA. & Harris, MH. 1999. Inventing the future: information services for a new millennium. Stamford:
Ablex.

Hayles, NK. 1999. How we became posthuman: virtual bodies in cybernetics, literature and informatics.
Chicago: The University of Chicago Press.

Hayles, NK. 2005. Computing the human. Theory, culture and society, 22(1):131- 151.

Heidegger, M. 1972. On time and being. New York: Harper & Row.

Heidegger, M. 1979. Gelatenheid. Amsterdam: Uitgeverij Lannoo.

Henry, M. 1987. La barbarie. Paris: Grasset.

Henry, M. 1990. Du communisme au capitalisme: théorie d une catastrophe. Paris: Odile Jacob

Hottois, G. 1990. Le paradigme bioéthique. une éthique pour la technoscience. Bruxelles: De Boeck- Wesmael.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



158

Hottois, G. 2000. Technoscience et sagesse? Nantes: Editions Pleins feux.

Ilich, 1. 1973. Tools for conviviality. London: Calder & Boyars.

Jameson, F. 2005. Archaeologies of the future: the desire called utopia and other science fictions. London:
Verso.

Jonas, H. 1984. The imperative of responsibility. Chicago: The University of Chicago Press.

Kurzweil, R. 1999. The age of spiritual machines: when computers exceed human intelligence. New York:
Penguin Books.

LeFevre, K.B. 1987. Invention as a social act. Carbondale: Southern Illinois University Press.

Lévy, P. 1997. Collective intelligence: mankind’s emerging world in cyberspace. New York: Plenum Trade.

Marin, L. 1977. Disneyland: a degenerate utopia, in Glyph I: Johns Hopkins textual studies. Baltimore: Johns
Hopkins University Press.

Miskotte, K.H. 1945. Hoofdsom der historie. Nijkerk: Callenbach.

Moltmann, J. 1964. De theologie van de hoop: studies over de grondslagen en de konsekwenties van een
christelijke eschatologie. Utrecht: Amboboeken.

Moravec, H.P. 1990. Mind children: the future of robot and human intelligence. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Morin, E. 1991. La méthode 4: Les idées: leur habitat, leur vie, leurs moeurs, leur organisation. Paris: Seuil.

Morin, E. 2004. La méthode 6: Ethique. Paris: Seuil.

Nietzsche, F. 1957. The use and abuse of history. New York: The Liberal Arts Press.

Passet, 1979. L ’économique et le vivant. Paris: Payot.

Passet, R. 2000. L Illusion néo-libérale. Paris: Flammarion.

Prigogine, 1. & Stengers, 1. 1989. Tussen tijd en eeuwigheid: de nieuwe plaats van de mens in de natuurwetenschap.
Amsterdam: Uitgeverij Bert Bakker.

Rajchman, J. 1991. Truth and eros: Foucault, Lacan, and the question of ethics. London: Routledge.

Ricoeur, P. 1986. Du texte a l’action. Essais d’herméneutique, I1. Paris: Seuil.

Ricoeur, P. 1991. Reflection and imagination: A Ricoeur Reader, edited by Mario J. Valdés. Toronto: University
of Toronto Press.

Salanskis, J-M. 2003. Herméneutique et cognition. Lille: Presses Universitaires Septentrion.

Salomon, J-J. 1999. Survivre a la science: une certaine idee du futur. Paris: Albin Michel.

Sardar, Z. & Ravetz, JR. 1996. Cyberfutures: culture and politics on the information superhighway. London:
Pluto Press.

Serres, M. 1987. Statues. Paris: Frangois Bourin.

Serres, M. & Latour, B. 1995. Conversations on science, culture and time. Ann Arbor: The University of
Michigan Press.

Serres, M. 1997. The troubadour of knowledge. Ann Arbor: The University of Michigan Press.

Steiner, G. 1978. In Bluebeards castle: some notes towards the redefinition of culture. London: Faber & Faber.

Steiner, G. 2001. Grammars of creation. London: Faber & Faber.

Stengers, 1. 1997. Power and invention: situating science. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Stengers, 1. 2000. The invention of modern science. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Stiegler, B. 1998. Technics and time, 1: The fault of Epimetheus. Stanford: Stanford University Press.

Stiegler, B. 2003. Aimer, s ’aimer, nous aimer. Paris: Galilée.

Taylor, M.C. 2001. The moment of complexity: emerging network culture. Chicago: Chicago University Press.

Toffler, A. 1970. Future shock. London: Pan Books.

Tschumi, B. 1990. Questions of space. London: The Architectural Association.

Tschumi, B. 1998. Architecture and disjunction. Cambridge, MA.: The MIT Press.

Ulmer, G. 2003. Internet invention: from literacy to electracy. New York: Longman.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 2: Junie 2008



