58

Transformasie en die Regstaat (Burgerstaat): Tussen die
Scylla van die herstel van begane onreg en die Charybdis
van 'n ondemokratiese magstaatinhoud wat aan die
slagspreuk ‘‘verteenwoordigend van die demografie”

gegee word!

Transformation of the Just State: Between the Scylla of bygone injustices
and the Charybdis of an undemocratic, totalitarian content attached to the

slogan “representative of the demography”

D.F.M. STRAUSS

Dekaanskantoor, Fakulteit Geesteswetenskappe,

Universiteit van die Vrystaat
E-pos: dfms @cknet.co.za

D.E.M. Strauss

In 1971 word hy as Senior Lektor in Wysbegeerte
aan die destydse UOVS aangestel. Vanaf Januarie
1976 is hy bevorder tot medeprofessor en in Oktober
1977 word hy aangestel as professor en hoof van die
Departement Wysbegeerte aan die UOVS. In 1994
vertrek by na Kanada waar hy as eerste Direkteur
van die Dooyeweerd Centre die publikasie van die
versamelde werke van Herman Dooyeweerd in
Engels van stapel stuur. Hy keer in 1997 terug na
Suid-Afrika en vanaf April 1998 tot 31 Desember
2001 ageer hy as Dekaan van die nuwe Fakulteit van
Geesteswetenskappe aan die UOVS. Benewens 15
selfstandige publikasies. 35 internasionale
konferensievoordragte en 20 bydraes tot versamelde
werke het sowat 200 vakartikels in nasionale en
internasionale tydskrifte uit sy pen verskyn. In 2005
is 'n werk oor die wysgerige grondslae van die
moderne natuurwetenskappe deur die Duitse
Uitgewer Peter Lang gepubliseer Paradigmen in
Mathematik, Physik und Biologie und ihre
philosophische Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am
Main). In 2006 het "n werk oor die sosiologie ook
by Peter Lang verskyn — Reintegrating Social Theory
— Reflecting upon human society and the discipline of
sociology (310 pp.) (Oxford/New York).

In 1971 he was appointed as Senior Lecturer in
Philosophy at the then UOFS. From January 1976
he was promoted to associate professor and in
October 1977 as professor and head of the
Department of Philosophy at the UOFS. In 1994
he went to Canada, where as the first Director of
the Dooyeweerd Centre, he initiated the publication
of the collected works of Herman Dooyeweerd in
English. He returned to South Africa in 1997 and
from 1 April 1998 to 31 December 2001 he was
Dean of the new Faculty of Humanities at the
UOFS. Apart from 15 independent publications,
35 international conference papers and 20
contributions to collected works, he has published
about 200 articles in national and international
journals. In 2006 his work on the philosophical
foundations of the modern natural sciences was
published by Peter Lang Publishers — Paradigmen
in Mathematik, Physik und Biologie und ihre
philosophische Wurzeln (216 pp.) (Frankfurt am
Main). In 2006 Peter Lang published his work
Reintegrating Social Theory — Reflecting upon
human society and the discipline of sociology (310
pp.) (Oxford/New York).

' Voordrag tydens die Jaarkongres van die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns (Junie 20006),

UV-Kampus, Bloemfontein.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008




59

ABSTRACT

Transformation of the Just State: Between the Scylla of bygone injustices and the Charybdis
of an undemocratic, totalitarian content attached to the slogan ‘“representative of the
demography”

Against the background of traditional theories of the state focused on the issue of power and
justice this article sets out to highlight the totalitarian and absolutistic pitfalls present in the
notion of “majority rule”. Traditional power-state theories (like that of Hobbes) are shown to
have infected also the theories of those (like Rousseau) who did want to argue for a just state (a
constitutional state under the rule of law/”regstaat”). This mixed legacy pertains both to the
political history of South Africa and to its recent constitutional transition in and after 1994. The
concept of “democracy” is “down-sized” to the constitutionally arranged election process,
connected to the right of citizens to put a government in office. But it is argued that this
arrangement presupposes the office of government and that the competencies (power) entailed
in this office cannot be deduced from those who are actually subjected to it, namely the citizens
as subjects within such a state. Since the majority cannot be the source of justice (or truth)
invoking it as a yardstick (in the sense of requiring representativeness according to the
demography of the country) the way to an eventual truly just state (without any discrimination),
may result in a situation where the aim (a just state) is defeated by the means (totalitarian
measures interfering in the legitimate spheres of competence of non-political social entities).

KEY CONCEPTS: Just state, Power-state, Dictatorship of the majority, Democracy, Office of
government, Societal freedoms, Civil freedom, Representative of the
demography

TREFWOORDE: Regstaat, Magstaat, Diktatuur van die meerderheid, Demokrasie, Amp van
owerheid, Samelewingsvryhede, Burgerlike vryheid, Verteenwoordigend van
die demografie

OPSOMMING

Teen die agtergrond van tradisionele staatsteorie€ fokus hierdie artikel op die probleem van mag en
geregtigheid. Dit geskied deur die slaggate van ’n totalitére en absolutistiese siening uit te wys in die
opvatting van “meerderheidsregering”. Dit blyk dat tradisionele magstaatsteorieé (soos dié van
Hobbes) 'n negatiewe invloed gehad het op diegene (soos Rousseau) wat 'n pleit wou voer vir die
bestaan van 'n regstaat. Hierdie gemengde erfenis geld beide ten opsigte van die politieke geskiedenis
van Suid-Afrika en die resente konstitusionele geskiedenis daarvan sedert die oorgang van en na
1994. Die begrip “demokrasie” word afgeskaal tot die konstitusioneel-verordende verkiesingsposes,
verbind aan die bevoegdheid van die burgery om 'n owerheid in die owerheidsamp te plaas. Hierdie
verkiesingsproses veronderstel die amp van owerheid asook die bevoegdhede (magte) wat in daardie
amp opgesluit 1€. Gevolglik kan dit nie afgelei word uit diegene wat juis aan daardie owerheidsgesag
onderworpe is as burgers van die staat nie. Aangesien die meerderheid nie die bron van geregtigheid
(of waarheid) kan wees nie, impliseer die aanwending daarvan as maatstaf (in die sin van
verteenwoordigend-wees van die demografie van die land) onderweg na ’n uiteindelike regstaat
(sonder enige diskriminasie) dat die hele proses kan vasloop in ’n situasie waar die doel (’n regstaat)
gekortwiek word deur die middele (totalitére maatre€ls wat onregmatig ingryp in die regmatige,
interne bevoegdheidsfeer van nie-staatkundige samelewingsvorme).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



60
INLEIDING

Hoewel die wanindruk maklik posvat dat die politieke geskiedenis van Suid-Afrika volstrek uniek
is, kan die staatkundige ontwikkeling van die Republiek van Suid-Afrika nog van die lang geskiedenis
van besinning oor die aard van die staat, nog van die uiteenlopende staatspraktyke wat die
ontwikkeling van die moderne idee van die regstaat vergesel het losgemaak word. Wanneer daar
nagedink word oor die staat en oor die taak van die owerheid is daar van oudsher gelet op die eise
van geregtigheid. Die vraag na geregtigheid hang egter nooit in die lug nie, want binne die
konteks van elke staat is dit onherroeplik verweef met die swaardmag van die owerheid. Normaalweg
word die term demokrasie weliswaar aan één deurslaggewende idee verbind — die idee naamlik dat
die meerderheid regeer (dit wil sé aan “majority rule” as borg vir vryheid).> In die huidige
konstitusionele bestel van Suid-Afrika is die eise van transformasie — wat konstitusioneel veranker
is as gevolg van die onreg waaraan nie-blanke persone tydens die era van apartheid onderworpe
was — egter verbind aan die idee dat die staatsadministrasie en selfs bepaalde nie-staatlike
samelewingsvorme verteenwoordigend van die bevolkingsamestelling (demografie) van die land
moet wees. Die vraag na die aard en die beskerming van publiekregtelike vryheid en gelykheid, van
individuele vryhede asook van die interne vryhede van nie-staatlike samelewingsvorme het
gevolglik in die sentrum van die kontemporére debat te staan gekom.

Verskeie agtergrondgegewens is egter nodig alvorens die maatstaf van “verteenwoordigend
van die demografie” aan die idee van ’n regstaat getoets kan word.

DIE VRAAG NA DIE MAG VAN DIE STAAT

Regstaat en magstaat — ’n eerste oriéntering

Die idee van die regstaat ontvang uiteraard eers reliéf indien dit gekontrasteer word met die idee
van die magstaat. Op hul beurt veronderstel die idee van 'n magstaat en van 'n regstaat die idee
van die staat as sodanig — alhoewel die term “staat” inderdaad van ’n betreklike resente herkoms
is. Die Griekse oudheid en die tussenliggende Middeleeuse era ken wel die idee van die Politeia
(Grieks) en republiek (res publica of regnum — Latyn), maar dit was eers gedurende die 16% en 17%
eeue dat die term “‘staat” in gebruik geneem is. Dit het in Frankryk, Engeland en Duitsland gebeur.

Selfs die Franse denker, Bodin, wat die term soewereiniteit as tipering van die aard van
owerheidsgesag ingevoer het, het bly vashou aan die term republiek. Die Franse woord “etat” het
hy immers bloot gebruik om bepaalde vorme van wat ons vandag die staat noem aan te dui.’

Vorssoewereiniteit versus volksoewereiniteit

Aan die adres van die soewereiniteitsbegrip van die ontluikende vroeg-moderne staatsteorie€ kan
die volgende vraag gestel word: Waar is die soewereiniteit gesetel? Twee opsies is ontgin: (i)
vorssoewereiniteit en (ii) volksoewereiniteit. Aan (i) is veral die naam van Thomas Hobbes (1588-
1679) verbind omdat hy in sy werk uit die jaar 1651, met die titel Leviathan,* die opvatting van
vorssoewereiniteit verdedig, terwyl die tweede moontlikheid deur Rousseau (1712-1778) in sy
werk Du Contrat Social (1762) ontgin is.

Uiteraard impliseer hierdie idee ook die gelykheid voor die reg van alle staatsburgers.

In 1804 is die woorde koninkryk en staat saam in Oostenryk gebruik: (i)”Konigreiche und Staaten”; (ii)
“Konigreiche und anderen Staaten”. Veral die tweede gebruik dui daarop dat hierdie twee woorde dieselfde
denotasie besit (vgl. Jellinek, 1966:132-135).

Dit verwys na die beeld van die allesverslindende mitiese monster wat in die Boek Job in die Ou Testament
geskilder is.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



61

Die onderskeiding tussen monargie en koninkryk: Machiavelli

Weliswaar is Hobbes vooruitgeloop deur Machiavelli (1469-1527) wat reeds in die 15% eeu 'n
magstaatsteorie ontwikkel het, dit wil s&€ 'n teorie wat aan die staat 'n onbeperkte (totalitére en
absolutistiese)® mag toeken. Aan Machiavelli dank ons ook die geykte onderskeiding tussen
monargieé en republieke — georiénteer aan die vraag na die setel van die mag, hetsy gekoppel aan
die owerheid of aan die onderdane. Binne die kader van hierdie gedagtegang is die vors soewerein
in “n monargie terwyl die volk dit is in 'n republiek.

Die historiese omstandighede waarin Machiavelli geleef het was gekenmerk deur tirannie en
disintegrerende politieke kragte. Dante (1265-1321) verwys hierna in sy “Inferno” —en dit verklaar
waarskynlik ook waarom Dante in sy geskrif oor die monargie (monargia) hom telkens nog beroep
op die gesag van Aristoteles — vergelyk laasgenoemde se werk Politica (veral Boek 1, Hoofstukke
2 en 5) (sien Dante 1943:146-149). Machiavelli was blootgestel aan immorele praktyke en korrupsie,
in ’n tyd waarin die moderne Renaissance-instelling afskeid begin neem het van die idee van 'n
God-gegewe orde vir mens en samelewing.’ Die moderne mens is outonoom geag en gevolglik is
die staat bloot gesien as ’'n kunsmatige skepping van die mens; dit kan vrylik gekonstrueer word,
verander word en aan die eise van die dag aangepas word. As tydgenoot van Pous Sixtus I'V kon
Machiavelli eerstehands ervaar hoe hierdie Pous politieke leiers tot 'n val gebring het deur middel
van profyt wat gemaak is deurdat genadegifte verkoop is. Hy het ook beleef hoedat Pous Innocentius
VIII aan misdadigers kwytskelding ten opsigte van moord en manslag gegee het bloot deur in ruil
daarvoor kontant betalings te ontvang.

Daarom hoef dit ons nie te verbaas nie dat die eie politieke filosofie van Machiavelli elke vorm
van morele toerekeningsvatbaarheid verwerp het nie — volgens hom behoort *n mens geen kontrak
gestand te doen nie, want die ander partye sal ewe min hul woord hou. Die konsekwensie hiervan
was eenvoudig dat die politieke teorie van Machiavelli aan die “staat” *n absolutistiese en totalitére
mag toeken.

In hierdie verband moet ons ook kortliks aandag skenk aan die bydrae van Jean Bodin (1530-
1596). Om ’n antwoord te vind op die vraag waar die hoogste gesag in die samelewing gesetel is,
het hy die term soewereiniteit ingevoer. Anders as Machiavelli aanvaar Bodin egter dat die owerheid
sowel aan die natuurreg as aan die goddelike reg gebonde is (vergelyk Mayer-Tasch 1981:35;
Bodin 1981:211). Daarom het hy die klassieke natuurregbeginsel dat verdrae gehou moet word
ondersteun (pacta sunt servanda). Bodin meen voorts dat die soewereine gesag en absolute mag
van die owerheid duidelik blyk uit die owerheidsbevoegdheid om sonder hul toestemming wette te
maak waaraan die onderdane gebonde is (Bodin, 1981:222). Sy opvatting van soewereine mag as
“summa ... legibusque soluta potestas” herinner aan die siening van Ockham (1290-1350) insake
die vermeende absolute despotiese willekeur van God (postestas Dei absoluta). Bodin het hiermee
—in die woorde van Mayer-Tasch (1981:35) — gekies vir die “klassieke formule van die juridies-
politieke absolutisme™.”

> Die term totalitér dui daarop dat geen nie-staatlike samelewingsvorm ’n grens of perk kan stel aan die
soewereine mag van die owerheid nie, terwyl die term absolutisties dui op die afwesigheid van egte
politieke vryhede.

¢ Rousseau se bekende siening van die menslike outonomie is: “Vryheid is gehoorsaamheid aan dié wet wat
ons vir onsself voorskryt” (Rousseau 1975:247).

7 Inreaksie hierop het Calvyn gestel dat hoewel God b6 die wet wat vir skepsele gestel is verhewe is, hy
nogtans nie willekeurig is nie (“Deus legibus solutus est, sed non exlex”). Vgl. oor die siening van Calvyn
die analise van Bohatec (1940:13 ff.).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



62

Die impasse van Jean Bodin se siening van soewereiniteit

Volgens Bodin is soewereiniteit nie alleen absoluut nie, maar juis daarom ook ondeelbaar. Gevolglik
is hy van mening dat die staat oor 'n absolute en oorspronklike kompetensie tot die vorming van
reg binne sy territoriale grense beskik. Hierdie opvatting hou weliswaar verband met die relatief
ongedifferensieerde Middeleeuse samelewing wat deur die Roomse kerk as bo-natuurlike genade-
instituut gedomineer was. Ondergeskik aan hierdie “geestelike” bobou tref ons die Middeleeuse
gildewese aan wat kunsmatig na die voorbeeld van die Germaanse sib gestalte gekry het. Die
feudale grondheerlike gemeenskappe waarin allerlei relasies van bowe- en onderskikking aangetref
is (villae, domaines) het duidelik 'n ongedifferensieerde struktuur vertoon. Wat opvallend is, is
dat al hierdie organisasievorme gekenmerk word deur die afwesigheid van 'n monopolie oor die
swaardmag van die owerheid. Daarom is dit verstaanbaar dat Bodin daartoe verlei is om elke
oorspronklike aanspraak op die vorming van reg te sien as “n poging om oorspronklike swaardmag
te bekom wat 'n bedreiging sou inhou vir die idee van die staat as "n saak van die publiek, as 'n res
publica.

Hoewel die gildewese in die weg gestaan het van die verwerkliking van 'n egte staatsorganisasie
het die afbreek van die kunsmatige magsgreep van die Roomse kerk na die Renaissance gelei tot 'n
differensiéring van die samelewing — 'n proses van ontstrengeling waardeur daar ruimte ontstaan
het vir die opkoms van die moderne staat want die regsbelange wat opgesluit 1€ in die verskillende
nie-staatlike samelewingsvorme moes gaandeweg deur die owerheid van die opkomende moderne
state saamgebind word in een openbare regsorde.

Ironies genoeg was dit die bedoeling van Bodin se teorie van soewereiniteit om ’'n absolute
monargale mag te vestig deur middel van *n monopolisering van die swaardmag van die owerheid.
Aan hierdie sentrale owerheidsgesag ken hy 'n eksklusiewe kompetensie tot die vorming van
positiewe reg toe. Wat hy egter nie besef het nie, is dat 'n sodanige integrasie van owerheidsgesag
deel uitmaak van die differensiéring van die samelewing. Deurdat so 'n proses tegelyk geboorte
skenk aan verskillend-geaarde nie-staatlike samelewingsvorme staan dit ten ene male op gespanne
voet met die konsentrering van alle regsvormende kompetensie in die staatlike owerheid.

Die Achilles-hiel van die moderne staatsteorieé

Dit sou spoedig blyk dat die Achilles-hiel van die moderne staatsteorie€ inderdaad gegee is in die
vraag of daar enige grense aan die regsvormende kompetensie van die staat gestel is. Die rede
waarom ons hierbo iets meer oor die vroeg-moderne magstaatsopvattinge gesé het is juis te vind
in die feit dat die alternatiewe ontwikkeling van regstaatsteorieé uiteindelik aan dieselfde
tekortkominge mank gaan as die gemelde magstaatsteorie€.

Locke is naamlik daarvoor bekend dat sy klassiek-liberale staatsidee die staatstoestand bloot
as 'n voortsetting van die (hipotetiese) natuurtoestand sien. Die mens wat van nature vry en gelyk
is, gee by die verdrag slegs die reg prys om ’n oortreder te straf en om te doen wat hy wil (Locke
1990: § 128:181). Die feit dat alle mense vry en gelyk gebore word beteken daarom nie noodwendig
dat dit so gebly het nie. Gevolglik ken die klassiek-liberale staatsidee van Locke geensins die eis
van algemene stemreg (in publiek-regtelike sin) nie. Daarom is hy tevrede dat stemreg tot die
bevoorregte klasse beperk word, soos wat dit in die destydse Britse monargie die geval was.
Demokrasie is vir Locke bloot 'n middel tot 'n doel. Dit staan slegs in diens van die beskerming

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



63

van die onvervreembare menseregte van die burgery, sonder dat dit enige waarborg bevat vir
publiekregtelike vryheid en gelykheid.®

’n Materiéle magstaatsteorie in die gewaad van ’n formele regstaatsteorie: Rousseau

Skynbaar was dit Rousseau wat in die bresse getree het vir die aard van publiekregtelike vryheid
en gelykheid in sy radikaal-demokratiese staatsidee. In aansluiting by die Renaissance-ideaal van
’n allesomsluitende natuurwetenskap vertrek Rousseau ook vanuit die eenvoudigste “elemente”
of “atome” waaruit die samelewing gekonstrueer moet word, naamlik die individue wat oorgaan tot
die sluiting van ’'n sosiale verdrag. Tog tree daar meteens 'n moreel-kollektiewe liggaam uit die
verdrag na vore met 'n eie gemeenskaplike self, lewe en wil (Rousseau, 1966:13) — ’n bo-persoonlike
kollektiwiteit wat onder die leiding van die algemene wil (die volonté générale) elke lid as 'n
onafskeibare deel van die geheel omvat (Rousseau 1966:13). Volgens Rousseau dien die verdrag
as die grondslag van alle regte (Rousseau 1966:17) in die staatstoestand en verleen dit aan die
staatkundige liggaam 'n absolute beskikkingsmag oor al sy lede (Rousseau 1966:24).

Let daarop dat die absolute beskikkingsmag wat Rousseau aan die algemene wil toeken in
beginsel dieselfde (en net so onbeperk) is as dit wat Hobbes aan die soewereine vors toeken. Die
sprong van die atomisme wat aan Rousseau se verdrag voorafgaan na die holistiese resultaat wat
daaruit voortvloei (die bo-individuele kollektiewe liggaam wat elkeen as 'n onafskeibare deel omvat
en wat aan die staatkundige liggaam ’n absolute beskikkingsmag oor al sy lede gee), berei die weg
voor vir die onverhulde erkenning van die innerlik-teenstrydige aard van sy hele verdragsteorie.

Aangesien hy meen dat vryheid gehoorsaamheid is aan dié wet wat ons vir onsself voorskryf,
is enige minderheid wat van die meerderheid verskil eintlik ongehoorsaam aan hul eie wil (hulle
vorm immers deel van die geheel). Die enigste “oplossing” wat Rousseau vir hierdie situasie het,
is om so 'n minderheid tot gehoorsaamheid aan hul eie wil te bring want slegs dan kan dit vry wees.

Die wyse waarop Rousseau 'n absolute mag toegeken het aan die (holisties-begrepe) algemene
wil — op die basis van die sosiale kontrak — het geboorte geskenk aan die staats-Leviathan, dit is
die staat as allesverslindende mitiese monster waarna ons hierbo in verband met Hobbes se
gelyknamige werk verwys het. Dit verteenwoordig inderdaad die uiteindelike resultaat van die
(rasionele) kontraktuele konstruksie van die menslike samelewing ooreenkomstig die vereistes
van die moderne (post-)Renaissance se natuurwetenskapsideaal (die motief van logiese skepping).
Uieindelik kon Rousseau egter nie meer daarin slaag om die antinomiese konsekwensies van die
spanning wat in die diepste uitgangspunt van sy denke verskuil 1€ te trek nie® — en wel deur te stel
dat almal wat nie by die meerderheid inval nie gedwing sal word om vry te wees. Daarom — s skryf

Sy algemene rigsnoer is: “Salus populi suprema lex is certainly so just and fundamental a rule, that he who
sincerely follows it cannot dangerously err” (Locke 1690 § 158:197). Aangesien Locke geen antwoord gee
op die vraag hoe die salus publica (common good) bepaal moet word nie, dra sy staatsteorie die kiem van
staatsabsolutisme en totalitarisme in sigself om, want van die een uiterste van staatsonthouding (laissez
faire, laissez passer) kan dit in die naam van die “public good” eweseer omslaan in die totalitére feendeel
daarvan. Maclntyre verwys in die Voorwoord van die 1988 uitgawe van sy werk “Whose Justice? Which
Rationality?” na die konklusie van die eerste (1981) uitgawe van hierdie werk waar hy kategories beweer
het dat die laaste drie eeue van moraal-filosofie nie daarin kon slaag om 'n bevredigend-samehangende,
rasioneel-verdedigbare verantwoording van die liberaal-individualistiese siening aan ons te bied nie (vgl.
Maclntyre 1988:ix).

®  ’n Omvattende en in-diepte-analise van die struktuur en impasse van Rousseau se denke is te vinde in
Strauss (1981:266-287).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



64

Rousseau eksplisiet — sal so 'n minderheid gedwing moet word om vry te wees (Rousseau 1966:15)."°
Hoewel die politieke filosofie van Rousseau die skyn wek van *n materiéle regstaatsteorie, dit wil
s€ van ’n teorie wat die unieke eie-aard van die staat as regstaat wil verantwoord, lewer sy denke
in werklikheid bloot 'n formele regstaatsteorie op wat inhoudelik net so totalitér en absolutisties
is as die siening van Hobbes wat openlik 'n magstaatsteorie ontwikkel.

Mekkes se evaluering kan dus inderdaad onderskryf word wanneer hy opmerk dat by Rousseau
saam met die hoogtepunt van die humanisties-demokratiese vryheidsideaal tegelyk die diepste val
daarvan gegee is (Mekkes 1940:315)!

ENKELE KONTOERE UIT DIE POLITIEKE GESKIEDENIS VAN SUID-AFRIKA

Die politieke geskiedenis van Suid-Afrika is grondig deur die voorgaande idees beinvloed. 'n
Eerste vertrekpunt sou wees om te let op die wyse waarop die denkbeelde van Joan Derck van der
Capellen en sy geesverwante ingang gevind het in die opvattinge van die Kaapse Patriotte soos
dit tot uiting kom in hul siening dat die volkswil die hoogste mag en 'n onvervreembare natuurreg
is (Wypkema 1939a:48-49)."

Die Kaapse Patriotte

Hoewel die Kaapse Patriotte nou verbind is aan die gedagtewéreld van Locke is hul volkstemgedagte
eerder ingeént op die volksoewereiniteitsleer van Rousseau. In hierdie sin is die volkstem die
uiting van die volkswil en word die oppermag van die volkstem in alle staatsaangeleenthede erken
(Wypkema 1939:42; Wypkema 1939a:48). Die tragiese ironie is egter dat die Protestants-Christelike
burgers van die nuwe statestigtings in die Vrystaat en Transvaal hulle van die politieke taal van die
dag moes bedien, dit wil sé dat hulle moes gebruik maak van die klassiek-liberale en revolusionér-
demokratiese gedagtegoed van Locke en Rousseau. Hierdie sonderlinge samevloeiing van 'n
Protestantse vryheidstrewe aan die een kant, en 'n grootskaalse gebruikmaking van die terme-
apparaat van die Verligting aan die ander kant, kenskets veral die politieke denke van die laat-
agtiende en die negentiende eeu in Suid-Afrika.

Uit die feit dat die Voortrekkers tydens die Groot Trek hul vryheidsdebat met die Britse owerheid
dikwels in die terme van die Verligtingsdenkbeelde gevoer het, mag egter nie afgelei word dat die
Voortrekkers opeens van Protestantse Christene in revolusionére Jakobyne verander het nie!
Nogtans mag ons ook nie blind wees vir die gemengdheid van hierdie erfenis nie.

Die Kaapse Patriotte verwoord veral die gedagtewéreld van Locke wanneer die Burgerpetisie
van 1779 die ideaal van “burgerlike vryheid en gelykheid” bepleit (sien Beyers 1929:158). Hierdie
natuurregtelike vryheidsopvattinge kom egter duidelik na vore in 'n anonieme geskrif wat onder
die titel: “De magt en de Vrijheden eener Burgerlijke Maatschappij verdedigt door de gevoelens der
voornaamste Regtsgeleerden opgedragen aan het oordeel der Caabsche Burgerij” versprei is.
Daarin lees ons onder meer “dat het heil des Volks de opperste Wet is, ...” (Beyers 1929:204)."2

In die oorspronklike Frans lees dit ““... ce qui ne signifie autre chose sinon qu’on le forcera — étre libre”
(Rousseau 1975:246).

In sy verheerliking van ons vryheid as die “roem van onze natuur” (Beyers 1929:191) sluit Van der
Capellen aan by die skool by Locke, maar in sy siening van die aard van die volk vind hy aansluiting by
Rousseau.

Wypkema merk ook op dat die kernpunt van hierdie geskrif in die “Salus publica-idee” gegee is, “volgens
welke het heil des volks de opperste wet is” (Wypkema 1939:387).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



65

Waar Bodin, uit hoofde van sy klem op die soewereine owerheid, nog duidelik onderskei het
tussen owerheidsgesag en diegene wat aan hierdie gesag onderworpe is,'> met ander woorde waar
hy nog gekies het vir vors-soewereiniteit, het die politieke oortuigings in Suid-Afrika hul georiénteer
aan die idee van volk-soewereiniteit. Ons sal egter hieronder nog sien dat dit juis die aannames is
wat aan hierdie idee ten grondslag 1€ wat regstreeks tot die innerlike spanning van die huidige
staatkundige opset van Suid-Afrika aanleiding gee.

Die ““volksstem” as ‘“koningstem”

Die idee van volksoewereiniteit is veral gegiet in die vorm van die “volksstem”-idee, dit wil s€ die
oortuiging dat die verkose verteenwoordigers bloot “lashebbers” van die “volk” was — waar “De
‘Algemene Volksstem’ ... als lastgever de hoogste macht in de Republiek behouden” (Wypkema
1939:188). Volgens Wypkema toon die uitsprake van die Voortrekkerleiers dat die “volksstem die
opperste mag” uitgemaak het en dat die oppergesag dus by die “volk” berus het (Wypkema
1939a:49). Dieselfde gedagtegoed word in Natal aangetref (sien Wypkema 1939, 162, 212) en om die
“volksstem”-idee te versterk, is dit reeds deur die Patriotte verbind aan die siening dat die volksstem
die koningstem is (Wypkema 1939a:49)."

'n Lastige verdubbeling tree weliswaar in beide die Vrystaatse en Transvaalse grondwette na
vore, waar tewens gestel word dat die Volksraad die hoogste (wetgewende) gesag is.” Om die
soewereiniteit van die “volk” te handhaaf, is die gesag van die Volksraad bloot van die “eintlike”
hoogste gesag (naamlik die volk) afgelei, die soewereine volk sou dit aan die Volksraad delegeer.
In Natal is die gesag van die Volksraad byvoorbeeld as 'n “opgedragen of gedelegeerde macht”
beskou. Wanneer die Transvaalse grondwet van 1858 die Volksraad as “het hoogste gezag des
lands” beskou, beteken dit volgens Wypkema slegs “dat de Volksraad als gedelegeerde macht de
hoogste macht zou zijn in vergelijking met de uitvoerende — en rechterlijke macht” (Wypkema
1939:282). Die volkstem, as koningsstem, kon egter slegs in een liggaam tot uiting kom, naamlik in
'n “vrij verkozen” Volksraad. Die gesagsbeskouing van Rousseau se volksoewereiniteitsleer kry
ons ook pertinent terug in artikel 12 van die 1858 grondwet van Transvaal: “Het volk geeft de
wetgewing in handen eenen Volksraad, het hoogste gezag des lands, bestaande uit
vertegenwoordigers of lasthebbers des Volks door de stemgeregtigde burgers gekozen ...” (Van
Pittius 1941:14; vgl. Van Schoor & Van Rooyen 1960:83).'¢

Teen die middel van die negentiende eeu het die politieke debat eksplisiet hierdie
“gesagsverdubbeling” aan die orde gestel want op 'n Volksraadsvergadering (van 5 September

13 Bodin skryf dat wanneer die hoogste ampsdraers (die konings, goewerneurs, regente en diktators) nog aan
die regspraak en die bevele van iemand anders onderworpe is, hulle nie werklik soewerein sou wees nie:
“Want die kenmerke van soewereiniteit moet sodanig geaard wees dat dit slegs aan die soewereine vors mag
toekom; sou dit naamlik ook aan die onderdane toegeskryf kon word, sou 'n mens dit nie meer as
soewereiniteitskenmerke kon aandui nie” (Bodin 1981:287-288).

' Toe kommissaris Sluysken, in reaksie op Maynier se ontslag te Graaff-Reinet op 6 Februarie 1795, O.G.

De Wet as lid van die Raad van Justisie daarheen gestuur het, is hy tegemoet getree met 'n eis van die

“volkstem”. Ook toe hy op 16 Junie 1795 deur sowat 200 gewapende manne beveel is om Graaff-Reinet

onmiddellik te verlaat, is aan hom gesé: “De volkstem zegt jou dat jy buiten moet komen” (sien Scholtz

1967:29).

In Artikel 3(2) van die 1854 konstitusie van die Oranje Vrystaat lees ons: “Het hoogste wetgevend gezag

berust bij den Volksraad”.

16 Daarom lees ons in "n bespreking van die Transvaalse grondwet, “van artikel 1 tot artikel 28 der Grondwet
word duidelijk vastgesteld de koningstem van het Volk” (Wypkema 1939a:50).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



66

1854) te Bloemfontein word daar melding gemaak van 'n versoek van ene Stander wat in die naam
van “zeker publiek” wil weet “of het publiek de koningstem heeft, ja of neen” — en as uitsluitsel is
gegee dat “den heer Standers zal geantwoord worden, dat de publiek de ‘Koning’ is, maar dat de
H.Ed. Raad dezelfs stem representeert” (Wypkema 1939:378).

Selfs die problematiese rol wat aan die meerderheid toegeken word,'” het ook eksplisiete
aandag ontvang, want in ‘'n memorie van Lydenburg (September 1854) lees ons: “En wij vraagen of
de meerderheid het regt en de wet dan is in dit land? Of de meerderheid het regt volgens bestaande
wette toegekend is, om alles na hun zin te laten maken of veranderen, al is het ook onregt? Wij
vernemen, dat er gezegt is, maar wij vragen ... of er een gedeelte (van het) publiek de magt in
handen gegeven is, om over het ander gedeelte (van het) publiek te heerschen” (Wypkema 1939:379).

Dit is duidelik dat hierdie lastige vraagstellinge toon dat daar 'n besef was van iets ongerymds
in die gesagsbeskouing van die volksoewereiniteitsleer. Die Potgietergroep verteenwoordig daarom
daadwerklik ’n alternatiewe benadering want, soos Wypkema dit stel, “Voor hen gold niet de
oppermacht van de Volksstem, maar Gods soevereine Macht, welke achter de formering der
staatswetten stond” (Wypkema 1939:429). Die bestaande verwarring insake die gesagsverhouding
tussen owerheid en onderdaan (wat deur die volksoewereiniteitsleer eintlik onderstebo gekeer
word met die onderdaan bo en die owerheid onder) maak dit verstaanbaar dat daar geen duidelikheid
bestaan het oor die vraag of die konstitusies van die Boererepublieke “aristokraties” of
“demokraties” was nie (sien Wypkema 1939:425).

Tweeslagtigheid in die beskouinge van Paul Kruger

Wat merkwaardig is, is dat hierdie sonderlinge vermenging gelyktydig sou deurwerk in die optrede
en uitsprake van Paul Kruger. Vir Paul Kruger was “De godsdienst, het fondament van den Staat”
(Smit 1951:1). Daarom praat Kruger van die “ewige beginsels van Gods woord ook op Staatkundige
terrein” (Kruger 1961:272)."® Tegelyk besig hy ook in die praktiese gang van staatsake die
Verligtingstaal, byvoorbeeld wanneer hy na die volksstem as koningstem verwys.

In aansluiting by die bogemelde Machiavelliaanse onderskeiding tussen koninkryke en
republieke ken Paul Kruger ook slegs koninkryke en republieke. Ook hy meen dat die volk in 'n
republiek regeer en dat die volk dus die soewerein, die koning is.

In hierdie verband sé die “Gedenkskrifte” dat Kruger altyd daarna gestreef het om by die volk
die agting van die allerhoogste gesag van God te bewaar, omdat die hele volk die hoogste gesag in
die staat was. Daarom stel Paul Kruger ook dat “Een echt Republikeinsch beginsel was, het volk
heeft de koningsstem en eene vrije stem is Gods stem. ... Het volk is koning van deze onafhankelijke
Republiek en het heeft de souvereine macht in zijne handen” (Smit 1951:18).' Deurdat Paul Kruger

Soos ons hieronder sal aantoon, vorm dit inderdaad die kruks van die idee van “verteenwoordigend van die
demografie” van die land.

Hierdie uitspraak stem feitlik woordeliks ooreen met die woordkeuse van Abraham Kuyper soos gebesig
in “Ons Program” wat in 1879 verskyn het (vgl. Artikel 3: “Ook op staatkundig terrein belijdt zij de
eeuwige beginselen van Gods Woord”, Kuyper 1907:1) Die vraag of Paul Kruger wel Abraham Kuyper se
“Program” onder o€ gehad het voordat hy hierdie uitdrukking in 1882 in sy verkiesingsmanifes gebruik het,
kan nie met sekerheid beantwoord word nie (vgl. Du Plessis 1952:118). Uit die feit dat S.J. du Toit egter
reeds 'n geruime tyd met Kuyper in verbinding was, lei D.W. Kruger af dat ons alle rede het om aan te neem
dat S.J. du Toit die manifes help formuleer het.

Hierdie idee van volksoewereiniteit vind ons ook terug in twee toesprake wat Paul Kruger onderskeidelik
in 1896 en 1899 gemaak het: “Het volk regeerde en was de souvereine macht,” en “Het volk is koning van
deze onafhanklijke Republiek en het heeft de souvereine macht in zijne handen” (Smit 1951:20).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



67

nie daarin geslaag het om hierdie twee gedagtelyne te versoen nie, demonstreer die tweeslagtigheid
wat daarin opgesluit 1€ 'n gemengdheid waaraan ook ons huidige politieke bestel in Suid-Afrika
nie kan ontkom nie.”

’n Merkwaardige les uit die geskiedenis

Hegel sou by geleentheid opgemerk het dat die enigste les wat die geskiedenis ons leer is dat ons
nie uit die geskiedenis leer nie! In *n bepaalde sin is hierdie opmerking in die besonder toepaslik op
die resente konstitusionele geskiedenis van Suid-Afrika.

Van die Romeinse “ius gentium” tot die 1994 transformasie in Suid-Afrika

Vergelyk ons immers die oorgang van die vroeére Romeinse ius civile na die eventuele Romeinse
ius gentium dan vertoon dit treffende ooreenkomste met die konstitusionele oorgang van
Apartheid-SA na die Nuwe Suid-Afrika.*!

Die Griekse siening van die stadstaat as omvattende verband het geen ruimte gelaat vir die
vryheid en gelykheid van die individuele mens nie. Hoewel die Stoisynse natuurreg die natuurlike
vryheid en gelykheid van alle mense voorop gestel het, was die ou Romeinse volksreg, die ius
civile, as stamreg nog ongedifferensieerd en eksklusief — deelname aan hierdie regsfeer was
gebonde aan lidmaatskap van die Romeinse volksgemeenskap, en wie daarbuite val (of uitgestoot
word) was volkome regteloos (exlex, hostis). Die Romeinse magsmotief, wat inderdaad as
grondmotief in die Romeinse kultuur werksaam was, het die mag van die gentes (dit is die
geslagsverbande met hul voorvaderkultus) geskei van die magsfeer van die Romeinse stamverband
(die civitas). Namate die Romeinse republiek egter na vore getree het, is die mag van die groot
gentes deurbreek en getransponeer in die kleinere Romeinse huisgemeenskap (familia). Hierdie
familia, wat onder leiding van die huishoof (pater familias) gestaan het, het egter nog steeds 'n
ongedifferensieerde totaalstruktuur besit wat 'n absolute beskikkingsreg selfs oor die lewe en
dood van almal wat tot die familia behoort, ingesluit het.

Sonder dat hierdie eksklusiewe en totalitére regsfeer van die pater familias opgehef is, het
daar gaandeweg met die uitbreiding van die Romeinse ryk wel 'n behoefte ontstaan om vir alle
mense binne die ryk regsvoorsiening te maak, selfs al was hulle nie Romeinse burgers nie. Hierdie
ontwikkeling het geboorte geskenk aan die Romeinse ius gentium wat as "n soort private wéreldreg
elke mens (slawe uitgesonderd) gesien het as 'n regsubjek — 'n siening wat deur die klassieke
Romeinse juriste verbind is aan die Stoisynse natuurreg (ius naturale) waarvolgens alle mense
van nature vry en gelyk is. Sodoende het daar, as keersy van die staatlike publieke reg, ’n inter-
individuele regsfeer ontstaan waarin elke ‘vryman’ gelyklik kon optree as regsubjek ongeag enige

20 ’nUitvoeriger ontleding van die nuanses in hierdie gemengde erfenis kan nagelees word in Strauss (1991:63-

72). Volledigheidshalwe moet vermeld word dat dit sonderling is om te sien hoedanig Paul Kruger
uiteenlopend en eensydig waardeer is deur skrywers wat hom telkens bloot sien in die verlengde van hul
eie staatsopvattinge. F.P. Smit maak hoofsaaklik van Kruger ’n revolusionére demokraat. J.S. Du Plessis
sien hom daarenteen konsekwent as 'n Calvinis (vgl. Du Plessis, 1952:117 e.v.): “Kruger was ’n Calvinis
en het dit onder alle omstandighede gebly; 'n man wat geglo het in die lig van die Skrif op alle terreine; wat
geglo het in die absolute soewereiniteit van God oor alle lewensgebiede™). Op sy beurt eis P.J. Meyer hom
op as voorstander van die nasionaal-sosialistiese organiese volksbegrip wat hyself verdedig. Met betrekking
tot Paul Kruger se republikeinse strewe verklaar hy: “Teenoor die liberalistiese volksbegrip stel Paul
Kruger die organiese Afrikaanse volksbegrip” (Meyer 1941:110). J.A. Coetzee dig 'n ooreenstemmende
“organiese” volksidee aan Kruger toe (Meyer 1941:48).

21 ’n Meer omvattende uiteensetting hiervan kan nagelees word in Strauss (1990:26-34) en Strauss (1991a).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



68

samelewingsverbintenis waarin so 'n persoon as deel van 'n groter geheel opgeneem mag wees. In
werklikheid was die ontwikkeling van die Romeinse ius gentium die historiese aanknopingspunt
van dit wat ons vandag bestempel as die burgerlike privaatreg (siviele reg, “common law”).

Weliswaar het die Romeinse magsmotief, met sy strewe na wéreldheerskappy, steeds 'n
bedreiging ingehou vir hierdie vrye sfeer van die individuele mens. Dit verklaar ook mede waarom
die Bisantynse keisertydperk (wat teen die einde van die 3% eeu na Christus 'n aanvang geneem
het), vanuit die Grieks-Oosterse opvatting van ’n heilige ryk (sacrum imperium) hierdie persoonlike
vryheidsfeer vernietig het.

Tog was dit die latere Bisantynse keiser Justinianus I (regeertydperk 527-565 n.C.) wat met sy
omvattende regskodifikasie (Corpus Juris Civilis, 528-534) grootliks 'n einde gemaak het aan die
regsonsekerheid wat bestaan het en daarmee tegelyk 'n skakel gebied het in die lyn waarby die
ontwikkeling van die latere Romeinse- en Romeins-Hollandse burgerlike privaatreg (siviele reg)
kon aansluit.?

Gedurende die Apartheidsera is die treffende ooreenkoms met die uitdyende Romeinse ryk
daarin gegee dat daar op die staatsgebied van die destydse Republiek van Suid-Afrika ook talle
mense aanwesig was waarvoor daar nie voldoende regsvoorsiening gemaak is nie. Die nie-blankes
van Apartheid Suid-Afrika het aan belangrike siviele en konstitusionele vryhede nie deel gehad
nie — dink slegs aan die pasboekstelsel (bewegingsvryheid) en die afwesigheid van die sluitsteen
van alle politieke (konstitusionele) vryhede, naamlik kiesreg (aktief en passief: om jou self
verkiesbaar te stel of om te kan stem vir 'n kandidaat wat dit gedoen het). Daarom het dit noodsaaklik
geword — net soos in die geval van die Romeinse ryk — om regsvoorsiening te maak vir hierdie
mense. Die gevolg was dat daar in die nuwe Suid-Afrika van 1994 en daarna volwaardige burgerskap
toegeken is aan alle burgers van Suid-Afrika en dat daar benewens konstitusionele (politieke)
vryhede® ook "n Akte van Menseregte aanvaar is waarin onder andere die burgerlike vryhede van
die mense van die Republiek verskans is.**

Die moderne staatsidee: ‘“demokrasie” en die “meerderheid”

Die aard van die moderne burgerlike privaatreg, wat inderdaad teruggryp na die ontwikkeling van
die Romeinse ius gentium, kan nooit losgemaak word van die noue verbintenis daarvan met die
staat nie. Dit is so nie alleen omdat ook die burgerlike privaatreg ’n tipiese juridiese stempel besit
nie, maar ook omdat 'n egte staat benodig word om die burgerlike geskille deur 'n onpartydige
(siviele) regspraak te besleg en die vonnisse daarvan amptelik uit te voer. In hierdie besondere
regsfeer word die juridiese persoonlikheidswaarde van die individuele mens derhalwe beskerm
ongeag die veelheid sosiaal-gedifferensieerde verbintenisse waaraan die mens kan deelhé — wat

22 Omdat die burgerlike privaatreg neweskikkende regsverhoudinge tussen individue beskou, afgesien van die

nie-juridies gekwalifiseerde lewensvorm-konteks waarin die individue opgeneem mag wees, moet die
burgerlike privaatreg gesien word as die keersy sowel van die nie-burgerlike privaatreg as van die publieke
reg van die staat.

Ons politieke vryhede sluit onder meer die volgende in: die reg om polities te vergader, te organiseer en
menings in die openbaar uit te spreek, die reg om te kan kritiseer en protesteer met kiesreg (stemreg: aktief
en passief) as sluitsteen van alle politieke regte.

Die beginsel van burgerlike gelykheid impliseer die fundamentele gelykheid van almal voor die burgerlike
wet — wat tegelyk beteken dat alle heerlike regte, waarvolgens iemand uit hoofde van so 'n persoon se
besittinge sekere publiekregtelike voorregte besit, onverenigbaar is met die aard van die burgerlike privaatreg
as 'n gedifferensieerde regsisteem.

23

24

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



69

kan uiteenval in standverskille, taalverskille, rasverskille, geloofsverskille, ekonomiese verskille,
en so meer.

Om in die burgerlike privaatreg hiervan te kan afsien, veronderstel egter die bestaan van 'n
gedifferensieerde veelheid nie-staatlike lewensvorme waarin die mens optree as lid van ’n groter
geheel en nie in die privaatheid van 'n individuele mens in aanmerking kom nie. In hierdie
lewensvorme funksioneer die mens as lid van 'n groter geheel en kan dan daar gevolglik nie
beskou word as ’n individu met 'n eie privaatsfeer nie.”

Implikasies van die idee van burgerskap

Vanuit die hoek van die staatsreg kan dieselfde insig belig word en wel deur die vraag te vra wat
burgerskap konstitueer. Wie in burgerskap geinteresseerd is, vra nie aan watter godsdienstige
denominasie 'n persoon behoort nie, wat die sosiale stand van so 'n persoon is nie, of *n persoon
ryk of arm is nie, aan watter kultuurgemeenskap (volk) so 'n persoon behoort nie, of die geslag van
die persoon manlik of vroulik is nie, ensovoorts ensovoorts. Met ander woorde, die vraag na
burgerskap sien af van alle nie-staatlike lewensverbintenisse — wat verklaar waarom die moderne
staatsreg bloot let op die afstammingsrelasie (is die betrokke persoon die kind van ouers wat
burgerskap besit) of die plek van geboorte (is die persoon op die territorium van die betrokke staat
gebore).

Die feit dat die vasstelling van burgerskap abstraheer van alle nie-staatlike verbintenisse
beteken egter nie dat hierdie nie-staatlike verbintenisse vreemd is aan die regshandhawingstaak
van die owerheid of dat dit buite die taakstelling van die openbare regsorde van die staat val nie.
Elkeen van hierdie nie-staatlike verbintenisse — soos ouer-wees, eggenoot-wees, kerklidmaat-
wees, aandeelhouer-wees, student- of dosent-wees — het tewens bepaalde regsbelange wat geskend
mag word in die regsverkeer en wat in sodanige gevalle op beregting deur die toepaslike staatlike
regsorgane (byvoorbeeld die strathof of die siviele hof) aangewese is. Deur gebruik te maak van
die woordspeling tussen “afsien van” en “omsien na” kan hierdie situasie kernagtig soos volg
verduidelik word:

Die owerheid van ’n burgerstaat (regstaat)® is geroepe om af te sien vdn die nie-staatlike
verbintenisse van die burgery sodat effektief juridies omgesien kan word nd die regsbelange
wat in daardie verbintenisse opgesluit 1¢!

Belangrike implikasies 1€ in hierdie formulering opgesluit, want dit bevat die kernidee van die
regstaat en implisiet ook 'n herwaardering van die reikwydte van die idee van demokrasie en die
bevoegdheid en rol van die meerderheid in ’n regstaat.

Die plasing van die owerheid in die owerheidsamp

Die konstitusies van moderne burgerstate (regstate) spesifiseer almal op een of ander wyse die
bevoegdheid van die burgery om deel te neem aan (periodieke) algemene verkiesings — ingevolge
waarvan die politieke party wat die meerderheid stemme verkry die bevoegheid besit om die amp
van owerheid te vul soos gestipuleer deur die grondwet. Opsigself sé hierdie prosedure van 'n
algemene verkiesing hoegenaamd niks oor die eise wat aan die owerheid wat in 'n regstaat moet

25 In die tradisie van die Britse reg word hierdie regsgebied aangedui as common law en die beginsels wat

daarin werksaam is, word gesien as die beginsels van natuurlike geregtigheid.

Gewoonlik word ’n regstaat in Engels omskryf as “a constitutional state under the rule of law”. Hoewel
dit nie bekend of gebruiklik is nie, sou dit ewe goed moontlik wees om ’n regstaat in Engels kortweg as 'n
“just state” te beskryf (afgelei van die Latynse ius wat reg beteken).

26

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



70

regeer gestel word nie. Dit hoef ook nie noodwendig ’'n beliggaming te wees van die idee van
volksoewereiniteit nie, want kiesreg kan ook gesien word as 'n plasingsreg wat die
gesagsbevoegdhede wat in die owerheidsamp opgesluit 1€ veronderstel. Dan beteken kiesreg
geensins dat die gesag van die owerheid aan die stemgeregtigde burgery ontleen is nie, maar bloot
dat die burgery kragtens die grondwet die bevoegdheid besit om die owerheid in die owerheidsamp
te plaas. Tot die God-gegewe struktuurbeginsel van die staat as regsverband behoort die interne
gesagstruktuur van owerheid en onderdaan. Net so min as wat ouers hul liefdesgesag aan hul
kinders ontleen of dosente hul akademiese gesag aan die studente ontleen, kan die gesag van die
owerheid van die onderdane afgelei word.”

Om die owerheid in die owerheidsamp te plaas, word normaalweg 'n meerderheidstem by 'n
algemene verkiesing benodig. Dit is van deurslaggewende belang dat twee sake duidelik moet
onderskei word: (1) die “demokratiese” bevoegdheid om 'n owerheid in die owerheidsamp te plaas,
en (ii) die normatiewe eise wat aan 'n sodanige owerheid gestel word wanneer dit 'n staat moet
regeer.

Om aan die twee uiterstes van die klassieke natuurregsleer en die moderne regspositivisme te
ontkom, moet bykomend ’'n duidelike onderskeid getref word tussen regsbeginsels wat as die
universele en konstante vertrekpunte dien vir die vorming van positiewe reg en die positiverings
(nadere vorm-gewing) van hierdie onderliggende beginsels tot geldende reg in een of ander staatlike
regstelsel. Die tradisionele natuurregsteorie¢ aanvaar naas en bo enige positiewe regsorde 'n
universeel-geldige reg wat gegrond sou wees in die redelike natuur van die mens (byvoorbeeld
die beginsel van pacta sunt servanda), terwyl die historiese regskool (Von Savignyy) aan die
begin van die 19 eeu (en die latere regspositivisme) niks wil weet van "n verhewe regsisteem (met
'n ewige en onveranderlike inhoud wat a priories uit die mens se redelike natuur afgelei sou kon
word) — wat naas of bo die histories-ontwikkelde reg van ’n staat sou bestaan nie (sien Von
Savigny 1948:14 ff.).

Die normatiewe aard van die owerheidstaak

Teenoor die gemelde idee van 'n “natuurreg” moet gestel word dat regsbeginsels — dit wil s€ ook
die struktuurbeginsel van die staat — slegs as universele en konstante vertrek-punte (begin-
punte, begin-sels) aan die mens gegee is en derhalwe nooit per se (dit wil s€ van self) 'n positiewe
gelding in enige regsorde kan besit nie. Beginsels is aangewese op die tussenkoms van die mens
om van krag gemaak te word, om tot gelding gebring te word en wel deur positiewe vorme daaraan
te gee in konkrete (veranderende en uiteenlopende) historiese situasies. Tegelyk is hiermee
standpunt ingeneem teen die relativisme van ’n regspositivisme wat slegs oog het vir die
veranderende positiewe regsgestaltes sonder 'n besef dat alle verandering en dinamiek altyd 'n
element van duursaamheid of konstansie veronderstel — in hierdie geval die appel van (voor-
positiewe) universele regsbeginsels.?®

27 Dit is opvallend en histories-betekenisvol dat die bekende Plakkaat van Verlatinge (26 Julie, 1581)
rakende die afswering van Keiser Philip II van Spanje deur die State-Generaal van die Verenigde Nederlande
die verhoudinge presies omruil. Dit stel tewens dat God die owerheid in die amp plaas maar dat die gesag
van die owerheid van onderdane aftkomstig is (vgl. Blecourt en Japikse 1919:137-144).

Die problematiek van relativisme word uitvoerig vanuit verskillende gesigshoeke in Strauss(2005) en
Strauss (2006b) behandel.

28

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



71
Die plek van die mens in ’'n gedifferensieerde samelewing

Die bostaande opmerkings oor burgerskap vind hul grond in die besef dat geen persoon se lewe
ooit volledig opgaan in enige samelewingsvorm nie. Hierdie insig bevat "n prinsipiéle standpunt-
inname teenoor elke vorm van atomisme (individualisme) en holisme (universalisme). Geen mens se
lewe gaan op in inter-individule (maatskaps-)verhoudinge nie en ewe min bestaan daar enige
gemeenskap of samelewingsverband wat die mens se lewe uitputtend omvat en afsluit. Dit is egter
wel so dat die lewe van elke persoon wat in 'n gedifferensieerde samelewing leef ook opgeneem
word in talle inter-individuele maatskaps-verhoudinge.

Wanneer die staat gesien word as 'n publieke regsverband wat owerheid en onderdaan onder
leiding van 'n publieke regergtigheidsidee saambind op 'n begrensde territorium, behoort die
swaardmag van die owerheid altyd gesien te word as 'n mag wat in diens van die
regshandhawingstaak van die owerheid staan.

Die politieke bestuurstaak van die staatsowerheid (“governance”) berus egter op 'n begrensde
regsmag. Hoewel die moderne humanistiese staatsteorie¢ telkens slegs die staat (of die volk)
bevoeg (kompetent) geag het om reg te vorm, het dit ten minste besef dat hierdie kompetensie die
figuur van regsmag behels — afgesien van die vraag of op vorssoewereiniteit of volksoewereiniteit
klem gelé is.

Die toneel is weliswaar verder gekompliseer nadat ons tydens die oorgang van die 19* na die
20 eeu die leerstuk van staatsoewereiniteit sien ontwikkel het in die denke van geleerdes soos
Gerber, Laband, Jellinek en in die besonder Otto von Gierke (Gierke veral in sy Grundbegriffe des
Staatsrechts, 1915). Laasgenoemde stroop staatsmag van die stempelende juridiese karakter
daarvan deur die staat as 'n suiwere magsinstituut te sien. Daarom sien Gierke die politieke lewe
en die regslewe as twee “onafhanklike en spesifiek-onderskeie kante van die gemeenskapslewe”
(Gierke 1915:105). Elke poging om die staatsmag te begrens bly volkome ekstern tot die staat en
laat onherroeplik die vraag in die midde hoe 'n suiwere magsinstelling ooit daartoe kan kon om reg
te positiveer?!

Die regsmag wat die staat besit tot die vorming van reg is wel gefundeer in die aard van
historiese magsvorming maar hierdie magsfunksie van die staat mag nooit vereenselwig word met
die staat as sodanig nie, want dan verloor die staat die bevoegdheid om reg op sy territorium te
vorm. Regsmag dui op die innerlike samehang tussen die regsfunksie en die kultuur-historiese
magsfunksie van die staat wat steeds onderskei moet word van die oorspronklike swaardmagfunksie
van die staat in die historiese aspek van magsvorming.

Die begrensde regsmag van die staat

In die argument wat gevoer is insake die vraag na burgerskap van die staat het dit geblyk dat 'n
spreke oor die staat slegs sin besit indien daar naas en in onderskeiding van die staat 'n
verskeidenheid nie-staatlike samelewingsvorme bestaan waarvan die regsbelange deur die staat
in een openbare regsorde saamgesnoer kan word. Die owerheid van 'n regstaat is daarom altyd
geroepe om ewewig en harmonie in die veelheid van regsbelange op die staat se territorium te
handhaaf en telkens waar regskending plaasvind regsherstel te bewerkstellig. As saak van die
publiek is die staat gevolglik na sy aard ’n publiek-regtelike instelling.

Die Aristotelies-Thomistiese tradisie het (holisties) vasgehou aan een of ander hoogste geheel
van die menslike samelewing — hetsy die staat of die kerk. Ook in die moderne tyd sit iemand soos
Bodin bloot hierdie universalistiese geheel-dele perspektief voort, want as die staat die hoogste
geheel is, vorm alle ander lewensgeledinge bloot dele van hierdie vermeende omvattende
samelewingsgeheel. In Boek III, Hoofstuk 7 van sy werk oor die staat beskryf hy die verhouding
tussen die familie, korporasies en kolleges tot die staat as een van 'n geheel met sy dele:

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



72

voorgenoemde se verhouding tot die staat is soortgelyk aan die onderskeiding tussen die geheel
en sy dele.”

In die geskiedenis van die Westerse beskawing moet die krediet ongetwyfeld aan die
Calvinistiese regsgeleerde, Johannes Althusius, gegee word vir die feit dat hy die eerste denker
was wat daarop gewys het dat samelewingsvorme soos kerke en gesinne nié dele van die staat kan
wees nie. Hy verklaar:

It can be said that individual citizens, families, and collegia are not members of a realm (i.e., the
state — DFMS), On the other hand, cities, urban communities, and provinces are members of a
realm (Althusius 1603:16).%°

Met betrekking tot dié samelewingsvorme wat onderskeie is van die staat, stel Althusius:

Proper laws (leges propriae) are those enactments by which particular associations are ruled.
They differ in each species of association as the nature of each requires (Carney 1965:16).

Alhoewel Althusius hierdie gedagtes binne die kader van sy “simbiotiese” siening van die
samelewing formuleer, vorm sy insigte inderdaad 'n belangrike historiese aanknopingspunt vir dit
wat eventueel bekend sou word as die beginsel van soewereiniteit in eie kring. In die negentiende
eeu was die eerste denker wat hierdie benaming gebruik het die Nederlandse staatsman Groen van
Prinsterer. Later is dit ook deur Kuyper gebruik en deur Dooyeweerd verder gevoer in die uitwerking
van sy filosofie (vgl. Dooyeweerd 1997).

Indien verreken word dat die staat deur een van die kring-soewereine aspekte van die
werklikheid gestempel word, naamlik die regsaspek, dan volg dit vanself dat die staat nooit
universalisties as die fotaal-verband van die menslike samelewing gesien kan word nie — kontra
die Middeleeuse idee van die Corpus Christianum as ’n volmaakte samelewing (societas perfecta).
Die staat is wel — binne die openbare sfeer (die domein van die publieke reg) — daartoe geroepe om
‘n universeel-juridiese saambinder van regsbelange te wees. Die sfeer van die publieke reg is 'n
egte ius commune wat alle burgers op die staat juridies (en nie: totalitér nie) omsluit in een openbare
regsorde.

Die keersy van hierdie openbare regsorde is gegee in die interne reg van elke nie-staatlike
lewensvorm — dink aan die interne huweliks- en gesinsreg, die interne reg van godsdienstige
denominasies, akademiese instellings, bedrywe, sportklubs en so meer. Elkeen van hierdie nie-
staatlike lewensvorme word deur ’n dnder kring-soewereine werklikheidsaspek gestempel wat
verseker dat dit nie as deel van die staat gesien kan word nie. Anders gestel: die begrensing van
die staat tot die integreringstaak van regs-belange beteken dat die staat nie tegelyk ook geroepe is
om byvoorbeeld geloofsbelange saam te snoer nie (asof die staat 'n groot geloofsverband is nie),
of om ekonomiese belange te integreer (asof dit "'n makro-bedryf is nie),* en so meer.

Juis hierdie insig bevry ons van die implisiet-totalitére en -absolutistiese siening wat meen dat
reg sy enigste bron in die staat vind. Dit is tewens hierdie misvatting wat regstreeks voortvloei uit

29« .. sowie zwischen diesen und dem Staat verhilt es sich dhnlich wie mit dem Unterschied zwischen dem

Ganzen und seinen Teilen” (Bodin 1981:521). Let daarop dat die oorspronklike teks nie die woord staat
gebruik nie maar wel die woord République.

Ongelukkig belig Woldring nie hierdie beginsel-verskil tussen die geheel-dele relasie en die “own laws” wat
tipies is van die verskillende nie-staatlike lewensfere nie (vgl. Woldring 1998:125 ft.).

In die moderne sosiologie word so "n verwarring aangetref wanneer Max Weber byvoorbeeld in sy werk
Parlement und Regierung im neu geordneten Deutschland beweer dat daar geen verskil is tussen 'n groot
bedryfen die staat nie (Weber 1918:15).

30

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



73

Rousseau se siening dat reg 'n produk van die algemene wil is wat slegs in die staat tot openbaring
kan kom. Dit is ook die allesbeheersende beginsel wat Rousseau aan die Franse revolusie se
Verklaring van die Regte van die Mens en die Burger gelewer het; Artikel 6 lees immers: “Reg is
’n uitdrukking van die algemene wil”.

Indien reg inderdaad ’n uitdrukking van die algemene wil is wat alleen in die staat tot uitdrukking
kan kom, dan spreek dit vanself dat daar geen ruimte gelaat is vir die vorming van enige oorspronklike
nie-staatlike reg nie. Die interne reg van die verskillende nie-staatlike samelewingsvorme is dan
opgeoffer aan die almagtige staat.

“Demokrasie” en die “meerderheid”

Ons het reeds die term “demokrasie” teruggevoer op die konstitusioneel-verskansde
plasingsbevoegdheid wat opgesluit 1€ in die kiesreg van elke burger. Enersyds veronderstel hierdie
plasingsbevoegdheid dat daar kragtens die struktuurbeginsel van die staat inderdaad 'n
owerheidsamp (met inherente gesagsbevoegdhede oor onderdane) bestaan en andersyds impliseer
dit dat dit onmoontlik is om uit hierdie plasingsbevoegdheid enige materiéle beginsels van die
publieke reg — insluitende die staatsreg, strafreg, strafprosesreg, administratiewe reg en
internasionale publieke reg (volkereg) — af te lei. Omgekeerd veronderstel die konstitusionele orde-
re€ling rakende politieke partye en algemene verkiesings rééds die bestaan van die gemelde regsfere.

In die lig van hierdie oorwegings is die enigste verklaringsgrond vir die praktyk om van die
staat as 'n demokrasie te praat dat dit voortvloei uit die idee van volksoewereiniteit. In beginsel is
die staat na sy aard ’n publiekregtelike instelling wat vérg dat dit in die vorm van ’n regstaat
georganiseer behoort te word, dit wil s€ in ’n staatsvorm wat ruimte laat vir politieke vryhede,
siviele vryhede en samelewingsvryhede (die interne vryhede van nie-staatlike lewensvorme). Dit
is daarom wenslik om nie die woord demokrasie as 'n substituut vir die woord staat te gebruik nie
en om selfs wanneer "n kwalifikasie (byvoeglike naamwoord) gesoek word eerder van ’n regstaat
as van 'n demokratiese staat te praat. Die begrip regstaat omvat immers 'n verwysing na die
bogemelde sfere van die publieke reg, burgerlike en nie-burgerlike privaatreg, terwyl die byvoeglike
naamwoord “demokraties” bloot beperk is tot die kiesreg-prosedure (’n onderdeel van die publieke
reg, meer in die besonder van die staatsreg).

Wat opvallend van die moderne filosofie en staatsfilosofie is, is dat dit graag die vermeende
outonomie van die mens wil beklemtoon — maar dan in die letterlike sin dat die mens die wet vir
homself of haarself stel. Die probleem hiermee is dat elke sodanige outonomie-opvatting
gekonfronteer word met die onoorbrugbare kloof wat tussen die outonomie van die enkeling en die
vermeende/geimpliseerde kollektiewe outonomie van een of ander samelewingsvorm (soos die
staat) bestaan. Dit is sonderling dat verwerplike ekstreem-totalitére staatsteorie¢ die staat uitlewer
aan die willekeur (van ’'n enkeling) maar dat pogings om ’n regstaatsteorie daar te stel, soos dié
van Rousseau, vrede het met die willekeur van die algemene wil (of die meerderheid).

Die kernvraag is immers of die meerderheid burgers van ’n staat as regsbron van enige
regsfeer binne 'n regstaat kan dien — en indien wel, vir watter een? Met ander woorde, kan die
meerderheidsbeginsel borg staan vir reg en geregtigheid?

Dink vir 'n oomblik terug aan die vraag wat ons vroeér aangehaal het ("'n memorie van
Lydenburg, September 1854), naamlik of “de meerderheid het regt volgens bestaande wette
toegekend is, om alles na hun zin te laten maken of veranderen, al is het ook onregt?” en oorweeg
dan die vraag of wanneer 'n persoon wat van moord aangekla is en bo alle redelike twyfel skuldig
bevind is se skuldigbevinding ter syde gestel sou kon word deur *n meerderheidsbesluit van die
burgery?!

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



74

Watter grond sou daar vir hierdie toepassing van die meerderheidsbeginsel (as bron van
geregtigheid) aangegee kon word? Het die meerderheid tewens besluit dat wéit die meerderheid
besluit reg is (selfs al is dit onreg — gesien vanuit die perspektief van die toepaslike beginsels van die
strafreg)? En vervolgens: Het die meerderheid besluit dit die meerderheid besluit dat wat die
meerderheid besluit reg is? Siedaar hoe hierdie argument vervloei in 'n eindelose regressie (regressus
in infinitum) sonder dat 'n fundering gebied kan word vir die verheffing van die meerderheid tot bron
van geregverdigde reg. Max Weber het by geleentheid 'n soortgelyke opmerking oor die waarheid in
die wetenskap — geen demokratiese stemming kan die waarheid van enige wetenskaplike stelling
bepaal nie (selfs al besluit die meerderheid dat die aarde plat is bly dit ’n sfeer).

“Verteenwoordigend van die demografie”

Die huidige Grondwet van Suid-Afrika* stipuleer enersyds publiek- en sivielregtelike vryheid en
gelykheid. In Hoofstuk 2 (art 8(1) en in die besonder art 9(3)) lees ons andersyds dat met die oog
daarop om gelykheid te bereik wetgewende of ander maatreéls getref mag word om persone of
kategorie€ van persone wat [in die verlede] deur onbillike diskriminasie benadeel is te beskerm of
te bevoordeel (“To promote the achievement of equality, legislative and other measures designed
to protect or advance persons, or categories of persons, disadvantaged by unfair discrimination
may be taken”).

In artikel 9(3) word egter gestel dat “onbillike diskriminasie” nie regstreeks of onregstreeks
mag geskied op een of meer gronde (“... including race, gender, sex, pregnancy, marital status,
ethnic or social origin, colour, sexual orientation, age, disability, religion, conscience, belief, culture,
language and birth”).** Artikel 9(3) hou verband met die “Employment Equity Act” (Wet 55 van
1998) en die toepassing daarvan sedertdien waar die howe en die Hoogste Hof van Appel in SA
tans met die begrippe “geskikte kandidaat” en “potensiaal” werk. Regstellende aksie sou kon
beteken dat as alles gelyk is die kandidaat uit die aangewese groepe aangestel moet word. Tans
bou die staat van meet af ongelykheid in en word dit wat in werklikheid ongelyk uit hoofde van
billikheid beskou word, voorgestel asof dit gelyk is. Die onderliggende rol van gelykheid word
egter nie hiermee opgehef nie, want indien dit sou gebeur sou die konstitutiewe rol van
publiekregtelike vryheid en gelykheid in die gedrang kom. By aanstellings gaan dit egter om die
spesifikasies van 'n betrekking en die aanwesigheid van toepaslike kwalifikasies en/of kompetensies.

Losgemaak daarvan verval die idee van “verteenwoordigend van die demografie” eenvoudig
in die onreg van onverantwoorde diskriminasie.** Net so min as wat die meerderheid verhef kan

32 Grondwet van die Republiek van Suid-Afrika, 1996.

33 1In die Tydskrif Politeia het daar in 2006 "n artikel oor die tema: “Democracy between a just public legal
order and the ideal of (equitable) transformation” verskyn (sien Strauss 2006a). Daarin word vanuit die
hoek van die onderskeiding tussen konstitutiewe en regulatiewe regsbeginsels en met spesifieke verwysing
na 'n uitspraak van die Konstitusionele Hof (Minister of Finance and Another v Van Heerden 2004 (6) SA
121 (CC)) 'n poging aangewend om na bepaalde regsimplikasies van hierdie problematiek te kyk.

Dit was opvallend dat Sam Ramsamy voor die laaste Olimpiese Spele kritiek gelewer het op die “lelie-wit”
atletiekspan van Suid-Afrika, maar by sy terugkeer pertinent in die openbaar verklaar het dat die span wat
Suid-Afrika by die volgende Olimpiese Spele gaan verteenwoordig slegs uit die beste atlete sal bestaan —
ongeag of hulle almal wit of almal swart is. Mag dit wees dat die Olimpiese reéls, wat die kies van atlete op
grond van diskriminasie in plaas van meriete veroordeel, onder die aandag van Suid-Afrika se afvaardiging
gebring is? Hoe lank sal dit nog duur voordat ander internasionale sportliggame ook Suid-Afrikaanse
mededinging op internasionale vlak bind aan dieselfde beginsels as dié¢ waaraan diskriminerende sportspanne
uit Suid-Afrika uit die Apartheidsera onderwerp is?

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



75

word tot die bron van waarheid of van geregtigheid, kan dit kompenseer vir die afwesigheid van
die benodigde kwalifikasies, vaardighede en kompetensies in 'n samelewing. Gestroop van 'n
kwalifikasie- of vaardigheidskonteks verval die voorskrif van “verteenwoordigend van die
demografie” in die nivellering van die eie-aard van die nie-staatlike lewenssektore waarop dit
toegepas of afgedwing word. Vir 'n samelewing waarin die ideaal van ’n “demokratiese staat” of 'n
regstaat leef, dui so ’n situasie op dieselfde diktatuur van die meerderheid as dié waaraan die
“algemene wil” van Rousseau die samelewing uitgelewer het.

Die inherente gevaar van die huidige staatkundige bestel van Suid-Afrika is gevolglik dat
sommige van die middele wat gekies is om by die ideaal van 'n vrye en werklik regverdige staatsbestel
uit te kom — 'n egte regstaat waarin alle politieke, siviele en samelewingsvryhede geborg en beskerm
sal wees sonder enige diskriminasie — inderdaad kan ontaard in die grootste hindernis op die weg
daarheen. Mag ons vertrou dat beginsel-gerigte staatsmanskap die toekoms van die Republiek
van Suid-Afrika daarteen sal beveilig sodat die geskiedenis eventueel nie sal moet uitwys dat ons
gefaal het om die les van Rousseau se revolusionér-demokratiese vryheidsideaal te leer deurdat
saam met die hoogtepunt van die Suid-Afrikaanse demokratiese vryheidsideaal inderdaad sy diepste
(magstaat-val) gegee is — uitgelewer aan die diktatuur van die meerderheid.

SLOTOPMERKING

Soos wat besinning oor die aard van die staat en van geregtigheid deur die eeue uiteenlopende,
botsende en selfs innerlik-teenstrydige opvattinge opgelewer het, so sou ook die staatkundige
geskiedenis van Suid-Afrika nie aan soortgelyke probleme ontkom nie. Daarom is die tema van
hierdie artikel ingebed in die breér kontoere van die Westerse staatkundige en intellektuele tradisies.
Hierdie benadering het dit moontlik gemaak om te wys op positiewe elemente in hierdie tradisie,
praktyke en insigte wat selfs teruggryp na die Romeinse vertrekpunt (die ius gentium) van ons
moderne idee van die burgerlike privaatreg, na die publiekregtelike idee van die staat as 'n egte
saak van die publiek (res publica) en na die noodsaaklike samelewingsdifferensiasie wat na die
Middeleeuse era ingetree het en wat die uitkristallisering van die moderne regstaat help moontlik
maak het. Tegelyk moes daar egter gewys word op die uiterstes van ’n atomistiese en 'n holistiese
benadering wat nie alleen 'n insig in die aard van die staat as regsverband vertroebel het nie, maar
wat ook in die praktiese geskiedenis van state deurgewerk het. Deur te wys op die beperkte
betekenis van die woord “demokrasie” is ruimte geskep vir die herstel van die idee van owerheid
en onderdaan as 'n bowe- en onderskikkende relasie wat nie die produk van kiesreg as plasingsreg
is nie en wat ook nie ’n konstruksie van die meerderheid is nie. Veeleer behoort die hoekpilare van
’n verantwoorde regstaatsidee — die aard van die publieke regsfeer, die siviele regsfeer en die
interne vryhede van die nie-staatlike samelewingsvorme — teruggevoer te word tot die normatiewe
struktuurbeginsel van die staat as publieke regsverband.

Daarom is die aard van die herstel van begane onreg deur middel van regstellende aksie en die
idee dat bepaalde samelewingsgeledinge verteenwoordigend van die demografie moet wees met
die nodige kritiese solidariteit aan die orde gestel, in die hoop dat die toekoms van Suid-Afrika
inderdaad sal toon dat suksesvol tussen die Scylla van die herstel van begane onreg en die
Charybdis van ondemokratiese magstaat-praktyke heenbeweeg is.*

35 Laasgenoemde kan voortvloei uit die slagspreuk wat eis dat samelewingsvorme verteenwoordigend van die

demografie van die land moet wees.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



76
BIBLIOGRAFIE

Althusius, J. 1603. The Politics of Johannes Althusius; An Abridged Translation of the 3™ ed. of Politica
Methodice Digesta. Translated with an introduction by Frederick S. Carney. London: Eyre and
Spottiswoode (1965).

Beyers, C. 1929. Die Kaapse patriotte 1779-1791. Kaapstad: Juta.

Bierens de Haan, J.D. 1943. Politeia: Groote Mannen over Staat en Maatschappij, Ingeleid door en
samengesteld onder toezicht van Dr. J.D. Bierens de Haan. Amsterdam: Elsevier.

Blecourt, A.S. en Japikse, N. 1919. Klein plakkaatboek van Nederland: verzameling van ordonnantien en
plakkaten betreffende regeeringsvorm, kerk en rechtspraak (14e eeu tot 1749). Groningen: Wolters.

Bodin, J. 1983. Sechs Biicher iiber den Staat, Buch I-III. Ubersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Bernd Wimmer, Eingeleitet und herausgegeben von P.C. Meyer-Tasch. Miinchen: Verlag C.H. Beck.

Bohatec, J. 1940. Autoritit und Freiheit in der Gedankenwelt Calvins. In: Philosophia Reformata, 5(1):1-28.

Dante, A. 1943. Over de Monarchie, vertaling opgeneem in Bierens de Haan, 1943 (pp.147-154).

Dooyeweerd, H. 1950. De Strijd om het Souvereiniteitsbegrip in de moderne Rechts- en Staatsleer. Amsterdam:
Paris.

Du Plessis, S.J. (red.) 1952. President Kruger aan die woord; verkiesingsmanifeste, intree-redes en toesprake.
Bloemfontein: Sacum.

Gey van Pittius, E.E.W. 1941. Staatsopvattings van die Voortrekkers en die Boere. Pretoria: J.L. van Schaik.

Gierke, Otto Von 1915. Die Grundbegriffe des Staatsrechts und die neuesten Staats-rechtstheorien. Tiibingen:
Mohr.

Jellinek, G. 1966. Allgemeine Staatslehre (Dritte Auflage). Berlin: Verlag Dr. Max Gehlen.

Kriiger, D.W. 1961. Paul Kruger. Johannesburg: Dagbreekboekhandel.

Kuyper, A. 1879. Ons Program. Hilversum: Hoveker & Wormser (5de druk, 1907).

Locke, J. 1690. Two treatises of civil government. London: Everyman’s Library 1966.

Maclntyre, A. C. 1988. Whose justice? Which rationality? Notre Dame, Ind.: University of Notre Dame
Press.

Mekkes, J.P.A. 1940. Proeve eener critische beschouwing van de ontwikkeling der humanistische
rechtsstaatstheorieén. Utrecht: Libertas.

Meyer, P.J. 1941. Grondslae van die Afrikaanse Republikeinse Staatsvorming. In: Ons Republiek, uitgegee
deur Coetzee, Meyer en Diedericks, Bloemfontein: Nasionale Pers.

Meyer-Tasch, 1981. Einfiihrung in Jean Bodins Leben und Werk. In: Bodin (1983:11-79).

Rousseau, J.J. 1966. The Social Contract and Discourses. Translated by GH.D. Cole. London: Everyman’s
Library.

Rousseau, J.J. 1975. Du contrat social et autres oeuvres politiques. Editions Garnier Freres, Parys, 1975.

Scholtz, G.D. 1967. Die ontwikkeling van die politieke denke van die Afrikaner. Johannesburg:
Voortrekkerpers.

Smit, E.P. 1951. Die staatsopvattinge van Paul Kruger. Pretoria : J.L. van Schaik.

Strauss, D.F.M. 1981. Jean-Jacques Rousseau. In: Die Westerse Politieke Tradisie, onder Redaksie van A.M.
Faure e.a. Pretoria: Academica (pp.266-287) (2% Hersiene Uitgawe 1987).

Strauss, D.E.M. 1990. Voorwaardes vir 'n gesprek oor die staatkundige toekoms van Suid-Afrika. In: Tydskrif
vir Regswetenskap | Journal for Legal Science, Jrg.15, Vol.1, Julie (pp.26-34).

Strauss, D.EM. 1991. Kerk, Volk en Staat. (Ongepubliseerde) Navorsingsverslag RGN (144 pp.).

Strauss, D.E.M. 1991a. The importance of the idea of ‘State’ for Bargaining and Settlement: The legal &
Philosophical Tradition. In: Conflicts and Negotiations, An International Conference on “The Future of
South Africa” in the South African Reserve Bank Building, Pretoria (August 29 and 30, 1991),
Documentation 4 of the Herbert Quant Foundation (pp.69-78).

Strauss, D.F.M. 2006. The rise of the modern (idea of the) state, Politikon, August 2006, 33(2): 183-197.

Strauss, D.E.M. 2006a. Democracy between a just public legal order and the ideal of (equitable) transformation.
In: Politeia.

Van Pittius, Gey 1941. Staatsopvattings van die Voortrekkers en die Boere. Pretoria: J.L. van Schaik.

Van Schoor, M.C.E. en Van Rooyen, J.J. 1960. Republieke en republikeine. Kaapstad: Nasionale Boekhandel.

Von Savigny, F.C. 1948. Grundlagen der historischen Rechtschule. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



77

Woldring, H.E.S. 1998. The Constitutional State in the Political Philosophy of Johannes Althusius. In:
European Journal of Law and Economics, 5:123-132 (Kluwer Academic Publishers).

Wypkema, A. 1939. De Invioed van Nederland op de ontstaan en ontwikkeling van de Staatsinstellingen der
Z.A. Republiek tot 1881. Pretoria: De Bussy.

Wypkema, A. 1939a. Die volkstemidee in Suid-Afrika, In: Historiese Studies, Jaargang I, No.1, Julie 1939
(Tewens orgaan van die genealogiese genootskap van Suid-Afrika).

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 48 No. 1: Maart 2008



