
Stellenbosch Theological Journal 2020, Vol 6, No 2, 129–152
DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.2020.v6n2.a6

Online ISSN 2226-2385 | Print ISSN 0028-2006
2020 © Pieter de Waal Neethling Trust

Die 2de en 3de gebruik van die sedewet? 
Romeine 3:31 onder die loep

Jacobus de Wit de Koning
Noordwes-Universiteit

Potchefstroom, Suid-Afrika
jdwkoning@gmail.com

Abstract

The second and third use of the moral law? Romans 3:31 under scrutiny
In this article, it is indicated that the Protestant teaching of the so-called second and 
third use of the moral law is not confirmed by Romans 3:31’s statement: “Do we then 
overthrow the law by this faith? By no means! On the contrary, we uphold the law.” 
After looking at developments concerning the study of the role of the Torah that 
indicated a descriptive view rather than a prescriptive view thereof in Israel’s history, 
until a change to a more prescriptive view during the Persian period and thereafter, 
the relationship of faith and Torah in the Canonical Pentateuch came under scrutiny. 
Following this, new developments regarding Paul and the law were considered. Paul’s 
statement in Romans 3:31 was then examined in the context of Romans 2–4. After 
establishing the fact that this verse cannot be used to confirm the ongoing relevance 
of the law for the New Testament Christian concerning the knowledge of sin and rule 
for Christian living, it was tested against Galatians 3:12, which seems to contradict the 
findings on Romans 3:31. It was concluded that Paul indeed indicates that the truth of 
justification through faith is confirmed by the Torah itself and therefore the so-called 
second and third use of the moral law cannot be confirmed by Romans 3:31. Some 
implications of this conclusion are finally highlighted.

Key words
Romans 3:31, law, faith, law of works, law of faith, Pentateuch.

Trefwoorde 
Romeine 3:31, wet, geloof, wet van geloof, wet van werke, Pentateug

start page: 129



130 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

1.	 Inleiding
Sekerlik die bekendste onderskeiding wat met betrekking tot die wet 
(Tora) binne die kerk gemaak is, is die driedeling in morele, seremoniële 
en burgerlike wetgewing wat reeds by Thomas van Aquino voorkom (1947: 
Summa Theologica 1a.2ae.99, 35).

Die Hervormers neem hierdie driedeling oor. Die seremoniële wet is gesien 
as ’n onderwysing van die Jode waarmee dit die Here behaag om sy volk 
in hulle kinderskoene te oefen totdat die volheid van die tyd aanbreek. Die 
burgerlike wet is beskou as gegee vir staatsreëling, met bepaalde voorskrifte 
van billikheid en geregtigheid sodat mense daarvolgens sonder skade en 
rustig teenoor mekaar kon optree (Calvyn 1984:Inst. 4.20.14, 15).

Die sedewet is as die ware en ewige reël van geregtigheid gesien wat vir 
mense van alle volkere en tye voorgeskryf is. Calvyn gebruik die sedewet 
in hierdie sin en verdeel dit verder, op grond van die funksies, in drie dele:
•	 dit dryf ons in sy veroordeling na Christus;
•	 dit bedwing die goddelose; en
•	 dit lei gelowiges dieper in die kennis van die wil van God en spoor 

hulle tot geregtigheid aan (Calvyn 1984:Inst.2.7.6).

Hierdie gebruik deur Calvyn vind onder andere in die Heidelbergse 
Kategismus. (Sondag 2–4 en Sondag 32–52) asook die Westminster 
Confession (par. 19) neerslag.

In die Protestantse teologie word die volgende volgorde van die gebruik 
van die sedewet dus gemene taal:

1.	 Die usus politicus (eerste gebruik), of burgerlike gebruik van die 
sedewet in die staat en die gemeenskap;

2.	 Die usus elenchticus (tweede gebruik), of evangeliese gebruik van 
die wet as leermeester van die sonde in die ervaring van bekering tot 
God; en

3.	 Die usus didacticus, of normativus (derde gebruik), of didaktiese 
gebruik van die wet as die reël vir dankbare gehoorsaamheid aan God 
(Berkhof 1988:613–615).



131de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Luther het wel met Calvyn saamgestem wat betref die tweede gebruik 
maar het nooit die noodsaaklikheid van ’n formele derde gebruik van die 
wet ingesien nie. Lutherse teoloë debatteer oor die vraag of Luther tog, 
alhoewel nie in naam nie, in feite dan, ’n derde gebruik geleer het (Gerdes 
1955:11–116).

Gereformeerdes met hul erkenning van die derde gebruik van die wet is 
dikwels van Lutherse kant gesien as geneig tot bepaalde aanrakingsvlakke 
met nomisme. Lutherse teoloë soos Althaus, Elert, Thielicke en Joest 
waarsku dat die wet maklik deur Gereformeerdes verstaan kan word as 
die eintlike saak waaroor dit vir God gaan (Jonker 1983:195). Van Lutherse 
kant word die beskuldiging aan die adres van Gereformeerdes gerig dat 
hulle die verloste mens onder ’n wettiese verpligting stel (Jonker 1983:196).

Wanneer Romeine 3:31; “Maak ons dan die wet tot niet deur die geloof? 
Nee, stellig nie! Inteendeel, ons bevestig die wet.” Op blote sigwaarde 
geneem word, is dit natuurlik ’n baie handige vers om te gebruik indien 
daar steeds vasgehou word aan ’n “tweede” en “derde” gebruik van die 
onveranderde Mosaïese wet. 

So byvoorbeeld meen die sistematiese teoloog Hendriksen (1980:138) dat 
hierdie vers bevestig dat die wet steeds die rol vervul om van sonde te oortuig. 
Aan die ander kant van die dogmatiese spektrum is daar teoloë soos J.B. 
Torrance wat probeer aantoon dat federale teoloë, ná Calvyn, met hulle 
handhawing van ’n werkverbond, hulself onteenseglik in ’n posisie bevind 
waarin die wet voorrang bo genade het. Vanuit hierdie denkpatroon is hy 
nie positief oor die wet se rol om steeds van sonde te oortuig nie (Torrance 
1994:19–33). 

Andere weer, wil hierdie vers gebruik om aan te dui dat die riglyn vir die 
Christen se dankbaarheidslewe, steeds die “morele” wet van Moses is. 
Anders gestel: die riglyn vir die Christen se dankbaarheidslewe het nie 
verander ná die koms van Christus en regverdigmaking deur geloof nie. ’n 
Goeie voorbeeld van hierdie denke word gevind in die volgende opmerking 
van R.C. Sproul in sy kommentaar oor hierdie vers:

Functions such as the law’s revelatory character and moral 
instructions remain valid, even though its ceremonial and theocratic 
role has been fulfilled. The tragedy of the contemporary evangelical 



132 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

church is its failure to know and establish the law of God (Sproul 
1999:80).

Iemand soos Stott (1994) volg baie dieselfde uitgangspunt. Latere 
kommentators op Romeine, soos Moo (2000:136–138) en veral Wright 
(2005:62) gaan egter in ’n totaal ander weg op.

In hierdie artikel gaan daar gepoog word om aan te dui dat wanneer daar 
moeite gedoen word om Paulus se argument te volg, dit duidelik word dat 
die voortgaande geldigheid van die wet as middel tot sonde oortuiging, of 
as riglyn vir die Christelike lewe, nie deur Romeine 3:31 geleer word nie. 
Inteendeel dit word duidelik dat Romeine 3:31 binne Paulus se argument 
sowel as in die lig van die Pentateug juis bevestig dat die wet (Tora) vir 
Paulus ’n lewe deur geloof bevestig!

Om laasgenoemde stelling duideliker uit die verf te voorskyn te bring, sal 
daar eerstens gekyk word na nuwe navorsing op die gebied van die wet 
(Tora) in die Ou Testament om aan te dui dat die Tora in die kanoniese 
vorm waarin ons dit het, ook nie die rol van die sogenaamde tweede en 
derde gebruik van die wet vir die Israeliet vervul het nie. Veeleer moet dit 
voor die deur van ontwikkelinge in die Persiese tyd en daarna gelê word. 
Die redakteur van die Pentateug se hantering van wet en Tora word dan aan 
die orde gestel word. Hieruit word dit duidelik dat Paulus se siening van 
die wet in Romeine 3:31 ooreenstemming toon met dié van die redakteur 
van die Pentateug. Die verandering van die Tora na “wet”, wat jou merk 
as deel van die verbondsvolk, moet dus voor die deur van latere historiese 
ontwikkeling in Judaïsme geplaas word. Dit is hierdie Judaïsme en siening 
van die Tora waarmee Paulus in gesprek is. Juis daarom sal kortliks kennis 
geneem word van die nuwere ontwikkelinge met betrekking tot Paulus en 
die wet, alvorens Romeine 3:31 deeglik binne die konteks van Romeine 
2–4 ontleed sal word. Voordat daar afgesluit word met enkele praktiese 
implikasies van die beredeneerde betekenis van Romeine 3:31 sal die 
bevinding getoets word aan Galasiërs 3:12 wat oënskynlik in stryd met die 
bevindinge rondom die betekenis van Romeine 3:31 is.



133de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

2.	 Nuwe denke met betrekking tot die Tora in die Ou 
Testament

2.1 Was die Tora die onveranderlike riglyn vir die gehoorsaamheid 
van die Israeliete?
Dit is uiters belangrik om nou eerstens vas te stel of die Israeliete sélf die 
wet preskriptief gebruik het, as riglyn vir hulle dankbaarheidslewe en 
middel tot oortuiging van sonde.

In die beantwoording van die vraag of daar ’n ooreenkoms is tussen 
werklike wetgewing in Israel en Juda en die wetgewing wat in die Pentateug 
gevind word kan daar in die eerste instansie ’n tradisionele seining 
onderskei word wat steeds deur geleerdes soos Fisbane (1985:95), Patrick 
(1985:198) en Watts (1999:136–137) onderskryf word. Hiervolgens was die 
wetlike materiaal van die Pentateug ’n samehangende wetsisteem wat as 
die gesagvolle wet in antieke Israel en Juda gefigureer het. ’n Hele aantal 
geleerdes sien nie die verskillende wetlike versamelings in die Pentateug 
as ’n samehangende wetsisteem nie. Veel eerder is hierdie ‘kodes’1 by tye 
in kompetisie met mekaar, tot so ’n mate dat gedeeltes van een kode selfs 
kan verskil van ’n ander of kan poog om ander gedeeltes van dieselfde 
kode te hersien. So was daar baie debat rondom die Verbondskode en 
die Deuteronomistiese kode (Wells 2008:227). Laasgenoemde sou ’n 
poging wees om die wette in eersgenoemde te transformeer. Die mate van 
hierdie transformasie is egter ’n punt van dispuut. Van belang in hierdie 
verband is Eckard Otto se bydrae. Volgens hom het die Pentateug wette 
hulle oorsprong te danke aan priesterlike skole eerder as aan wetgewende 
aktiwiteit per se. Hy argumenteer dat Judaïese priesters, veral die wat 
verantwoordelik was vir Deuteronomistiese wet, hierdie materiaal egter 
bymekaar gebring, verander en daarby gevoeg het om sodoende bindende 
wet te skep wat goddelike goedkeuring gehad het en belangrike sosiale, 

1	  Wells (2009:2842) maak die volgende belangrike opmerking wat betref die term 
“kode”: The term “code” is really a misnomer, since neither these codes nor the ones in 
the Bible fit the definition of a modern law code. First, all are far from comprehensive in 
scope and omit a number of expected topics. Second, their content sounds much more 
like case law than legislation. Most of the provisions in the codes present possible cases 
–usually beginning with “if” – and then give a ruling for that case. Third, scholarship 
on the codes is now generally agreed that the purpose of these written collections was 
not to establish law in their respective societies.



134 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

politieke en wetlike aspekte van die Judese gemeenskap hervorm het. Hy 
argumenteer dan ook dat die Deuteronomistiese kode ’n poging was om 
die manier waarop die wette van die Verbondskode gebruik is, te verander 
deur hierdie wette te her-interpreteer in die lig van die Deuteronomistiese 
agenda van kultiese sentralisering (Otto 1996:112–122). Wells (2008:227) 
wys daarop dat iemand soos Bernard M Levinson egter aandui dat daar 
nie net sprake is van ’n herinterpretasie nie, maar ’n totale hersiening 
van godsdiens, wet en sosiale strukture deur hierdie skrywers van die 
Deuteronomistiese kode. Daar moet genoem word van die denkskool wat 
van mening is dat die wetskodes in die Pentateug bloot akademiese werke is 
soos ook in die res van die antieke Ou Nabye Ooste gevind. Dit is dus bloot 
van teoretiese belang met geen praktiese wetlike funksie in die samelewing 
nie (Bottéro1992:156–184; Fried 2001:72–84).

Meer oortuigend is die geleerdes wat aandui dat hierdie wette wel gebruik 
is in die samelewing maar nie as preskriptiewe wet gefunksioneer het nie, 
maar eerder as deskriptiewe wet (Westbrook 1989:201–222). Hand aan 
hand hiermee gaan die siening dat hierdie kodes gefunksioneer het in 
morele berading en eerder ’n wysheids- as ’n wetlike gerigtheid gehad het 
(Westbrook 1989:204).

Wells (2008:232–243) kom na ’n indringende ondersoek na die verskille 
en ooreenkomste van die wetskodes in die Pentateug met die wette van 
Hammurabi2 tot die konklusie dat die siening dat die wetlike materiaal in 
die Pentateug bloot teoreties en van akademiese belang was nie water hou 
nie. Sy persoonlike siening is dat die siening van die kodes as deskriptief 
van aard die bevredigendste antwoord vir die meeste van die materiaal 
in die Pentateug gee, alhoewel daar gevalle is (bv. die voorsienings wat 
die gesentraliseerde aanbidding bevorder en wat die mag van die koning 
reguleer) waar ’n kombinasie van die tradisionele siening en die van iemand 
soos Otto wel geldig kon wees.

Krause (2015:8) argumenteer dat ons in die wetlike materiaal van die 
Pentateug te make het met idealistiese deskriptiewe wet in die sin dat dit 

2	  Die rede waarom hierdie wetskodes gebruik kan word, is natuurlik daarin geleë 
dat daar wel (anders as in die geval van die Bybelse materiaal) geskrifte beskikbaar 
is wat gebruik kan word om aan te dui of hierdie wette wel werklik in die praktyk 
gefunksioneer het al dan nie.



135de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

die wetgewer beskryf asook ideale verbond getrouheid. Hand aan hand 
hiermee gaan natuurlik konsekwente interpersoonlike verhoudinge tussen 
lede van die verbond en uiteindelik “judicial wisdom” wat deur ’n rigter, 
koning of magistraat opgesoek kon word om regverdige uitspraak te gee. 
Iemand soos Milgrom (2004:30) se siening van die rol van die rituele in 
Levitikus wanneer hy opmerk; “biblical rituals are symbolic acts that, in 
the main, contain within them ethical values”, is ook van uiterste belang 
want dit onderstreep weereens dat ook die rituele nie net as onveranderlike 
instellings of wette gegeld het nie maar wel etiese waarde gehad het binne 
die geheel waarin dit gefunksioneer het.

Collins in sy baanbreker boek, The invention of Judaism plaas die Persiese 
era, Hellenistiese era sowel as die Diaspora onder die loep en dui aan dat 
die omkeer van deskriptiewe wet na preskriptiewe wet onder die Joodse 
volk in hierdie tyd plaasgevind het (Collins 2017: 44–159).

Dit is dan juis in hierdie tydperk waarin ’n vorm van Judaïsme ontstaan het 
waarteen Paulus in sy geskrifte reageer. Uit bogenoemde navorsing blyk dit 
dus dat die wet (Tora) nie as onveranderlike voorskriftelike riglyn in Israel 
se praktiese lewe gefunksioneer het nie. 

2.2 Die Tora en geloof in die kanoniese Pentateug
Wat leer die Pentateug oor die rol van die wet in die lewe van die volk?

Reeds in die tagtigerjare dui Schmitt (1982:170–189) aan dat die mees 
kenmerkende verskynsel in die redaksionele “nate” van die Pentateug juis 
die konsekwente gebruik van die woord vir “geloof” of “om te glo” ( ִ֖ן מֱאֶה  ב 
) is. Dit word gevind by die kritieke oorgangspunte tussen gedeeltes binne 
die hele korpus. Hy wys die volgende sleuteltekse uit: Genesis 15:6, Eksodus 
4:5, Eksodus 14:31; Numeri 14:11, Numeri 20:12. Kaiser (1996:194) meen 
Genesis 45:26 en Deuteronomium 1:32 en 9:23 kan ook bygevoeg word. 
Die implikasie hiervan, soos Kaiser (1996:194) tereg aandui, is dat geloof 
aan die hart van die Tora lê. Dit is opvallend dat in elkeen van hierdie 
tekste, geloof verbind is met die konsep van die “hou van God se Tora”. Die 
teenoorgestelde is natuurlik dan ook waar: waar geloof afwesig is, lei dit tot 
rebellie teen God se wet. Die teologie van vertroue en geloof is dus bedoel 
om die teologie van bevele en bepalinge te beheer.

Sailhamer (1991:254) maak in hierdie verband ’n belangrike opmerking:



136 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

It is as if the author of the Pentateuch has seized on the Abrahamic 
narratives as a way to explain the concept of “keeping” the law. The 
author uses the life of Abraham, not Moses, to illustrate that one can 
fulfil the righteous requirements of the law. In choosing Abraham 
and not Moses, the author shows that ‘keeping the law’ means 
‘believing in God,’ just as Abraham believed God and was counted 
righteous (Gen 15:6). In effect the author of the Pentateuch says, 
“Be like Abraham. Live a life of faith and it can be said that you are 
keeping the law.”

Hierdie navorsing laat die skaal definitief swaai in die rigting van ’n verstaan 
van die wet (Tora) wat gehou word wanneer daar geloof teenwoordig 
is. Hiervolgens is dit moeilik om die wet (Tora) as ’n onveranderlike 
preskriptiewe riglyn te herken. Dit bring ons baie na aan wat Paulus in 
Romeine 3:31 aan die orde stel.

3.	 Nuwe denke oor Paulus en die Tora in die Nuwe Testament

3.1 Die “Nuwe perspektief” en die “Radikale nuwe perspektief”
Voordat daar gefokus word op Romeine 3:31 binne die konteks van 
Romeine 2–4, is dit belangrik om aan te dui dat daar op navorsingsgebied, 
wat Paulus betref, ’n verskuiwing plaasgevind wat betref die verstaan van 
Paulus en sy siening en hantering van die wet, wat dit moeilik maak om 
steeds vas te hou aan die sogenaamde tweede en derde gebruik van die 
sedewet. 

Reeds oor die afgelope ongeveer 41 jaar het ’n paradigmaskuif plaasgevind 
in die hantering van Paulus en die wet. Die dominante benadering tot Paulus 
het vir lank binne die raamwerk van sleutel reformatoriese konsepte gewerk. 
Teen die agtergrond van Luther se stryd met die ‘pyne van die gewete’ en 
’n werke-georiënteerde Rooms-Katolisisme, is die regverdigmaking van die 
individu in die sentrum van Paulus se teologie geplaas. Sy opponente is as 
wettiese Jode of Judaïseerders gesien. Hierdie siening is in 1970 omgekeer 
veral deur die werk van E.P. Sanders wat die patroon van antieke Judaïsme 
as “covenantal nomism” beskryf. D.G. Dunn het Sanders omhels, maar 
ook gevoel sy dat sy siening van Paulus se afwysing van Judaïsme beter 
gedefinieer moes word. Na aanleiding van Dunn se werk word die term 



137de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

“new perspective on Paul” neergepen. Dunn dui aan dat Paulus nie die wet 
as sodanig nie afwys nie maar die beweging om die ‘werke van die wet’, 
dinge soos besnydenis, te gebruik as grens merkers (Collins 2017:160–162).

Ook N.T. Wright voel dat die probleem met Judaïsme in Paulus se tyd geleë 
is in die gebondenheid aan ’n “national, ethnic, and territorial identity” 
(Wright 1997:84,87). 

Sommige het nog verder beweeg in ’n nuwe siening van Paulus en die wet as 
die Nuwe Perspektief. Die sogenaamde, “Radical New Perspective on Paul”, 
met iemand soos Lloyd Gaston (1987), as voorganger meen die Holocaust 
moet ons hele manier van dink oor Christen teologie en daarom Paulus, 
verander. Hierin word hy gevolg deur veelparty ander. Hierdie beweging 
sien Jode van ons dag as deel van antieke Israel en hulle bly God se ewige 
volk, sonder geloof in Christus. Geloof in Christus is gereserveer vir 
heidene alleen (Du Toit 2017:1).

Van belang vir hierdie artikel is egter die algemene breër konteks van die 
huidige akademiese diskoers oor Paulus se wetsbeskouing. Dit word al 
meer duidelik dat dit belangrik is om te verstaan dat die Jode in Paulus 
se dag oortuig was dat hulle, as die nageslag van Abraham, op die een of 
ander wyse die herstel van die wêreld gaan bewerk. Hulle was egter vas 
oortuig dat jy deel het aan hierdie Israel, deur wie God die herstel gaan 
bring, as jy die ‘die werke van die wet’ gaan onderhou. Dit beteken deur 
die besit van die Tora met alles wat dit behels en deur al die voorskrifte, 
taboes en feeste te onderhou, is en word, jy deel van Abraham se nageslag, 
die mense wat die wêreld se herstel op een of ander wyse sal bewerk. Hulle 
het hulleself egter gesien as tans in ballingskap en verwag dat God finale 
bevryding gaan bring waarin hulle die rol gaan speel as herstellers van die 
wêreld. God se getrouheid aan Sy verbond was egter op die spel. God kan 
nie Sy verbond, Sy beloftes aan Abraham en Israel verbreek nie. En onthou: 
Israel se God is ook die Skepper van die wêreld!

Wat Paulus in sy briewe en veral Romeine doen, is om te wys dat God 
getrou is aan Sy verbond. God handhaaf Sy geregtigheid. Maar hy gaan 
wys dat God nie meer fisiese Israel gebruik om die wêreld te herstel en die 
verbond te bevestig nie, maar Jesus as die verteenwoordiger van Israel. 



138 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

En dan is die skokkende verder: Jy het deel aan hierdie “Israel” (Jesus) nie 
deur die “werke van die wet (Tora)” nie, maar deur die geloof in Hom wat 
deur sy dood en opstanding gedoen het wat Israel nie kon doen nie (Vgl. 
Wright 1997; Collins 2017, Du Toit 2017).

Hierdie verstaan van Paulus se wetsbeskouing en die belangrikheid wat God 
se getrouheid aan sy verbond vir Paulus beteken is van deurslaggewende 
belang vir die verstaan van Romeine 3:31.

Die groter waardering vir die sentraliteit van historiese en korporatiewe 
vrae in Paulus wat deur beide die Nuwe Perspektief en die Radikale Nuwe 
Perspektief van Paulus op die tafel geplaas is, is daarom van groot belang 
ook wanneer daar na Romeine 3:31 gekyk word. 

Hiermee in gedagte kan ons nou na Romeine 3:31 beweeg.

4.	 Romeine 3:31 binne die konteks van Romeine 2–4
Moo (2000:136) wys daarop dat baie kommentators Romeine 3:27–31 
koppel aan Romeine 3:21–26, terwyl hy reken dat dit eerder saam met 
hoofstuk 4 gesien moet word. Die rede hiervoor is dat Romeine 3:27–31 
net een van die gedagtes van Romeine 3:21–26 ontwikkel, naamlik geloof 
as enigste manier om God se regverdigmaking te beleef. Die ander 
betekenisvolle teologiese konsepte wat aangeraak word in Romeine 3:21–26 
soos verlossing, genade, versoening, God se geregtigheid word vermy in 
Romeine 3:27–31. Die onderwerpe wat behandel word in Romeine 3:27–31 
is egter weer dié wat in hoofstuk 4 opgeneem word. Die basiese punte wat 
Paulus oor geloof maak in Romeine 3:27–31 word dus verder ontwikkel in 
hoofstuk 4 met verwysing na Abraham.

Ons meen egter dat Romeine 3:27–31 aan sowel Romeine 3:21–26 as die 
hoofstuk 4 gekoppel moet word. Op voetspoor van Wright (2005:333–36) 
meen ons dat Romeine 3:21–26 in Romeine 3:27 tot ’n slotsom gebring word 
deur nog ’n verwysing na die resultate van Goddelike getrouheid aan die 
verbond wat geopenbaar word. Belangrik is egter om raak te sien dat dit 
nie geskied op die manier waarop Judaïste in Paulus se dag dit sou verwag, 
naamlik die verdediging van nasionalisme nie. Die etniese “roem” waarvan 
Paulus gepraat het in Romeine 2:17–24, word uitgeskakel. Dit word egter 
gedoen op ’n wyse wat twee hoof pilare van Judaïsme onaangeraak laat: 



139de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Monoteïsme en die Tora word volgens Paulus bevorder, nie ondermyn nie, 
in hierdie paradoksale vervulling van Goddelike geregtigheid nie. 

Romeine 3:30 wys dat die Shema, die basiese Deuteronomistiese belydenis 
van geloof, wat as ’n opsomming van die Tora dien, bevestig word wanneer 
die een ware God Jood en heiden verklaar as behorende tot dieselfde 
verbond familie op dieselfde voorwaardes. Só gesien is die plek van 
Romeine 4 in die argument natuurlik en volkome samehangend. Romeine 
4 is nie ’n Ou Testamentiese “bewys” van “regverdigmaking deur geloof” 
nie. Paulus wil nie maar net op ’n slim manier geregtigheid en geloof 
langs mekaar probeer kry nie. Paulus beweeg veeleer van die spesifieke 
aannames van Romeine 3:21–31 na die wyer aanspraak: Alles wat hy nou 
beskryf het vind plaas in vervulling van die verbond! Genesis 15 was die 
hoofstuk waarin die verbondsgod in ’n verbondsverhouding met Abraham 
getree het en hom nie net ’n groot familie belowe het nie maar ook dat sy 
familie in die Eksodus bevry gaan word (Gen 15:13 e.v.). Indien Paulus se 
aanspraak dat die verbond in Jesus Christus vervul is, wil bly staan, is dit 
van deurslaggewende belang dat hy na die fundamentele verbond- gedeelte 
moet verwys. Hy moet kan wys dat die beloftes wat in Jesus se dood en 
opstanding waar geword het, betekenis het. Die fokus is duidelik: Abraham 
is inderdaad die “vader” van die verbondsvolk van die skepper god, maar 
hy is nie die vader “na die vlees” nie. Hy is die vader van almal, heiden en 
Jood, wat glo in die God wat Jesus uit die dood opgewek het!

Met hierdie verband tussen Romeine 3:21–27 aan die een kan en hoofstuk 
4 aan die ander kant kan ons nou nader beweeg aan Romeine 3:31. Om 
die betekenis van Romeine 3:31 raak te vat is die volgende struktuur van 
Paulus se argument vanaf hoofstuk 2:9–13 tot 4:17–25 egter behulpsaam. 
Dit dui aan hoe Paulus se beskrywing van die “oplossing” ’n spieëlbeeld 
vorm van die “probleem”.

Binne hierdie voorstelling kom die betekenis van 3:31 dan ook duideliker 
na vore:

2:14–24 want die besit of nie-besit van die wet help niks as jy dit nie 
doen nie (dus geen roem).

2:25–29 want besnydenis is nutteloos behalwe as jy die wet hou; ware 
besnydenis is hartsbesnydenis.



140 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

3:1–2 Dit is nie ’n ondermyning van die voorreg om die Ou 
Testament te gehad het nie

3:3–8 Wat wys dat God almal regverdiglik oordeel vir hulle 
ongeregtigheid, ingeslote Jode.

3:9–19 Maar aangesien die Ou Testament self sê dat selfs Jode 
sondig, is almal sondaars sonder verskoning.

3:20 So niemand word geregverdig deur wetsonderhouding nie, die 
wet wys slegs ongeregtigheid uit.

Maar nou

3:21a God se geregtigheid is geopenbaar sonder die wet.

3:21b–23 Soos belowe is in die Ou Testament self, God se 
geregtigheid kom deur geloof omdat almal gesondig het.

3:24–26 Hulle word geregverdig as ’n gawe op ’n manier wat God se 
geregtigheid toon.

3:27–31 So daar is geen roem nie: evangelie en wet sê albe dat een God 
alle nasies regverdig deur geloof.

4:1–12 So die ware kinders van Abraham is nie net die besnedenes 
nie, maar almal wat glo.

4:13–16 Want die belofte is nie aan dié “uit die wet” nie maar aan 
dié wat soos hy …

4:17–25 die belofte van die God geglo het wat getrou is en in staat om 
sy belofte om die nasies te regverdig, te hou.

4.2 Die wet van geloof
Paulus kom in vers 27 tot die konklusie dat alle roem uitgesluit is (eens-en-
vir-altyd): “Waar is dan die roem? Dit is uitgesluit. Deur watter wet? Van 
die werke? Nee, maar deur die wet van die geloof ” (O.A.V.)

Indien 3:9–26 waar is, het ons geen verdediging in die oordeel nie en kan 
ons op geen verdienste staatmaak in ons vryspraak nie. Dit bring ons 
dadelik by die moeilike frase: νόμου πίστεως. Die vraag is nou of Paulus 
hier met woorde speel in die sin dat die betekenis van hierdie frase iets 



141de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

soos “beginsel van geloof”, “godsdienstige sisteem van geloof” of “orde van 
geloof” beteken (Snodgrass 1988:100). 

Op grond van Paulus se buigbare en gelaaide gebruik van die genitief 
(besitlike vorm), argumenteer Snodgrass (1988:102) oortuigend dat Paulus 
in antwoord op die vraag “na watter soort wet?” ’n onderskeid tref tussen 
die “wet gekenmerk deur werke” en die “wet gekenmerk deur geloof”. Die 
“wet van die geloof” verwys dus na die wet (Tora), gekenmerk deur die 
geloof. Wright (2005:59) is ook van oortuiging dat νόμος konsekwent as 
Tora gesien moet word indien jy nie Paulus se hele argument wil mis nie.

4.2 Die wet van werke
Die argument sal dan logies verder só daar uitsien: 

Indien wetlike regverdiging deur werke plaasvind, kon die geregverdiges, 
soos Abraham, roem. (vgl. 4:1). Maar, aangesien ons “aanneem” dat mense 
onder die wet sowel as onder die evangelie voor God geregverdig is deur 
die geloof en nie deur die werke nie (vers 28), is daar geen plek om te roem 
in ons eie godsdiens, ras of relatiewe geregtigheid nie (vgl. 2:17,23; Eseg. 
16:63). 

Vanaf vers 29 verduidelik Paulus wat dit is wat ons “aanneem” en wat dit 
is wat roem uitsluit. Die sentrale feit van die chiasma van 3:27–31 is dat 
God die God van Jode sowel as heidene is. Dit is natuurlik gegrond op die 
basiese feit wat deur die Tora bevestig word, naamlik dat daar net een God 
van die hele wêreld is (vers 30 vgl. Deut. 6:4) wat alle nasies sal regverdig. 
Die beloftes wat aan Abraham gemaak is omtrent die seën van die nasies, 
bevestig dit (vgl. ook Jes. 49:6). 

Dit is dus die “wet van werke” wat die Tora in daardie sin (die feit dat dit 
bevestig dat daar net een God van die hele wêreld is) sal tot niet maak 
(Wright 2005:62–63).

Indien regverdiging deur werke is, sou die hele mensdom verdoem word 
en die Tora se belofte van verlossing vir alle nasies sou leeg wees. So ’n 
verstaan maak dan ook sin indien daar in ag geneem word dat Paulus ten 
diepste die Joodse beswaar dat hy die wet ongeldig maak, wil beantwoord. 
In effek sê Paulus dus dat die wet net tot niet gemaak word indien dit gesien 
word as ’n ‘wet van werke.’ Wanneer dit geneem word as ’n ‘wet van geloof ’ 



142 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

en daarom as iets wat ook van die heidene praat, word dit bevestig in die 
lering omtrent regverdigmaking (vgl. Dunn 1988:193–194).

4.3 Romeine 3:31 
νόμον οὖν καταργοῦμεν διὰ τῆς πίστεως; μὴ γένοιτο· ἀλλὰ νόμον 
ἱστάνομεν3

Daar is nou reeds aangedui dat Paulus se gebruik van (νόμος) geneem moet 
word as verwysende na die Tora. Dit is nou belangrik om te onthou dat die 
woord Tora na veel meer as blote ‘wet’ verwys. (Dumbrell 1984:91). Hierdie 
siening word bevestig wanneer daar na die woord self gekyk word. Dit 
dui hoegenaamd nie op statiese verwagtings wat die geheel van menslike 
ervaring beheer nie. Die woord Tora kom van die Hebreeuse werkwoord 
ה א of  ירָָ  wat die betekenis het van “om te gooi” of “om te skiet”. In die ירָָ
Hiphil-stamformasie neem dit die betekenis aan van “om te onderrig, om 
die rigting aan te dui uit” soos in Eksodus 35:34 en Levitikus 10:11 (vgl. 
Koehler & Baumgarten 1958:1023; Brown, Driver & Briggs 1966:435–436; 
Kaiser 1996:192). Die feit dat die Tora meer as blote preskriptiewe wet is, 
is duidelik uit die gebruik van die selfstandige naamwoord vorm van die 
werkwoord  ה :in Eksodus 24:12 in verband met die Tora ירָָ

Volgens Louw en Nida (1996:159) moet καταργοῦμεν (λύωh; 
καταλύωc; καταργέω)a: gesien word as betekende: to cause to cease 
to exist – “to cause to come to an end, to cause to become nothing, 
to put an end to.”

Paulus maak dit dus duidelik dat dít nie is wat hy met die Tora, die Tora wat 
nou uitgewys is as iets wat baie meer as preskriptiewe wet is, wil doen deur 
die prediking van regverdigmaking deur die geloof in Jesus nie. 

Die Tora word nie tot niet gemaak nie, maar juis bevestig! )νεμονάτσἱ( 
Soos Louw en Nida (1996: 681) aandui: “to acknowledge the validity of 
something – ‘to uphold, to maintain, to accept the validity of.” Dit is wat 
Paulus wil doen deur die boodskap van geloof in Jesus.

3	  Nestle, E., Nestle, E., Aland, B., Aland, K., Karavidopoulos, J., Martini, C. M., & 
Metzger, B. M. (1993). The Greek New Testament (27th ed., Ro 3:31). Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft.



143de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Verskillende geleerdes het deur die jare op vier moontlike betekenisse van 
wat “bevestiging” van die wet (Rom 3:31) sou beteken uitgelig. Eerstens sou 
dit dui op die Tora se getuienis van die evangelie (hfst 4) (Godet 1977:166; 
Käsemann 1980: 105). Tweedens is daar die siening dat die Tora deur Paulus 
bevestig word as die middel tot oortuiging van sonde (3:19–20) (Bandstra 
1964:99–100). Die Tora se bevestiging sou derdens dui op die bevestiging 
daarvan as riglyn vir die Christelike lewe (13:8–10) (Murray 1965:124–125; 
Schreiner 1998:207–208). Vierdens sou bevestiging dui op die feit dat die 
Tora as ’n standaard van God se heiligheid nou in Christus vervul word 
(Fitsmyer 1993:367; Moo 2000:138).

Die derde en vierde betekenis hierbo kan egter nie eerlik uit die 
onmiddellike konteks afgelei word nie. Veeleer moet Byrne (2000:294–309) 
nagevolg word. Met inagneming van Romeine 3:21 tot Romeine 4 dui hy 
oortuigend aan dat geloof die wet bevestig (Rom 3:31) eerstens in die sin 
dat dit die korrektheid van die wet se veroordeling van menslike sonde, 
ingeslote die van Israel (Rom 3:19–20, 4:15) erken, en tweedens deurdat dit 
(die boodskap van regverdigmaking deur geloof) in die Tora (as eerste 5 
boeke, as Skrif) ’n getuienis vind tot geregtigheid deur geloof. 

Die laaste twee word dus deur geloof bevestig. Hierby kan volstaan word 
as gevra word na die betekenis van die bevestiging van die wet (Tora) in 
Romeine 3:31. 

In hoofstuk 4 wys Paulus nou verder dat Abraham deur hierdie “wet van 
die geloof” geregverdig is, dit wil sê deur die “Tora wat gekenmerk word 
deur die geloof” en nie deur die “Tora wat gekenmerk is deur werke” nie. 

Wright (2005:63) som Paulus se argument treffend op:

Paul can triumphantly conclude his argument: are we now singing 
a different it to a far better tune, a tune that in fact God himself has 
written for it? It was never meant to be fulfilled “by works” in the 
way that the Pharisees and others had attempted (see 9.30–10.4).

Dit is dus belangrik om te besef dat Romeine 3:31 nie handel oor die 
voortgaande rol van die Tora en spesifiek die sedewet in heiligmaking of 
sonde-oortuiging nie, maar oor die feit dat die wet (Tora) nie vernietig 
word deur die leer van regverdigmaking deur geloof nie. Reeds in die Ou 
Testament word bevestig dat regverdigmaking van Jood en heiden deur 



144 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

geloof plaasvind. Anders gestel: die Tora weerspreek nie die wonderlike feit 
van regverdigmaking deur geloof nie, maar bevestig dit, soveel so, dat ons 
kan sê dat regverdigmaking deur die geloof die Tora se aannames bevestig.

5.	 Bevindings uitgedaag: Wat van Galasiërs 3:12?
Die vraag is egter of hierdie bevinding, naamlik dat regverdigmaking deur 
die geloof die Tora se aannames bevestig, nie weerspreek word deur Paulus 
se uitspraak in Galasiërs 3:12 nie?

In Galasiërs 3:12 lees ons: “Maar die wet is nie uit die geloof nie, maar die 
mens wat hierdie dinge doen, sal daardeur lewe.” Wat moet ons met hierdie 
uitspraak van Paulus maak?

Wil Paulus hiermee sê dat God ewige lewe beloof het vir die mense wat die 
“wet” kant van die Tora nakom, deur dit te doen, losgemaak van geloof in 
God?

Dit is uiters belangrik om op Bybels-teologiese wyse, of dan heilshistoriese 
wyse, na hierdie gedeelte te kyk. Hier is die bydrae van Braswell (1991:80–
81) van groot belang. Hy vestig die aandag daarop dat die heilshistoriese 
betekenis van “wet” en “geloof” wat op eksplisiete wyse ontwikkel word 
in verse 19–25 van Galasiërs 3, reeds in vers 12 geantisipeer word. Dit is 
belangrik om te sien dat in die voorafgaande konteks (verse 6–9), Paulus 
die Genesis 15:6 gedeelte verbind met die belofte van seën aan die saad, 
soos dit gegee is in Genesis 12:3, 22:18 ens., aangesien Abraham se ‘geloof ’ 
betrekking gehad het op hierdie saad (Gen. 15:5). Dit is met ander woorde 
hierdie geloof wat die kinders van Abraham, wat geseën word saam met die 
gelowige Abraham, kenmerk. Paulus bedoel daarom met πιστις iets anders 
as die subjektiewe handeling van vertrou (soos natuurlik duidelik uit verse 
19–25). Abraham het prolepties behoort aan die klas van οι εκ πιστεως 
(vgl. Donaldson 1986:101), wat onderskeibaar is van οι πιστεοντες. 
Hierdie klas mense wat gekenmerk word deur geloof in hierdie verlossings 
historiese sin van die woord, staan in kontras met die ou verbond mense 
wat gekenmerk word deur ‘εζ ερχων νομου’; mense wat “uit die werke van 
die wet”, is. Hierdie klas mense wat “uit die geloof” is, kom tot stand met 
die koms van Christus en die πιστις χριστου. En dit is in die lig hiervan 
dat gesê kan word dat die wet nie uit die geloof is nie, want ons het te doen 



145de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

met twee tydperke, wat nie met mekaar kan omruil, of vermeng word nie, 
soos duidelik uit Galasiërs 3:19–25 gesien kan word.

Galasiërs 3:12, staan dus nie teenoor die bevindinge van hierdie artikel 
rondom Romeine 3:31 nie. Die “wet gekenmerk deur die geloof”, 
korrespondeer met wat hier gesê is oor Abraham wat prolepties behoort 
het aan die wat glo. Daar kan dus met vrymoedigheid aanvaar word dat 
Paulus in Romeine 3:31 inderdaad die aanspraak maak dat sy boodskap 
van regverdigmaking deur die geloof, die Tora, wat leer dat mense soos 
Abraham, geregverdig is deur die geloof, bevestig. Dat hierdie vers nie 
gebruik kan word vir die begronding van die sogenaamde tweede en derde 
gebruik van die onveranderlike, sedewet nie, is nou finaal bevestig. Daar 
sal voorts gekyk word na enkele implikasies van hierdie bevinding.

6.	 Enkele implikasies

6.1 Die lees van die wet in die erediens
Die gebruik van die lees van die dekaloog aan die begin van elke erediens is 
’n instelling wat selde in sekere gereformeerde denominasies bevraagteken 
word. In die lig van hierdie artikel moet daar deeglik aandag aan hierdie 
aspek van die liturgie geskenk word. Die lees van die wet met sondebelydenis 
wat daarop volg, kan nie onnadenkend toegepas word nie. Die huidige 
gebruik in die meerderheid gereformeerde denominasies kommunikeer 
onteenseglik ’n verkeerde interpretasie van Romeine 3:31! Dit is tog 
insiggewend dat die dekaloog nie in die Vroeë Kerk en gedurende die vroeë 
Middeleeue in die erediens aangetref word nie (Barnard 1981:544)!

6.2 Boeteprediking 
Wat sogenaamde boeteprediking (die prediking van die wet) as 
voorbereiding vir evangelie-prediking betref, kan daar in die lig van hierdie 
artikel beklemtoon word dat die wet nie as afsonderlike entiteit los van 
Christus gepredik moet word om op hierdie wyse mense na Jesus te dryf 
nie. Iemand soos Walter Chantry, ’n gereformeerde baptis van die V.S.A. 
het met die publisering van sy boek, Today’s Gospel: Authentic or Synthetic, 
die klem op die prediking van die wet as voorvereiste vir die verkondiging 
van die genade, weer stewig op die tafel van baie Gereformeerdes geplaas 
(Chantry 1991:33). 



146 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

In die lig van hierdie artikel moet ons daarmee verskil. Jesus moet met 
alles wat Hy is en behels, verkondig word. Jesus moet as middel tot sonde-
oortuiging sowel as die oplossing vir sonde verkondig word. Dit sou heel 
in lyn wees met Calvyn wat kan sê: “Berou word in die Naam van Christus 
verkondig wanneer mense deur die onderwysing van die evangelie hoor dat 
al hulle gedagtes, al hulle gevoelens, al hulle planne bedorwe en sondig is 
…” (onderstreping myne) (Calvyn 1984: Inst. 3.3.20).

Barth wys baie jare later daarop dat die bestaan van Jesus sonde ontbloot as 
Godsmoord, broedermoord en selfmoord (Barth 1956: CD. 4.1, 397–399). 
Jesus Christus as die Regter ontbloot die sondigheid van sonde. As Jesus, 
wat God is, mens word, dan wys dit dat die mens se sonde daarin lê dat hy 
wil God wees; en as Hy wat Here is, dienskneg word, wys dit dat die mens 
wat dienskneg moet wees, Here wil wees. As die regter die veroordeelde 
word, wys dit dat die mens sy eie regter wil wees (Barth 1956: CD. 4.1, 400–
403 e.v.). Die bestaan van Jesus Christus wys dat sonde die waarheid is van 
alle menslike wesens en aktiwiteite (Barth 1956: CD. 4.1, 403–407). Kennis 
van Jesus Christus is dus kennis van sonde se reikwydte en swaartekrag. 
Romeine 3:31 bevestig dit!

6.3 Die riglyn vir die Christen se dankbaarheidslewe 
Romeine 3:31 leer dus nie dat gelowiges as ’t ware na die Christus-gebeure 
moet gaan vir genade, maar na Moses moet terugkeer vir etiek nie. Dit leer 
nie dat Christus ons geloof moet struktureer nie, maar Moses ons etiek. 
Romeine 3:31 maak nie ’n skeiding in die dinamiese verhouding tussen die 
historiese verlossings-gebeure en die etiek wat daaruit voortvloei nie. 

Romeine 3:31 wys dat die Nuwe Testament nie die Gees-gedoopte 
gemeenskap terug stuur na Moses om hulle plig te leer nie. Trouens, nêrens 
word die ná-Pinkster gemeenskap vermaan om die Tora as riglyn vir hulle 
lewens te bestudeer nie. Romeine 3:31 bevestig dit. Deurgaans in sy briewe 
redeneer Paulus vanaf die evangelie-gebeure na etiek. Hy wys hoe die 
verlossingshandeling in Christus moet bepaal hoe ons ons in alle menslike 
verhoudings moet gedra. Byvoorbeeld: 

Wanneer Paulus gekonfronteer word met die probleem van seksuele 
immoraliteit in Korinte, verdoem hy nie sulke gedrag op die basis van die 



147de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Tora nie. Hy redeneer vanuit die feit dat ons eenheid met Christus beteken 
dat ons liggame deel van Hom is (1 Kor. 6:15–20). 

Wanneer Petrus en sy metgeselle fouteer in Antiochië en in die openbaar 
tereggewys moet word, verdoem Paulus hulle gedrag ook nie op die basis 
van die Tora nie. Hy staan hulle teë op grond van die feit dat ‘hulle nie 
reguit loop volgens die waarheid van die evangelie nie’ (Gal 2:14). 

Vir Paulus is verkeerde gedrag alles “wat … met die gesonde leer in stryd 
is, volgens die evangelie van die heerlikheid van die salige God wat aan my 
toevertrou is” (2 Tim 1:10, 11). 

Vir hom is dit die “genade van God” en nie die Tora nie wat verlossing 
bring, sowel as ons leer om nee te sê vir die goddeloosheid en om: 

wêreldse begeerlikhede te verloën, ingetoë en regverdig en vroom 
in die teenswoordige wêreld te lewe, terwyl ons die salige hoop en 
die verskyning van die heerlikheid verwag van die grote God en ons 
Verlosser, Jesus Christus. (Tit 2:11–13) 

Paulus haal die Ou-Testamentiese gebooie slegs in drie of vier geïsoleerde 
gevalle aan. Waar hy dit wel doen, is dit nie die basis van sy etiese appèl 
nie, maar ’n sekondêre appèl – en selfs dán gebruik hy die Tora met groot 
profetiese vryheid (kyk 1 Kor 9:9). ’n Stelling uit die Tora het nie vir Paulus 
dieselfde absolute outoriteit as wat dit vir Judaïsme het nie. Rosner (2013:88) 
wys daarop dat Paulus wel na Christene verwys wat die wet ‘vervul’, maar 
nooit sê dat Christene die wet moet “hou” of “gehoorsaam” nie. Gelowiges 
gehoorsaam die evangelie.

Dit is hierdie gerigtheid wat nie in Romeine 3:31 weerspreek word nie, 
maar eerder bevestig word.

6. Slotsom
In hierdie artikel is daar aangedui dat Romeine 3:31 nié gebruik kan word, 
om die Protestantse teologie se sogenaamde tweede en derde gebruik van 
die sedewet vir die Nuwe Testamentiese Christen, te bevestig nie. Wanneer 
die deskriptiewe gebruik van die Tora in die Ou Testamentiese tyd, sowel 
as die voorrang van geloof bo genade wat reeds in die Pentateug aan die 
orde gestel word, in ag geneem word, word hierdie siening bevestig. Nuwere 
ontwikkelinge binne die Nuwe Testamentiese vakgebied betreffende Paulus 



148 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

en die wet verleen verdere gewig aan die argument dat Romeine 3:31 nie 
gebruik kan word om gelowiges te oortuig dat hulle hulself steeds na die 
Tora moet wend as die middel tot oortuiging van sonde en die reël vir hulle 
dankbaarheidslewe nie. 

Bibliografie

Bandstra, A.J. 1964. The law and the elements of the world. Kok: Kampen.

Barnard, A.C. 1981. Die erediens. Pretoria: NG-Kerkboekhandel.

Bottéro, J. 1992. The “Code” of Hammurabi, Mesopotamia: Writing, 
Reasoning, and the Gods. Chicago: University of Chicago Press.

Braswell, J.P. 1991. “The blessing of Abraham” versus “the curse of the 
law”: Another look at Gal 3:10–13. WTJ, 53,73–91.

Brown, F, Driver, S.R., & Briggs, C.A. 1966. Hebrew and English lexicon of 
the Old Testament.. Oxford: Claredon Press.

Barth, K. 1956. Church dogmatics. Edinburgh: T&T Clark.

Berkhof, L. 1988. Systematic theology. Edinburgh: Banner of Truth. 

Byrne, B. 2000. The Problem of Νόμος and the Relationship with Judaism 
in Romans. The Catholic Biblical Quarterly, 62(2):294–309.

Chantry, W. 1991. Today’s Gospel: Authentic or synthetic. Edinburg: 
Banner of Truth.

Collins, J. 2017. The Invention of Judaism. Torah and Jewish Identity from 
Deuteronomy to Paul. California: University of California Press.

Combrink, H.J.B. 1991. Dissipelskap as die doen van God se wil in die 
wêreld. In Roberts, J.H., Vorster, W.S., Vorster, J.N., Van der Watt, 
J.G., (reds.). Teologie in Konteks. Pretoria: Orion. 1–31.

Donaldson, T.L. 1986, The curse of the law and the inclusion of the 
Gentiles: Galatians 3:13–14. NTS, 32:95–97.

Du Toit, P.H. 2017, The Radical New Perspective on Paul, Messianic 
Judaism and their connection to Christian Zionism. Hervormde 
Teologiese Studies, 73(3):1–9.



149de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Dumbrell, W.J. 1984. Covenant and Creation: A Theology of the Old 
Testament Covenants. Paternoster, London.

Dunn, J.D.G. 1988. Word Biblical Commentary: Romans 1–8. Nashville: 
Thomas Nelson.

Fishbane, M. 1985. Biblical Interpretation in Ancient Israel. Oxford: 
Clarendon Press.

Fried, L. 2001. You Shall Appoint Judges: Ezra’s Mission and the Rescript 
of Artaxerxes. In James W Watts (ed.). Persia and Torah: The Theory 
of Imperial Authorization of the Pentateuch. Atlanta: Society of 
Biblical Literature. 27–84.

Fitzmyer, J. 1993. Romans, AB. New York: Doubleday.

Gese, H. 1981. The Law. In Gese, H. (ed.). Essays on Biblical Theology.
Minneapolis: Augsburg Publishing. 60–92.

Gerdes, H. 1955. Luthers streit mit deen Schwärmern un das rechte 
Verstandnis des Gesetzes Mose. Göttingen: Göttingen Verslagsanstalt. 

Godet, F.L. 1977. Commentary on Romans. Grand Rapids: Kregel.

Gaston, L. 1987. Paul and the Torah. Vancouver: University of British 
Columbia Press.

Hays, R.B. 1987. Christology and Ethics in Galatians: The law of Christ. 
CBQ, 49:268–290.

Jonker, W. 1983. Die Gees van Christus. Pretoria: NG Kerk Boekhandel.

Käsemann, E. 1980. Commentary on Romans. Grand Rapids: Eerdmans.

Hendriksen, W. 1980. New Testament Commentary. Romans Chapter 1–8. 
Grand Rapids, Michigan: Baker. 

Koehler, L & Baumgartner, W 1958. Lexicon in Veteris Testamenti libros. 
Leiden: Brill Publishers.

Krause, J.S. 2015. The Grace of God in the Law of Moses: A Second Look 
at Israel’s Written Code. Fidei et Veritatis: The Liberty University 
Journal of Graduate Research, 1(2):1–18.



150 de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Loader, J.A. 2001. Law and Gospel in the Pentateuch organization. 
Hervormde Teologiese Studies, 57:70–85.

Kaiser, W.C. 1996. The law as God’s gracious guidance for the promotion 
of holiness. In Bahnsen, G.L., Kaiser, W.C., Moo, D.J., Strickland, 
W.G., Van Gemeren, W.A. (eds.). Five views on Law and Gospel. 
Grand Rapids, Michigan: Zondervan. 177–200.

Kim, S. 2002. Paul and the new perspective: Second thoughts on the origin 
of Paul’s gospel. Grand Rapids: Eerdmans.

Louw, J.P. & Nida, E.A. 1996. Greek-English lexicon of the New Testament: 
based on semantic domains. New York: United Bible Societies.

Milgrom, J 2004. Leviticus: A Book of Ritual and Ethics. Minneapolis: 
Fortress Press.

Moo, D. 1992. Law. In Green, J.B., McKnight, I., Marshal, H., (eds.). 
Dictionary of Jesus and the Gospels. Leicester: IVP. 817–82.

Moo, D. 1983. “Law”, “Works of the law”, and legalism in Paul. WTJ, 
43:73–100.

Moo, D. 1996. The New International Commentary on the New Testament. 
The Epistle to the Romans, Grand Rapids, Michigan: Eerdmans. 

Moo, D. 2000. Romans: NIV application commentary. Grand Rapids, MI: 
Zondervan.

Murray, J. 1965. The epistle to the Romans, PNTC. Grand Rapids: 
Eerdmans.

Otto, E. 1996. The Preexilic Deuteronomy as a Revision of the Covenant 
Code. In idem, Kontinuum und Proprium: Studienzur Sozial- und 
Rechtsgeschichte des Alten Orients und des Alten Testaments, 
Orientalia Biblica et Christiana 8. Wiesbaden: Harrassowitz.

Patrick, D. 1985. Old Testament Law. Atlanta: John Knox.

Rosner, B.S. 2013. Paul and the law: Keeping the commandments 
of God. New Studies in Biblical Theology, 31. Downers Grove: 
InterVarsityPress. 



151de Koning  •  STJ 2020, Vol 6, No 2, 129–152

Sailhamer, J.H. 1991. The Mosaic law and the theology of the Pentateuch. 
Westminster Theological Journal, 53:241–261.

Schreiner, T. 1988. Romans, BECNT. Grand Rapids: Baker.

Schmitt, H. 1982. Redaktion des Pentateuch im Geiste der Prophetie. 
Vetus Testamentum, 32:170–189.

Snodgrass, K. 1988. Spheres of influence: A possible solution to the 
problem of Paul and the law. JSNT, 32:93–113.

Sproul, R.C. 1990. The gospel of God: Romans. Fearn: Christian Focus.

Stott, J.R. 1994. The Message of Romans, Bible Speaks Today. Downers 
Grové: Inter VarsityPress.

Thomas van Aquino, 1947. Summa Theologica, Translation by the Fathers 
of the English Dominican Province. New York: Benziger Brothers.

Wells, B. 2008. What is Biblical Law? A Look at Pentateuchal Rules and 
Near Eastern Practice. The Catholic Biblical Quarterley, 70:223–243.

Wells, B, Gane, R, Cole, D, & Carpenter, E. 2009. Exodus: Zondervan 
Illustrated Bible Backgrounds Commentary. Kindle. Grand Rapids, 
MI: Zondervan.

Watts, J. 1999. Reading Law: The Rhetorical Shaping of the Pentateuch. 
Biblical Seminar, 59:136–137. Sheffield: Sheffield Academic Press.

Westbrook, R. 1989. Cuneiform Law Codes and the Origins of Legislation. 
ZA, 79:201–22.

Wright, N.T. 1997. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tarsus the 
Real Founder of Christianity? Grand Rapids: Eerdmans.

Wright, N.T. 2005. Paul for Everyone: Romans, Part One. Westminster: 
John Knox Press.


