
Stellenbosch � eological Journal 2019, Vol 5, No 3, 495–513
DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.2019.v5n3.a23

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

start page:

Buite die grense van die bekende:
Kruiskulturele ervarings onder ’n ewekansige 

steekproef predikante in die NG Kerk

Nell, Ian
 Universiteit Stellenbosch, Stellenbosch, Suid-Afrika

ianell@sun.ac.za

Abstract

Outside the confines of the known: Cross-cultural experiences among a random 
sample of ministers in the Dutch Reformed Church
This article looks at one of the questions posed in the Church Mirror questionnaire 
to a number of pastors of the Dutch Reformed Church. The question is: Tell us about 
the best experience you have had in your congregation where believers met across 
cultural boundaries or did something together? The sample forms part of a ministerial 
panel conducted every three years among ministers of the Dutch Reformed Church 
with the aim of finding out what pastors think and do about a number of current 
church activities. The choice to focus on this question comes against the backdrop 
of contemporary discourses related to the missional nature of church life and the 
challenge of multi-culturalism in faith communities. The study is qualitative in nature 
and falls within the interpretive paradigm as part of phenomenology. The data shows an 
interesting number of activities identified by the ministers related to multiculturalism 
and also provides some directions for missional development in the future.

Trefwoorde
Kruis-kulturele bediening; kwalitatiewe ondersoek; multikulturaliteit; missionaliteit; 
missionale teologie

1. Inleiding
In Julie tot Augustus 2018 is daar ’n steekproef gedoen uit die Algemene 
Bevoegdheidsraad se lys van 1 365 predikante in die NG Kerk. Die vraelys is 
bekend as die Kerkspieël Predikante-vraelys 1 (2018). Die steekproefgrootte 
was 156 met ’n responskoers van 119 predikante wat deelgeneem het, dus 

495



496 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

76% van die deelnemers het gereageer. Hierdie steekproef vorm deel van 
’n predikante-paneel wat elke drie jaar onder predikante van die NG Kerk 
gedoen word met die doel om uit te vind wat die predikante oor ’n aantal 
aktuele kerklike sake dink en doen.

In hierdie artikel sal aandag geskenk word aan een van die vrae in die 
vraelys, naamlik vraag 10 wat soos volg verwoord is: Vertel van die beste 
ervaring wat jy in jul gemeente gehad het waar gelowiges oor kultuurgrense 
heen bymekaar is of iets saam gedoen het? Voordat na die data en die analise 
van die data gekyk word, is dit nodig om iets meer oor die agtergrond en 
ontwikkeling van die Kerkspieël predikante-vraelys te verduidelik.

2.	 Die agtergrond en ontwikkeling van die predikante-paneel
Volgens Kobus Schoeman, in ’n persoonlike onderhoud met hom 
gedurende Oktober 2018, het die gedagte van ’n predikante-paneel 
reeds in die negentigerjare ontwikkel as ’n inisiatief van homself en Jan 
Bischoff. Schoeman en Bischoff is reeds sedert die tagtigerjare betrokke by 
Kerkspieël waar hulle ongeveer elke vier jaar verskillende vraelyste aan ’n 
aantal gemeentes in die NG Kerk stuur. Die doel van die vraelyste is om by 
gemeentes inligting te kry oor ’n verskeidenheid van sake, onder andere 
oor erediensbywoning, die verskillende bedieninge van die gemeentes, 
ensovoorts.

Hulle het op die gedagte gekom via kontak met die Presbyterian Church 
in the USA wat so ’n paneel sedert die sewentigerjare ontwikkel het en 
wat as “The Presbyterian Panel: Listening to Presbyterians” bekendstaan. 
Hierdie paneel bestaan uit drie nasionale verteenwoordigende steekproewe 
van groepe van die Presbyterian Church (USA) se lidmate, ouderlinge en 
geordende predikante (Wulf 1987:294). Nuwe steekproewe word elke drie 
jaar onderneem en het ten doel om die predikante en lidmate se “koors te 
meet” oor ’n aantal sake.

3.	 Enkele teoretiese vertrekpunte
Sedert die aanvaarding van die “Raamwerkdokument oor die missionale 
aard en roeping van die NG Kerk” deur die NG Kerk se Algemene Sinode 
van 2013 het daar ’n sterk klem geval op die gedagte dat lidmate buite die 



497Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

gemeentegrense moet beweeg om by die nood van die samelewing betrokke 
te raak. Die ontwikkeling in die rigting van ’n missionale ekklesiologie 
volg op ’n aantal jare wat die Partnership for Missional Churches reeds die 
grond vir gemeentes vir dié vrugbare ontwikkeling voorberei het. Reeds in 
2004 het ’n aantal gemeentes in Suid-Afrika die sogenaamde Partnership 
for Missional Churches gevorm en het dit deel gevorm van ’n reaksie op ’n 
gevoel dat daar ’n algehele ekklesiologiese en gemeentelike dringendheid 
bestaan (Brouwer 2009:1).

Die vraag ontstaan natuurlik waarom hierdie skielike belangstelling om ’n 
missionale kerk en missionale gemeentes te ontwikkel? Volgens Niemandt 
(2014:1) kan ’n deel van die antwoord gevind word in die herontdekking 
van die belangrikheid om ’n missionale kerk te wees via die invloed van 
ekumeniese liggame. So het daar tydens die Edinburgh Konferensie 
van 2010 die grondoortuiging ontwikkel dat die kerk in sy diepste wese 
missionaal is en moet dit gesien word as ’n sending wat voortvloei uit God 
se roeping en sending (Kim en Anderson 2011:180).

Easum (2001:10) beskryf missionale gemeentes as gemeentes wat op reis 
is en hy beklemtoon die belang daarvan om dit so te verstaan wanneer hy 
skryf: “… Christianity is depicted as a movement away from the centers 
of religious institutional, professional life into the fringes of the mission 
field.” In ’n gids vir gemeentes, gee die skrywers die volgende beskrywing 
van missionale gemeentes: Dit is gemeentes wat bewus is van die omgewing 
waarin hulle leef en werk en aanvaar dat nie almal rondom hulle Christene 
is nie en vra die vraag: “Waar is ons?” Dit is gemeentes wat hulle laat vorm 
deur gebed en die Woord en so gevorm word as individue en as kerk van 
God deur God se Gees en die vraag vra: “Aan wie behoort ons?” Dit is 
gemeentes wat God se handelinge rondom hulle kan herken sowel as in die 
wyer wêreld en antwoorde op die vraag kan bied: “Wat is God besig om te 
doen?” Dit is gemeentes wat kan luister, God se roeping kan onderskei en ’n 
antwoord kan gee op die vraag: “Hoe stuur God ons?” Dit is gemeentes wat 
tekens is van die toekoms wat God vir die kerk in gedagte het en wat kan 
antwoord gee op die vraag: “Hoe leef ons as kerk tans volgens die patroon 
van wat God vir die toekoms in gedagte het?” (Niemandt 2014:3).

In die lig van laasgenoemde is dit duidelik dat sending verstaan behoort te 
word as iets wat vanuit die trinitariese God voortvloei. Die gepaardgaande 



498 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

ekklesiologie is dat God die Vader deur die Seun en die Gees die kerk na 
die wêreld toe stuur. Die missio Dei sluit dus nie net die werk van God in 
nie maar ook die werk van die kerk as instrument in God se hand. Volgens 
Balia & Kim (2010:25) word die sending van die kerk hier gesien as sy soeke 
na ’n geestelike raamwerk wat menslike lewe bevestig, wedersydse respek 
en gelykheid in sy werk op weg na innerlike bekering nastreef sowel as ’n 
regverdige samelewing en die oorlewing van God se skepping.

4.	 Van multikulturele na interkulturele verstaan
Multikulturele gemeenskappe bestaan uit verskillende kulturele groepe wat 
spesifieke geografiese ruimtes met mekaar deel. Die verskillende groepe in 
hierdie ruimte het kontak met mekaar, maar hulle is dikwels onkundig 
oor die verskille en ooreenkomste tussen hulle. Laasgenoemde lei dikwels 
tot vooroordeel en onverdraagsaamheid (Saramento 2014:606). In post-
apartheid Suid-Afrika vind ons dat segregasie nie meer in die wetlike 
sisteme van die land voorkom nie, maar dit beteken nie dat dit opgehou het 
om in die praktyk te bestaan nie. Die gevolg is dat ons in ’n multikulturele 
samelewing ontwikkel het waar ons saam met mekaar leef en werk sonder 
dat ons noodwendig begrip vir mekaar se omstandighede ontwikkel het 
wat ons kan help op die weg na verdraagsaamheid en transformasie (Van 
der Westhuizen et al 2018:16).

Wat ons egter nodig het, is die beweging weg van ’n oppervlakkige 
kennisname van verskille en ooreenkomste in ervarings na die deel van 
ervarings, dus ’n beweging van multikulturele na interkulturele verstaan. 
Dit is hierdie gemeenskaplike ervarings en nuwe begrip en insig wat daaruit 
ontwikkel wat beteken dat ons nou nie net meer ruimtes met mekaar deel 
nie, maar ook ervarings. Waar dit gebeur kan ons praat van interkulturele 
gemeenskappe. Die voorvoegsel “inter” suggereer aktiwiteite en bewegings 
tussen groepe wat ook met die oordrag en ontvangs van informasie te 
make het. Kommunikasie vind plaas. Interkulturele gemeenskappe skep 
’n sin van behoort (sense of belonging) vir al die lede van die gemeenskap 
en groepe wat ’n beweging in die rigting van die transformasie van 
verhoudings ondersteun (Saramento 2014:603). In die verband behoort ons 
ook kennis te neem van die nuwe boek van Granberg- Michaelson (2018) 
wat in ’n hoofstuk met die veelseggende opskrif “Embracing the colour of 



499Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

the future” skryf oor die belang van die plant van nuwe kerke. Hy maak 
die volgende opmerking: “We discovered that no plan to do so would 
succeed unless it was racially inclusive, reflected in the new diversity of 
new congregations” (2018:22).

Volgens Van der Westhuizen et al (2015:6) verwys “multikultureel” dus 
na gemeenskappe waar daar die ruimte is om verskillende kulturele 
aktiwiteite langs mekaar te beoefen. Dit skep ook ruimtes waar verskillende 
kulture gesamentlik kultuuraktiwiteite kan ontwikkel en waaraan 
hulle gesamentlik by tye kan deelneem. Interkulturele aktiwiteite sluit 
verskillende interkulturele praktyke in waar gemeenskappe ’n manier 
vind om ’n gesamentlike identiteit te ontwikkel. Fokus ons spesifiek op die 
Suid-Afrikaanse multikulturele samelewing word gemeenskappe op grond 
van die diverse aard van ons samelewing en as gevolg van die nalatenskap 
van apartheid uitgedaag om te werk in die rigting van interkulturele 
gemeenskappe. Volgens Steyn (2011:7) dra die verskil in sosio-ekonomiese 
vermoëns en die demografie van die bevolking by tot die voortgaande stryd 
om mense te ondersteun om maniere te vind om saam te leef en te werk – 
met die oortuiging dat ons saam die uitdagings beter die hoof kan bied.

’n Uitstekende voorbeeld van hoe die post-apartheid transformasie in 
die NG Kerk in terme van rasse-integrasie besig is om plaas te vind, kry 
mens in die resente boek van Marthe Hesselmans met die titel: Racial 
integration in the Church of Apartheid: A unity only God wants (2018). 
Die NG Kerk, wat vanaf 1948 tot 1994 die godsdienstige pilare gevorm 
het vir die apartheidsregering, is vandag op soek na die hereniging van 
gemeenskappe in een multikulturele instelling. Geloofgemeenskappe wat 
vir jare van mekaar geskei was, is op soek na prosesse om te herenig en 
die navorsingsvraag van hierdie studie sluit daarby aan. Daar is egter 
baie wat skepties is oor dié proses, maar volgens haar openbaar ’n nadere 
ondersoek onverwagte verhale van versoening. Waar Suid-Afrikaners diep 
bewus daarvan is dat ons mekaar nodig het om te oorleef, bied geloof en 
godsdiens volgens haar ’n gemeenskaplike grond. Dit toon die potensiaal 
maar ook beperkinge van geloofgemeenskappe om verskanste nasionale en 
rasse-affiliasies te ontknoop.



500 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

5.	 Uitdagings op die pad
Die reis op weg na die transformasie van verhoudings in ’n multikulturele 
samelewing na interkulturele gemeenskappe het daarom ’n hele paar 
uitdagings. Dit hou onder andere verband met die skade en seerkry wat in 
die verlede tussen verskillende kulture in hul kontak met mekaar ervaar is. 
’n Mens moet daarom ook aanvaar dat van hierdie pyn van die verlede nie 
sommer met die eerste probeerslag aangespreek sal word nie. Die genesing 
van hierdie pyn is ’n lang proses en daarom moet ons gereed wees vir 
uitdagings wat op hierdie weg wag (Nell 2015:531).

Waarskynlik die eerste aspek wat op hierdie reis aandag behoort te 
geniet, vind ons by elke individu se persoonlike lewe en ingesteldheid 
wat aan die reis wil deelneem. Met ander woorde, voordat ons dit op die 
reis van interpersoonlike transformasie waag, is dit eers nodig dat daar 
na intrapersoonlike invloede gekyk moet word. Hierdie intrapersoonlike 
invloede hou verband met die persoonlike ondersoek na maniere 
waarop ek self die verlede verstaan, my eie vooroordele, my eie gedrag en 
ingesteldheid. Dit hou dus verband met ’n kritiese introspeksie na die redes 
waarom ek aan die reis wil deelneem (Van der Westhuizen et al 2018:102).

’n Tweede aspek wat gewoonlik as uitdaging voorkom, hou verband met 
die vooroordele van deelnemers wat ou gevoelens en reaksies weer kan 
oopmaak. Waar daar voorheen teen ’n persoon gediskrimineer is op 
grond van ras, geslag, klas of gender, is daardie persoon uit die aard van 
die saak baie sensitief vir ’n soortgelyke herhaling van gebeure. Daarom 
is dit belangrik dat daar gereeld oor ervarings, emosies en handelinge 
gereflekteer moet word waar deelnemers die geleentheid kry om oor die 
gedrag en optrede van die ander te reflekteer (Nell 2011:3–4).

6.	 Metodologie
Die metodologie waarvan in die predikante-paneel gebruik gemaak is, 
bestaan uit ’n kombinasie van kwantitatiewe en kwalitatiewe metodologieë, 
ook bekend as “mixed methods”. “Mixed methods research is defined as 
a procedure for collecting, analysing and “mixing” both quantitative and 
qualitative data at some stage of the research process within a singel study 
to understand a research problem more completely” (Invankova, Creswell 
& Plano 2009:261). Wat mens daarom in gedagte moet hou, is dat ’n 



501Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

“mixed methodology” veel meer is as bloot die insameling van data vanuit 
kwalitatiewe en kwantitatiewe strominge. Dit bestaan uit die verbinding 
en integrasie van die data wat op hierdie maniere ingebring is (Creswell 
2010:51).

Die spesifieke vraag en antwoord wat in hierdie studie ondersoek word, 
neig na die kwalitatiewe kant, in die opsig dat dit ’n oop vraag is wat soos 
volg lui: Vertel van die beste ervaring wat jy in julle gemeente gehad het 
waar gelowiges oor kultuurgrense heen bymekaar is of iets saam gedoen 
het? In die lig van die bespreking hierbo, was die vraag dus doelbewus so 
geformuleer om vas te stel of daar ’n beweging van multikulturaliteit in 
die rigting van interkulturaliteit is. Daar word dus gekyk na interkulturele 
aktiwiteite wat verskillende interkulturele praktyke insluit waar die 
betrokke gemeenskappe ’n manier vind om ’n gesamentlike identiteit te 
ontwikkel.

Die ewekansige steekproef (random sampling) is getrek uit die Algemene 
Bevoegdheidsraad se lys van 1 365 predikante in die NG Kerk. Die 
steekproefgrootte was 156 met ’n responskoers van 119 predikante wat deel 
geneem het. Van die deelnemers op die paneel het 76 persent op die vraelys 
gereageer.

Algemene inligting met betrekking tot die vraelys is die volgende:
•	 87% van respondente is manlik en 13% is vroulik.
•	 7% is jonger as 30 jaar; 18% is tussen 30 en 40 jaar; 16% is tussen 40 

en 50 jaar; 33% is tussen 50 en 60 jaar; 20% is tussen 60 en 65 jaar; 6% 
is ouer as 65 jaar.

•	 24% is in hul eerste gemeente; 39% is in hul tweede gemeente; 21 % 
is in hul derde gemeente; 7% is in hul vierde gemeente; 6 % is in hul 
vyfde gemeente; 3% is in meer as hul vyfde gemeente.

•	 19% van gemeentes het minder as 300 lidmate; 31% het tussen 300 en 
800 lidmate; 24% het tussen 800 en 1 500 lidmate; 26% het meer as 1 
500 lidmate

•	 42% het aangedui hul gemeente is in die platteland en 58% in die stad.

Voorbeelde van enkele van die kwalitatiewe response kan hieronder gesien 
word.



502 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

•	 Ons gemeente het al jare lidmate van die bruin gemeenskap 
wat aktiewe lidmate by ons is. Dink dat dit baie help dat almal 
Afrikaanssprekend is – dus wil beslis oor kultuurgrense kerkwees 
(maar moet prakties ook wees!).

•	 Ons het reeds die afgelope +/- 8 jaar ’n Engelstalige erediens. 
Hierdie lidmate woon reeds ons tweetalige sangdienste (Paas- en 
Kerssangdiens, asook dankseggingsdienste by), asook ons jaarlikse 
basaar waar hulle ’n eie stalletjie beset. Kwartaalliks het ons ook ’n 
gesamentlike “Community Church Service” vanaf begin 2017, wat 
stelselmatig momentum kry en goed ontvang word deur alle lidmate.

•	 Ek is verantwoordelik vir die uitreikbediening in ons gemeente 
waarvan die pastorale sentrum een van die bene is. Ons fokus op 
pastorale uitreiking en versorging van mense in nood in die gemeente 
en gemeenskap. Enige persoon van enige kultuur is welkom. Ons 
ondersteuningsgroep vir middel-afhanklikheid het betrokke geraak 
by ’n ma vanuit die Islam tradisie en Indiër kultuur wat by ons 
aangeklop het vir die ondersteuning en hulp aan haar sestienjarige 
seun. Ons het die voorreg gehad het om te begelei en te ondersteun. 
In die gemeente van Nasaret (bruin gemeenskap) het ons gehelp om 
’n ondersteuningsgroep vir alkohol-afhanklikheid in die gemeente te 
begin.

•	 Totale samewerking met ’n swart Portugese gemeente. Gebruik ons 
kerkgebou elke Sondag. Verskeie ander kerke. Ons het voorskoolse 
kindersorgtoerusting. Ons het twee sendelinge wat skole, kleuterskole 
en plase besoek. Ek preek en bedien nagmaal, bevestig kerkraad in die 
VGK en NGK in Afrika se gemeentes.

•	 Na vele oop en eerlike gesprekke het ons gemeente (wat eintlik 
heel “konserwatief” is) met 82 persent vir die Belydenis van Belhar 
gestem. Dit was vir my ’n wonderlike ervaring – die eerste tree na 
meer sigbare eenheid. Daar dien tans drie persone uit die VGK op die 
kerkraad van die betrokke NG Kerk.

•	 Ons naaldwerkgroep waar ons 30 plus dames weekliks in naaldwerk 
opgelei word. Die bonus is dat daar vir twee ure met mekaar om 
die naaldwerkmasjiene gekuier en gepraat word oor die lewe en sy 
uitdagings.



503Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

•	 Wanneer daar ’n vyfde Sondag in ’n maand is, is dit die gebruik hier 
in ons dorp om ’n gesamentlike, interkerklike erediens te hou. Dit is 
elke keer 'n verrykende en opbouende ervaring. Ons het vanjaar ook 
op die Donderdagaand voor Goeie Vrydag ’n gesamentlike “Maundy 
Thursday” erediens by die Anglikane gehad. Die diens is gelei deur 
die predikante/pastore van vier verskillende kerkgenootskappe in ons 
dorp. Die plaaslike biskop van die Anglikaanse kerk was teenwoordig 
en het ook ’n gedeelte van die diens waargeneem. Dit was in alle 
opsigte ’n onvergeetlike ervaring.

•	 Met die “It’s Time”-geleentheid in Bloemfontein het ons gemeente 
bussies gereël en swart en bruin gemeentes genooi om saam te gaan. 
Na die tyd het ’n pastoor vertel van ’n swart vrou in sy gemeente 
wat in ’n diens bely het dat sy altyd gedink het die NG Kerk is ’n 
hoogmoedige en apartheidskerk, maar na sy met NG-mense op die 
bus gekuier het, moet sy bely sy was verkeerd. Sy het soveel liefde en 
vriendelikheid beleef.

•	 Ons doen Dinsdagaande wat ons noem ’n “bron-geleentheid”. Ons 
sien dit as die ruimte waaruit al ons bedienings vloei. Dit behels 
eintlik maar net ’n wandel in die woord deur ’n groep mense wat 
van taal, kleur en kultuur verskil. Ons maak moeite om met klein 
treë nader aan mekaar te beweeg, sodat ons iets van ’n liggaam en 
gemeenskap onder mekaar begin beliggaam. Mooi dinge gebeur in 
hierdie oop ruimte.

•	 Ons het jaarliks geleenthede op As-Woensdag en Opstandingsondag 
saam met die VGK. Die VGK se “power-struggles” en konserwatiewe 
kerkbegrip kompliseer samewerking. Daar is ’n oudgevangene en sy 
vrou (bruin mense) wat ons gemeente as ’n ruimte verkies waar hulle 
tuis is. Dit gee my hoop. Ons het op Swart Maandag in 2017 ’n goeie 
gesamentlike byeenkoms gehad en dit het ons verlos van die “wit-
misdaad-fokus”.

7.	 Analise van die data
Twee vrae wat met die vraag oor die ervaring oor kultuurgrense heen 
verband gehou het en wat vir ons ook kan help met die interpretasie van 
vraag 10, was die onderstaande:



504 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

•	 Vraag 7: Oor gemeentelike leierskap en strukture: In watter mate 
stem jy saam met die volgende (’n aantal opsies word gelys waaruit 
die persoon moes kies). 

•	 Vraag 9: Oor multikulturaliteit, inklusiwiteit en meertaligheid: 
Hoe graag wil jy die volgende sien gebeur (drie opsies word genoem 
waaruit die persoon moes kies). 

Wat volg is ’n samevatting van die antwoorde.

8.	 Oor gemeentelike leierskap en strukture
•	 40% sê daar is vrese dat missionale teologie net ’n nuwe gier is. Tog 

is die oorweldigende meerderheid van mening dat missionale skuiwe 
reeds plaasgevind het.

•	 93% sê daar is ’n groeiende bewussyn dat God as Drie-eenheid aktief 
in die wêreld handel en dat die gemeente by God se handelinge 
aansluit.

•	 82% sê hulle is op soek na modelle vir kerkwees wat sal help om hul 
roeping in die wêreld uit te leef.

•	 75% sê die gemeente skuif al meer van instandhouding na 
geloofsvorming, roeping en diens.

9.	 Oor multikulturaliteit, inklusiwiteit en meertaligheid
•	 73% wil graag of baie graag dit moontlik maak vir mense van ander 

tale en kulture om deel te neem aan die aktiwiteite van die gemeente. 
24% wil dit soms moontlik maak. 3% wil nié of glad nie.

•	 6% wil hê die gemeente moet eksklusief wit en Afrikaans bly. 82% wil 
nié of glad nie.

•	 61% wil leiding graag of baie graag leiding hê oor hoe om dit 
moontlik te maak vir mense van ander tale en kulture om deel te 
neem aan die aktiwiteite van die gemeente. 29% wil soms leiding hê, 
en 10% nié of glad nie. 

Uit laasgenoemde kan ons die afleiding maak dat predikante in die 
algemeen oop is vir die skuif na ’n missionale teologie, wat by implikasie 
beteken dat hulle oop is om buite die grense van die bekende te beweeg 



505Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

en ook gereed is vir kruiskulturele ervarings. Vervolgens kyk ons na die 
kwalitatiewe data wat met behulp van Atlas.ti geanaliseer is.

10.	Voorstelling van data
Die navorser het van “open coding” gebruik gemaak en die data in 
betekenisvolle eenhede gesegmenteer. Nadat kodes toegeken is, is hulle 
in Atlas.ti in kategorieë gegroepeer, bekend as “code groups”. Die kode-
groepe kan met behulp van Atlas.ti as ’n netwerk voorgestel word, wat ’n 
verdere vlak van abstraksie beteken.

Daar is 112 kodes geïdentifiseer wat tot 15 kode-groepe verwerk is. Die 
volgende is die kode-groepe wat ontwikkel is:

11.	ATLAS.ti Report

Kruiskulturele ervaring van predikante
Code groups

Report created by Ian Nell on 12 Dec 2018

Ander
Members:

○ Belydenis – gemeente aanvaar Belhar ○ Betrokke – gemeente 
van ander kultuur ○ Fees – gemeenskapsfees ○ Fees – 
menswaardigheid – stories word gedeel ○ Gebed – gesamentlike 
geleentheid ○ Gebed – Wêreldbiddag vir vroue ○ Kerkraad – VGK-
lidmaat is voorsitter ○ Kerkraad – VGK-lidmate op kerkraad ○ 
Kollegaskap – Kongolese pastoor is assistent ○ Kollegaskap – hulp 
aan swart leraar ○ Lidmaatskap – bruin gemeenskap neem aktief 
deel ○ Onderrig – middagstudie vir swart kinders ○ Opleiding – 
geestelike leiers ○ Opleiding – naaldwerk en lewensvaardighede 
○ Ringe – gesamentlike werksaamhede ○ Samewerking – met 
Anglikaanse biskop ○ Samewerking – met bruin gemeenskap ○ 
Samewerking – tussen verskillende kerke ○ Sopkombuis – NGKA



506 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

Ekumene
Members:

○ Ekumenies – interkerklike byeenkomste ○ Ekumenies – oor 
taalgrense ○ Ekumenies – samewerking

Fasiliteite
Members:

○ Fasiliteite – deel met ander ○ Fasiliteite – deel met NGKA ○ 
Fasiliteite – deel met VGK

Gasvryheid
Members:

○ Gasvryheid – beleef liefde en vriendelikheid ○ Gasvryheid – bruin 
lidmate skakel in ○ Gasvryheid – bruin seun saam op wegbreek ○ 
Gasvryheid – lidmate van ander kultuur ○ Gasvryheid – skep ruimte 
om saam met ander in Woord te wandel ○ Gasvryheid – swart en 
bruin gemeentes saam genooi ○ Gasvryheid – swart vrou skakel in 
by omgeegroep ○ Gasvryheid – teenoor hawelose ○ Gasvryheid – 
VGK skakel in

Liturgie-aktiwiteite
Members:

○ Litrgie – “Indlela” – saam met wit, bruin en swart ○ Liturgie – 
alternatiewe formaat ○ Liturgie – anderskleurige kinders woon by 
○ Liturgie – Engelstalige erediens ○ Liturgie – gelofte en versoening 
○ Liturgie – interkerklike eredienste ○ Liturgie – kanselruiling 
○ Liturgie – leiers woon dit by ○ Liturgie – saam by begrafnis 
○ Liturgie – saam erediens en nagmaal ○ Liturgie – saam met 
swart kinders ○ Liturgie – saam Pinkster ○ Liturgie – saam sing 
○ Liturgie – swart kinderkoor tree op ○ Liturgie – swart kinders 
belydenis van geloof ○ Liturgie – swart kinders tree op ○ Liturgie – 
versoening ○ Liturgie – vertaal in Spaans



507Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

Liturgie-denominasies
Members:

○ Liturgie – saam met Aglikane ○ Liturgie – saam met ander 
kerkgenootskappe ○ Liturgie – saam met Lutherane ○ Liturgie – 
saam met Metodiste ○ Liturgie – saam met Morawiese Kerk ○ 
Liturgie – saam met NGKA ○ Liturgie – saam met RKK ○ Liturgie – 
saam met VGK

Pastoraat
Members:

○ Pastoraat – kindersorgtoerusting ○ Pastoraat – pastorale sentrum 
○ Pastoraat – pleegsorghuise vir tieners ○ Pastoraat – werklike 
krisisse

Prediking
Members:

○ Prediking – aan swart straatkinders ○ Prediking – in 
plakkerskamp

Projekte
Members:

○ Projek – bemagtiging ○ Projek – kinderhuis ○ Projekte – doen 
saam fondsinsameling ○ Projekte – getuienis op plase ○ Projekte – 
saam kerk geplant en gebou

Samewerking
Members:

○ Samewerking – met Anglikaanse biskop ○ Samewerking – met 
bruin gemeenskap ○ Samewerking – tussen verskillende kerke

Sending
Members:



508 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

○ Sending – internasionaal ○ Sending – leraar ○ Sending – plaaslik 
○ Sending – sendeling wat besoek

Sosialisering
Members:

○ Sosialisering – basaar ○ Sosialisering – kamp saam met kinders 
○ Sosialisering – kamp saam met leiers ○ Sosialisering – speel saam 
met swart mense rugby

Uitreik-buiteland
Members:

○ Uitreik – na Botswana ○ Uitreik – na Chinese ○ Uitreik – na 
Namibië ○ Uitreik – na Sentraal-Afrika ○ Uitreik – buiteland

Uitreik-plaaslik
Members:

○ Uitreik – barmhartigheidsdienste ○ Uitreik – besoeke ○ Uitreik – 
deel kos en Bybels uit ○ Uitreik – deur brandbestryding ○ Uitreik – 
deur godsdiensoefening ○ Uitreik – Echo-konsep ○ Uitreik – 
jeugsentrum ○ Uitreik – jeugweek ○ Uitreik – kinderhuisprojek ○ 
Uitreik – na Decoligny ○ Uitreik – na Engelstaliges ○ Uitreik – na 
Hillbrow ○ Uitreik – na mense in nood ○ Uitreik – na NGKA ○ 
Uitreik – na Spanjaarde ○ Uitreik – na VGK –ondersteuningsgroep 
vir alkoholafhanklikheid○ Uitreik – na VGK – plant en bou saam 
kerk ○ Uitreik – na VGK – prediking en Sondagskool ○ Uitreik – 
plakkerskampe ○ Uitreik – Portugese gemeente ○ Uitreik – projekte

Die voorstelling van die “code groups” deur middel van “networks”, lyk 
soos volg. Hier kan ongelukkig as gevolg van ’n gebrek aan ruimte slegs een 
voorstelling gemaak word:



509Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

12.	Interpretasie van data
Uit bogenoemde kan ’n paar gevolgtrekkings gemaak word:
•	 Die kode-groepe wat die meeste “members” het, is uit die aard van 

die saak ook die kodes wat die meeste voorgekom het. Dit dui daarop 
dat die meeste van die respondente aan hierdie aktiwiteite gedink 
het in terme van hul beste ervarings met mense oor kultuurgrense 
heen. Die vier kode-groepe wat hier uitstaan is: Liturgiese aktiwiteite, 
gasvryheid, pastoraat, plaaslike en internasionale uitreike.

•	 Die feit dat liturgiese aktiwiteite so hoog vertoon, sê vir ons iets van 
die belang wat daar in die Gereformeerde tradisie op die aanbidding 
van God geplaas word. Die samekoms rondom die Woord, 
sakramente, sang en gebede is vir die meeste van die predikante 
wat aan die vraelys deelgeneem het die hoogtepunt in terme van hul 
beste ervarings met mense oor kultuurgrense heen. Dit is en bly ’n 
belangrike moment, om spreekwoordelik mekaar se hande te vat in 



510 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

die teenwoordigheid van God en aan God die eer en die aanbidding te 
bring.

•	 In dieselfde asem kan ’n mens natuurlik ook die vraag vra, in die 
lig van die gedagtes van Saramento (2014) en Van der Westhuizen 
(2015) oor interkulturaliteit. Dra liturgiese aktiwiteite werklik by tot 
meer as net die blote deel van ruimtes? Met ander woorde die vraag: 
Vind daar by hierdie geleenthede ook die deel van gemeenskaplike 
ervarings en nuwe begrip en insig vir mekaar wat daaruit ontwikkel, 
plaas? Wat beteken dat ons nou nie net meer ruimtes met mekaar 
deel nie, maar ook ervarings. Ons het gehoor hulle het gesê 
interkulturele gemeenskappe skep ’n sin van behoort vir al die lede 
van die gemeenskap en groepe wat ’n beweging in die rigting van 
die transformasie van verhoudings ondersteun. Opvolgondersoeke 
is dalk nodig om vas te stel of hier werklik sprake is van diepgaande 
interkulturele ervarings. Die werk van Hesselmans (2018:157–182) 
oor die prosesse van die Verenigde Ring van Stellenbosch en die 
pogings tot integrasie van die NGK- en VGK-gemeentes van Wynberg 
bied interessante perspektiewe in dié verband en wys ook op die 
kompleksiteit van sulke prosesse.

•	 ’n Tweede aktiwiteit wat goeie ondersteuning van die predikante 
gekry het, is gasvryheid. Dit is inderdaad ’n goeie teken dat daar 
wel aan inklusiwiteit gedink word. Kyk mens na voorbeelde vanuit 
die data self, sien ’n mens opmerkings soos: die inskakeling van 
lidmate van kleur in sekere gemeentes, die belewenis van ruimtes 
wat geskep word waar liefde en vriendelikheid beleef word en waar 
daar gemeenskaplike aktiwiteite onderneem word. Dit word verder 
ondersteun deur antwoorde wat uit vraag 9 na vore gekom het, soos 
dat 73% van die respondente wil graag of baie graag dit moontlik 
maak vir mense van ander tale en kulture om deel te neem aan die 
aktiwiteite van die gemeente. Slegs 6% van die respondente wil hê die 
gemeente moet eksklusief wit en Afrikaans bly en 82% wil dit nié of 
glad nie.

•	 Die derde aktiwiteit wat predikante oordeel vir hulle aangename 
kruiskulturele kontak bied, hou verband met aktiwiteite wat 
met die pastoraat verband hou. Hier hoor ons van aspekte soos 
kindersorgtoerusting, die oprigting en inwerkingstelling van 



511Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

pastorale sentrums, pleegsorghuise vir tieners en die hantering van 
werklike krisisse. Gegewe die aard van ’n predikant se werk, sou ’n 
mens nogal kon verwag dat pastoraat van verskillende vorme vir 
predikante aangename oorgrens-ervarings kon meebring.

•	 Die vierde aktiwiteit wat die predikante geoordeel het vir 
hulle aangename oorgrens-ervarings inhou, is binnelandse en 
buitelandse uitreike van verskillende duur en formate. Dit is ’n 
tradisie wat ’n lang geskiedenis in die NG Kerk het en veral na die 
groot sendingontwaking van die agtiende eeu en die koms van ’n 
aantal Skotse predikante na Suid-Afrika. Dit het diep inslag in die 
Afrikaanse kerke van Gereformeerde agtergrond gevind. Dit word 
ondersteun deur die antwoord op vraag 7 oor gemeentelike leierskap 
en strukture waarin 93% van die respondente geantwoord het dat 
daar by hulle ’n groeiende bewussyn is dat God as Drie-eenheid 
aktief in die wêreld handel en dat die gemeente by God se handelinge 
aansluiting vind.

•	 Aan die ander kant laat dit ’n mens tog wonder wanneer 40% van 
die respondente in vraag 7 sê daar is vrese dat missionale teologie 
net ’n nuwe gier is, of hier werklik ’n kopskuif onder die predikante 
plaasgevind het van ’n instandhoudings- en oorlewingsmodel na 
geloofsvorming en die uitleef ons roeping en diens na buite. 

13.	Slot
Die navorsingsvraag wat ek in hierdie bydrae probeer beantwoord het, het 
aangesluit by die Kerkspieël se predikante-vraelys aan ’n aantal predikante 
van die NG Kerk waarin hulle moes reageer op die vraag: Vertel van 
die beste ervaring wat jy in julle gemeente gehad het waar gelowiges oor 
kultuurgrense heen bymekaar is of iets saam gedoen het? Die steekproef het 
deel gevorm van ’n predikante-paneel wat elke drie jaar gedoen word onder 
predikante van die NG Kerk. Kontemporêre diskoerse wat verband hou met 
die missionale aard van kerkwees en die uitdaging van multi-kulturaliteit 
in geloofsgemeenskappe het as agtergrond vir die ondersoek gedien. Die 
kwalitatiewe data toon ’n interessante aantal aktiwiteite wat deur die 
predikante geïdentifiseer is en wat met multikulturaliteit verband hou. Dit 



512 Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

bied ook sekere rigtingwysers vir verdere missionale ontwikkelinge in die 
toekoms.

Bibliografie

Balia, D. and Kim, K. 2010. Edinburg 2010, Vol 2: Witnessing to Christ 
today. Regnum: Oxford.

Brouwer, R. 2009. Missional church and local constraints: A Dutch 
perspective. Verbum Et Ecclesia 30(2), Art. #329, 5 p. DOI: 10.4102/
ve.v30i2.329.

Creswell, J.W. 2010. Mapping the developing landscape of mixed methods 
research. In A. Tashakkori & C. Teddlie, (eds.) Sage handbook of 
mixed methods in social and behavioural research, (California: Sage 
Publications), pp. 45–68.

Granberg-Michaelson, W. 2018. Future faith. Ten challenges reshaping 
Christianity in the 21st century. Minneapolis: Fortress Press.

Hesselmans, M. 2018. Racial Integration in the Church of Apartheid: A 
Unity Only God 

Wants. Leiden: Brill.

Ivankova, N.I., Creswell, J.W. & Plano, C.V.L. 2009. Foundations and 
approaches to mixed methods research, In K. Maree, (edc.) First steps 
in research, (Pretoria: Van Schaik Publishers), pp. 253–282.

Nell, I.A. 2011, ‘Practical theology as “healing of memories”: Critical 
reflections on a specific methodology’, HTS Teologiese Studies/ 
Theological Studies 67(2), Art. #1001, 8 pages. doi:10.4102/hts.
v67i2.1001

Nell, I.A. 2015. Learning, changing and doing – Critical citizenship 
through ecumenical exposure. Stellenbosch Theological Journal. Vol 
1(2):531–549. http://dx.doi.org/10.17570/stj.2015.v1n2.a25 

Niemandt, C.J.P. 2010. “Five Years of missional church”, Missionalia 
38(2):97–413.



513Nell  •  STJ 2019, Vol 5, No 3, 495–513

Niemandt, N. 2014. Developing Missional Congregations: Council for 
World Mission Africa Region Assembly.

Saramento, C. 2014. Interculturism, multiculturism and intercultural 
studies: Questioning definitions and repositioning strategies. 
Intercultural Pragmatics, Vol. 11(4):603–618.

Steyn, M. 2011. Being different together: Case studies on diversity 
interventions in some South African organizations. Cape Town: 
University of Cape Town.

Van der Westhuizen, M., Greuel, T. and Thesnaar, C. 2015. In search of a 
theoretical framework towards intercultural awareness and tolerance. 
Scriptura, 114 (2015:1):1–16. http://doi.org/10.15270/51-1-431.

Van der Westhuizen, M.A. Greuel, T. & Thesnaar, C.H. 2018. From my 
own to the unknown and back to my own. Christian Literature Fund 
Publishers: Wellington.

Wulff, K. 1987. The Presbyterian Panel. Review of Religious Research, 
28(3):294–296. [Intyds]. Beskikbaar: http://www.jstor.org/
stable/3511397


