
Stellenbosch Theological Journal Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–
544 DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.Supp.2019.v5n2.a28

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
Supp. 2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

523start page:

Sewe heerlike homiletiese doodsondes.  
Sondige insigte uit die kreatiewe skryfkuns 

en (Afrikaanse) letterkunde

Wepener, Cas
Universiteit van Pretoria, Pretoria, Suid-Afrika

cas.wepener@up.ac.za

Abstract
Seven delectable homiletical deadly sins. Sinful insights from creative writing and 
(Afrikaans) literature
Homiletics can learn much from Literature. Poets, novelists and short story writers 
are all masters of the written word. While they practise their art form, they very 
specifically keep their readers in mind. The same holds true for preachers with regard 
to both the spoken and written word. Through the ages writers of works of literature 
have employed a vast amount of rhetorical wisdom, insights they have gained from 
both language and literature, which they use in their stories, dramas and poems. In 
this chapter seven of these insights will be explored as insights from which preachers 
can benefit. This exploration is done by making use of the seven deadly sins, but in this 
article,  they are deadly sins that preachers should commit week after week. This chapter 
is in that sense a plea for a harmatological Homiletics. Pride is the first step needed to 
a create hit. Greed with regard to the attention of the hearers should be committed 
boldly. A preacher who makes use of lust will unleash desire in the hearers and an 
angry preacher meets many hearers in the situation they currently find themselves.  
Preachers who are gluttons, swallow their hearers in their total being and an envious 
preacher inculturate the pulpit by means of meaningful intertextuality. And the best 
preachers are the lazy ones, because the show their rather than tell. 

Trefwoorde
Homiletiek; prediking; Afrikaanse letterkunde; doodsondes; kreatiewe skryfkuns



524 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

1.	 Inleiding 
Ek wou graag hierdie artikel skryf,1 want in sy ruim akademiese oeuvre 
rakende die homiletiek en liturgie, het Johan Cilliers menige prediker 
en liturg verlei en met ŉ baie lang wysvinger via ŉ estetiese benadering 
na ŉ verryking van hul homiletiese beoefening van die viva vox evangelii 
gewink.2 Daar is duidelike Lutherse ondertone en botone in sy benadering, 
maar hierdie toonaard het juis ook ŉ besondere en eie kleur aan sy eg 
Gereformeerde homiletiek en liturgie gegee. Hierdie artikel wil graag 
aansluit by Cilliers se estetiese benadering soos wat hy veral met sy 
interdissiplinêre aanpak en gebruikmaking van die visuele kunste gedoen 
het,3 maar wel met ŉ effens ander invalshoek, te wete ŉ interdissiplinêre 
verkeer tussen homiletiek en Afrikaanse letterkunde. Soos wat my 
doktorvater4 my ook met sy aanpak verlei het, wil ek met hierdie artikel, 
en dus in die skadu van Cilliers en die leer van die erfsonde, gehoor gee 
aan my leermeester se wekroep tot ŉ estetiese homiletiek en hier op my 
beurt lesers van hierdie artikel verlei tot digterlike prediking of ŉ literêre 
homiletiek. Daniel Hugo (2015:12) skryf tereg in sy gedig getiteld “Digter”: 
“sy gevurkte tong gee die toon aan:/ alles wat hy lispel en sis is dubbel-/
sinnig en elke kronkeling word/ onderskryf deur die geratel van skubbe.” 

Met Hugo se vernuftige5 kwatryn val hierdie artikel dan ook sommer met 
die deur in die huis. Daar is slegs vier versreëls, maar die enkele reëls het 
heel moontlik aandag gewek, lesers iets laat beleef, dít veral deur ŉ sterk 
beeld wat, nadat ŉ leser klaar gelees het, aanhou om in ŉ leser se gedagtes 
rond te seil. Sommiges is dalk oortuig deur die woorde, ander dink weer 
daaroor, party put plesier daaruit en dalk is enkeles selfs geskok. Ek glo 

1	 Sien die openingsinne van Johan Cilliers (1996:1) se Die uitwissing van God op die kansel 
wat lui “Ek wou nie hierdie boek skryf nie.” en die openingsin van Cilliers (1998:3) Die 
uitwysing van God op die kansel wat lui: “Ek wou graag hierdie boek skryf.”

2	 Sien die titel van Cilliers (2004) se homiletiek Die lewende stem van die evangelie.
3	 Sien in hierdie verband byvoorbeeld Cilliers (2012) se Dancing with Deity. Re-imagining 

the beauty of worship.
4	 Johan Cilliers was die promotor vir my DTh in Liturgie getiteld Van vas tot fees 

(Wepener 2004) en Paul Post was die medepromotor. Ek het ook enkele van Johan 
Cilliers se homiletiek en liturgie modules in die laat jare negentig by die Universiteit 
van Stellenbosch geneem.

5	 Hugo is bekend vir sy sogenaamde vernuf poësie en sy proefskrif het ook oor die 
onderwerp gehandel (vgl. Malan & Jacobs 2016: 483–508).



525Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

digter Daniel Hugo met sy gevurkte tong (pen) kry in vier versreëls meer 
reg as wat menige prediker met stralekrans en ŉ hele rits baie lang preke 
al reggekry het ten opsigte van kommunikasie. Dit is hierdie sondige pad 
van die letterkunde wat in hierdie artikel geneem word in die hoop dat dit 
kommunikasie in die prediking op ŉ literêr-estetiese (vgl. Vos & Wepener 
2014) wyse kan verryk. 

2.	 Kreatiewe skryfwerk
Daar is baie bronne beskikbaar wat riglyne bied ten opsigte van retoriese 
vaardigheid in prediking. Dit wat in hierdie artikel aangebied word, sluit 
grotendeels by die bestaande aanbod aan, maar is spesifiek geïnspireer is 
deur my eie belangstelling in die letterkunde en kreatiewe skryfwerk. In 
kreatiewe skryf, en al is dit geensins ŉ eksakte wetenskap nie en inderdaad 
ŉ kunsvorm, is daar ŉ paar goue reëls wat, effens aangepas, ook geld vir 
kommunikasie in die prediking. Tom Long (1989) het lank terug reeds in 
sy Preaching and the literary forms of the Bible gewys hoe die Bybeltekste 
uit retoriese vorms (genres) bestaan en hoe daardie vorms ook prediking 
kan verryk. Romans sowel as gedigte (ook kortverhale, essays, dramas en 
ander literêre vorms) is kunsvorms en insgelyks is ŉ preek ook ŉ (unieke) 
kunsvorm. Vir kuns is daar nie formules nie, maar daar is beter en slegter 
wyses om dit te doen, beter en slegter wyses waarop letterkunde dit wat 
dit wil kommunikeer, oordra. Die basiese reëls, tegnieke of vorms van die 
skilderkuns of poësie moet skilders of digters eers goed onder die knie hê 
voordat hulle doelbewustelik en op sinvolle wyses daardie tegnieke kan 
transendeer en hulle kunsvorms verder neem. Hierdie artikel wil slegs by 
enkele van die basiese reëls of wyshede stilstaan, en daarvoor is daar tans 
in Afrikaans ŉ ruim gepubliseerde aanbod wat van waarde kan wees.

Oor die laaste paar jaar is boeke oor hierdie onderwerp in Afrikaans 
gepubliseer, soos Om te skryf van Basson et al (2013) en die samestellers 
Scheepers en Kleyn (2012) se Die Afrikaanse Skryfgids.6 Daar is natuurlik ŉ 
ruim hoeveelheid soortgelyke gidse in Engels beskikbaar byvoorbeeld John 
Gardner (1991) se The Art of Fiction en Stephen King (2000) se bekende On 

6	 Natuurlik is daar ook ouer werke soos Hennie Aucamp se Kort voor lank uit 1978 wat 
spesifiek fokus op die kortverhaal.



526 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

writing. Aan universiteite oor die hele Suid-Afrika is daar ook ŉ hele aantal 
kreatiewe skryfkursusse. Bekende skrywers en digters wat by van hierdie 
programme betrokke is, sluit in Henning Pieterse by die Universiteit van 
die Vrystaat, Etienne van Heerden (tot onlangs nog) en Joan Hambidge 
by die Universiteit van Kaapstad, Marlene van Niekerk en Willem Anker 
se kursus aan die Universiteit van Stellenbosch en Gerrit Olivier by die 
Universiteit van die Witwatersrand.

In die teologie en godsdienskunde is daar ook ruim belangstelling in die 
letterkunde soos die joernale Religion & Literature en Literature & Theology 
tereg getuig. Ook in die veld van die homiletiek het daar byvoorbeeld Alyce 
McKenzie (2010) se Novel Preaching verskyn, Reading for Preaching van 
Neal Plantinga (2013) en ook minder bekende werke soos byvoorbeeld 
Christopher Thoma (2010) se The homiletical canvas. Cas Vos bied ook ŉ 
goeie oorsig in hierdie verband in Tussen God en mens (Vos & Wepener 
2014:21–53). Hierdie artikel sluit ook aan by hierdie redelik klein maar 
groeiende veld binne die Homiletiek.7

3.	 Die sewe doodsondes
Volgens oorlewering het dr. Koot Vorster na die Sestigers8 indertyd as “ŉ 
klomp vuilspuite” verwys (Brink 2007). Daar is dus inderdaad persone 
vanuit kerklike en teologiese kringe wat enigsins bekommerd was, en dalk 
steeds is, oor die invloed wat die (Afrikaanse) letterkunde kan uitoefen. 
In hierdie artikel word skrywers, wat die sogenaamde “vuilspuite” insluit, 
se werk digby die Homiletiek gebring, soveel so dat hulle lekker kan 
lepellê in die hoop dat iets nuuts gebore word, te wete literêre prediking. 
Hierdie verwekking sal egter nie moontlik wees sonder die hulp van die 
hamartologie nie. Die beoogde literêr-homiletiese koppeling word in 
hierdie artikel gevolglik deur die sogenaamde klassieke sewe doodsondes 
bemiddel om ŉ homiletiese hamartologie daar te stel. Die sewe doodsondes 
word hier benut as homiletiese doodsondes wat predikers dapper moet 
pleeg met die oog op ŉ verryking van die bestaande prediking praktyk. 

7	 Sien ook die eerste uitgawe van 2019 van die International Journal of Practical Theology 
en die vier artikels van Walton, Stoeber, Veling en Wepener oor Teopoëtiek.

8	 Sien oor die Sestigers as ŉ beweging binne die Afrikaanse Letterkunde Kannemeyer 
(1990:237–301). 



527Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Die klassieke doodsondes is hoogmoed, hebsug, wellus, woede, vraatsug, 
afguns en luiheid (Fouche 1999). Elke doodsonde word in samehang met 
ŉ insig of twee uit die letterkunde en kreatiewe skryfwerk vervolgens 
aangebied en telkens ook voorsien van ŉ voorbeeld ter illustrasie uit die 
Afrikaanse letterkunde. Die eerste homiletiese doodsonde wat bespreek 
word, is hoogmoed.

4.	 Hoogmoed (kontekstueel en die menslike kondisie)
Met hoogmoed mik die prediker om elke week op Exclusive Books of 
Wordsworth Books se top 20 lys van beste verkopers te wees. Om egter 
op daardie lys te beland, om ŉ pryswenner te pleeg, gaan nederigheid ŉ 
prediker nie ver bring nie en is hoogmoed noodsaaklik. Wat met hoogmoed 
bedoel word, is gewoon die belang van aktuele en kontekstuele prediking.9 
Predikers moet dus preek oor dinge wat vandag (daardie betrokke week) 
vir hulle hoorders van belang is en terselfdertyd moet die predikers tot die 
hoorders se harte spreek (sake wat nie noodwendig daardie week aktueel 
is nie). Dus, sowel die aktuele konteks waarin die hoorders leef as die 
sogenaamde algemeen menslike kondisie wat die hoorders deel met alle 
mense in kombinasie, is ŉ resep vir ŉ treffer. 

In ŉ interkulturele benadering word daar dikwels verwys na die feit dat alle 
mense soos alle ander mense, soos geen ander mense en ook soos sommige 
ander mense is (sien Lartey 2012, Tisdale 2008, asook Wepener 2014). Terwyl 
ŉ prediker in byvoorbeeld Stellenbosch Sentraal gemeente dus sake in ag 
neem wat vandag in Suid-Afrika, die Wes-Kaap en Stellenbosch vir mense 
van belang is en dit verreken in die preek, hou die prediker terselfdertyd dit 
ook in die oog dat die mense vir wie gepreek word almal die sogenaamde 
condition humaine, die menslike kondisie, deel. Hulle almal het (soms) lief, 
word (soms) hartseer, is (soms) bang, en is ook (soms) bly. ŉ Tydlose preek 
mag teologies deugdelik voorkom, maar dit is ŉ tragiese preek wat die 
homiletiese Top 20 nooit sal haal nie (sien Brouwer 2008). Om egter tegelyk 
aktueel en pastoraal te preek, vra dapper predikers wat bewustelik in die 

9	 Sien in hierdie verband byvoorbeeld Pieterse se Prediking in ŉ konteks van armoede en 
ook Wepener en Cilliers (2004) se artikel oor die armoede en die liturgie.



528 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

wêreld leef, eksegese doen en die wetenskap en kuns van hermeneutiek met 
onderskeiding beoefen.

Die Nobel Prys vir prediking gaan aan die predikers wat ŉ preek vir vandag 
kan skryf en terselfdertyd die algemeen menslike kondisie in ag neem. 
Dis wat die classics doen, hulle is gewortel in byvoorbeeld die politieke 
omstandighede van Rusland van die negentiende eeu, maar terselfdertyd 
sny die verhaal tot op die been van menswees wat, te midde van uitdagende 
omstandighede meegesleur word deur die liefde tussen Anna en Wronsky 
soos in Tolstoi se Anna Karanina (Tolstoy 1978).10

Wat kreatiewe skryfwerk betref, gaan dit in hierdie opsig oor ŉ gewoonte. 
Boeke oor kreatiewe skryfwerk begin dikwels met praktyke wat skrywers 
moet aankweek om goed te kan skryf (Scheepers 2012:1–10). Hierdie 
praktyke sluit altyd in dat skrywers eerstens baie moet lees en om akuut 
bewus en waarnemend deur die lewe te gaan (McKenzie 2010:11–26). 
Predikers wat dít doen het ŉ beter aanvoeling vir wat in die wêreld aangaan 
en wat in die harte van die hoorders aangaan. Deur homileties hoogmoedig 
te wees mik die prediker vir ŉ treffer deur terselfdertyd aktueel te wees én 
die algemeen menslike kondisie aan te sny. Gert vlok nel (1993) se gedig 
“Die dag toe hulle vir Donkie Viviers” laat die leser terselfdertyd die 
dorp Beaufort-Wes sien en hoor én tot binne in die stukkende hart van ŉ 
skoolseun kyk.

Die dag toe hulle vir Donkie Viviers
jou ma is dood.

by die skool.

het hy sy tas.

sy kop.

gespoeg.

& geskreeu.

& afgehol oor die groen velde van die rugby.

10	 Vergelyk hier byvoorbeeld die treffende openingsin van die roman: “All happy families 
are alike but an unhappy family is unhappy after its own fashion.”



529Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

die totempale.

die bus stoor, die hut van die vermoorde opsigter.

Die xhosa-grassnyer, briljant & kru, dormant.

(sy vrou bo in die linnekamer, dom & sku, verreken.)

die wagtende ouers in moterige motors, latent.

die intriges op baisiekels, berekend.

verby bomerige bome.

toe verby my (& toe verby jou).

verby die gedig.

deur die na buite toe oop hek.

Verby elsa wat haar eerste maandstonde in die biologieklas.

af in die lig straat.

verby die regop grafte.

daai een wat oos kyk.

die wat wes.

bo-oor huise strate poskantoor kerk.

die laaste stasie op die planeet, beaufort-wes.

inner in die skemer in.

tot in sy peperboomste peperboom.

in sy agter yardste agter yard.

& die laat-middag het chroom geword.

& trein wat ysig fluit.

5.	 Hebsug
Hebsug gaan oor die begeerte om soveel as moontlik te bekom en die drang 
is onversadigbaar. Predikers se homiletiese hebsug gaan daaroor dat hulle 
nie slegs vir die eerste minuut hul hoorders se aandag wil hê nie, maar 



530 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

vir die duur van hul preek. Vanaf hoogmoed na hebsug word dus ŉ skuif 
gemaak vanaf konteks en waarneming na retorika. In die letterkunde word 
in hierdie verband van “narrative pull” of “narrative push” gepraat en in 
homiletiek word veral van “strategic delay” (McClure 1995:45) gepraat wat 
basies behels dat aandag aan plot of storielyn geskenk word. Goeie “strategic 
delay” in fiksie is suksesvol wanneer die leser nie die boek kan neersit nie, 
maar dit is belangrik om hier te stel dat alle lesers in hierdie opsig nie oor 
een kam geskeer kan word nie. Sommige lesers kan nie ŉ aksiebelaaide 
Deon Meyer verhaal neersit nie, terwyl ander weer nie ŉ Karel Schoeman 
roman waarin “niks” gebeur kan neersit nie. Daar is dus geen pasklaar 
resep oor hoe om dit te doen en die tegniek dan te veralgemeen nie, maar 
daar is baie tegnieke wat handel oor vorm en wat uit die retorika put, soos 
Eugene Lowry (2001) se beroemde “Lowrey Loop” of die vier bewegings 
van Paul Scott Wilson (1999) se “four pages of the sermon.” 

Die buitelyne van homiletiese hebsug kan egter soos volg opgesom word: 
1. Die begin is krities. 2. Die einde is belangrik. 3. Alles wat tussen die 
begin en die einde gebeur is onontbeerlik. Dit werk soos ŉ ketting waarin 
elke skakel sorgvuldig aan die volgende een gekoppel moet word. Goeie 
koppeling van skakels beteken dat die hoorders voortdurend voor oë gehou 
moet word. Predikers kan hulself ook meer gereeld afvra of hulle self nog 
lus sou gewees het om na hul eie preek te moet luister? Die homiletiese 
aanbod in hierdie verband is groot en daar is baie preekvorme wat benut 
kan word om hoorders se aandag van begin tot einde te behou en hulle so 
met ŉ hebsugtige homiletiese happe te verorber. 

Die redes waarom hoorders aanhou luister na ŉ preek is grotendeels 
dieselfde redes waarom lesers aanhou om ŉ roman te lees. Dit is onder 
andere omrede die prediker of skrywer nie dadelik met die hele sak patats 
uitgekom het nie, maar die hoorder sorgvuldig soos ŉ vis wat die aas 
geneem het inkatrol deur die spanningslyn, net soos ŉ belowende vislyn, 
deurentyd styf te hou. In hierdie verband moet bygevoeg word dat alle 
goeie skrywers hul manuskripte dosyne kere oor en oor skryf en redigeer.11 
Die prediker ontwikkel ŉ basiese konsep deur eers deur die smeltkroes 

11	 In hierdie verband wys John Kannemeyer byvoorbeeld op die enorme hoeveelheid kere 
wat J.M. Coetzee die inleiding van Disgrace oorgeskryf het.



531Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

van diepgaande eksegese te gaan, waarna ŉ basiese konsep vir die preek 
geformuleer word, maar daarna volg ŉ uiters moeisame redigeringsproses. 
Hierdie redigering is nodig ten opsigte van die opbou van die preek en 
dat die prediker woord vir woord, sin vir sin, paragraaf vir paragraaf, die 
teks, al is dit net hoofpunte en buitelyne wat inderdaad neergeskryf word, 
sorgvuldig redigeer met die hoorders in gedagte.

Hoekom luister hoorders na ŉ preek óf enduit óf raak hulle sommer vroeg 
al verveeld? Daar is ‘n legio redes soos die reeds vermelde ontwikkeling van 
die plot en die afwagting en verwagting wat geskep word op die pad na ŉ 
ontknoping. Dit is presies op hierdie punt dat die gesprek aan die gang is 
oor die sinvolheid van ŉ preektema. Indien predikers in hul preektema of 
-titel wat vooraf op ŉ webwerf of blaadjie gepubliseer word alles weggegee 
het wat in die preek gesê gaan word, is die hoorders nie noodwendig nog 
lus om na die preek te luister nie. Dit is vergelykbaar moet ŉ boekresensie 
waarin die storie verklap word. Aan die ander kant van die spektrum is 
die afwesigheid van ŉ tema of titel wat absoluut geen verwagting skep nie. 
Nog ŉ aanverwante punt hier is of die Skrifgedeelte(s) voor, tydens of na 
die preek gelees moet word. Presies op hierdie punt kan die aap ook uit die 
mou gelaat word lank voor die tyd, al is dit baie goed dat ŉ goed vertolkte 
Skriflesing alreeds ŉ goeie aanset tot die preek wat volg, is. Daar is hieroor 
geen finale uitsluitsel nie, maar ŉ roetemerker in hierdie verband kan wees 
om homiletiese hebsug in gedagte te hou. As voorbeeld hier word die eerste 
paragraaf van Willem Anker (2014:9) se roman Buys aangehaal. 

“Kom en zie! Die koggelman op die rots, rysmier in die bek. Sy kake begin 
maal. Hy bespied gewes, al langs die kloof af. Sy byt val stil, sy oogballe 
rol. Die kleur van sy kop en voorpote wys hy is gereed vir paar. Hy toon 
sy rooibruin rug en kraag. Hy kyk op, draai sy kop na regs. Sy blou nekvel 
span. Kyk, agter die klipsalmander verrys ek uit die rots. Ek stof my hoed 
af, steek my pyp op. Aanskou my: Ek is die legende Coenraad de Buys. 
Kom, laat ek jou besmet, my erflik belaste leser. As jy hier lees, sien jy wat 
ek sien. En ek sien alles. Ek is van alle dae, ek is onsterflik. Moet my nie 
siel noem nie. Ek het hoeveel name. Noem my eerder Coenraad, of Coen 
as jy my moeder of suster is. Pen my neer as De Buijs, De Buys of Buis, 
nes jy goeddink. Noem my koning van die Basters, Khula, Kadisha, Moro, 
Diphafa of Kgowe. Ek is hulle almal. Ek is alomteenwoordig. Ek is Alom-
Buys.” 



532 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Die skrywer van hierdie artikel se aandag is getrek en wil graag verder lees.

6.	 Wellus
Die opmerking dat die boek baie beter as die fliek was, word dikwels gemaak. 
Hoekom? Dit is onder andere omrede lesers soveel meer vir hulself moes 
verbeel toe hulle die boek gelees het, as toe die beelde vir hulle op ŉ skerm 
vertoon en ingekleur is. Dit is onder andere hoekom baie mense opmerk 
dat die boek Fifty Shades of Grey soveel beter as die fliek is. In visuele kuns, 
ook die letterkunde, is suggestie veel meer eroties as blatante uitbeeldings. 
Die ronding van ŉ goed geskape skouer in ŉ skildery of foto is dikwels meer 
skadelik vir kykers se bloeddruk as pornografie.

Wellus beweeg in die domein van begeerte, en daarom kan die filosoof 
Jamie Smith (2008 2016) se boeke soos Desiring the Kingdom en You are 
what you love as gespreksgenote hier betrek word. Smith bring liturgie en 
vorming, of onderrig, met mekaar in verband en argumenteer dat wanneer 
mense leer, sal die wat die onderrig gee goed doen deur kers op te steek by 
die liturgie, aangesien liturgie met die beginsel van begeerte werk, spesifiek 
ŉ begeerte vir die koninkryk. Die wat onderrig gee, kan vir die leerders 
se harte mik. Hierdie soort lering gaan dus oor veel meer as slegs die 
oordrag van inhoud met die oog op verstaan, maar is ook daarop ingestel 
om begeerte te wek. Toegepas op die prediking beteken dit dat hoorders 
voortdurend dink: Ja, ek wil dít hê! Natuurlik sal dít van preek na preek 
verskil en kan sake insluit soos geregtigheid, troos, vergifnis of wysheid. 
Wellustige prediking wek begeerte.

Dit gaan ook dikwels nie oor hoorders se kennis wat nogmaals aangevul 
moet word met inligting wat hulle nog nie voorheen gekry het nie. Nee, 
dikwels is dit eerder om net woorde te gee vir wat hulle self graag sou 
wou gesê het. So gee wellustige preke woorde aan hoorders se (dikwels 
onuitgesproke) begeertes. Preke kan drup van Woensdag se wellus sodat 
die woorde en beelde van die preek ook begeerte by die hoorders skep. Ten 
diepste en in navolging van Smith (2008) is daardie begeerte ŉ begeerte 
vir God se koninkryk. Woede sluit naatloos by wellus aan, maar eers ŉ 
voorbeeld uit die letterkunde en die diep begeerte van hoorders om soms 
iets van daardie “:” waaroor Sheila Cussons (1979:60) dig te beleef.



533Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Die sagte sprong
Dit kom wanneer dit nie verwag  
word nie: ŉ aanraking van die verstand  
lig soos ŉ veer, vlugtig maar presies  
en jy dink as sy ligtheid so is, so potent  
dat die aandag nog lank daarna  
die indruk behou, hoe moet sy vasvat wees?  
: Dit kom wanneer dit nie verwag  
word nie: iets wat die bewussyn tot  
in die lewe tref, iets soos ŉ sagte sprong –  
vreugde, verbasing, vreugde, herkenning:  
hoe moet u vasvat wees?

7.	 Woede
Woede is die duiwel van Donderdag. Hierdie doodsonde is die enigste een 
wat ook ŉ emosie is en nugter alleen weet hoe ŉ emosie ŉ sonde kan wees 
(vgl. Wepener 2015). Predikers moet hulself afvra hoe dit voel om opreg en 
sinvol kwaad te word, want indien hulle nog nie kwaad was nie of hulself 
die emosie kan indink nie, mag hulle nie vir mense wat kwaad is preek nie 
(vgl. Wepener & Pieterse 2018). Soms moet predikers hulself bewustelik in 
die skoene van hul hoorders plaas, in die sinapse van die hoorder, in hul 
bloeddruk en aktief probeer om iets van hul emosies wat woede insluit, te 
beleef en dalk selfs te verstaan. Hier kan die homileet Ramsey se empatiese 
verbeelding, asook Craddock se emfatiese verbeelding (McClure 2007:26) 
herroep word.

Hierdie sogenaamde empatiese verbeelding is ŉ ou tegniek van kreatiewe 
skrywers wat hulself gereeld moet verbeeld hoe dit byvoorbeeld voel om 
ongetroud, sestien en swanger te wees; baie verlief te wees; op die bed te lê 
terwyl jy in die teater ingestoot word vir ŉ operasie; na sestig jaar se huwelik 
ŉ wewenaar te wees. Sonder ŉ empatiese verbeelding sal ŉ romansier nooit 
die vokalisering en register van ŉ karakter regkry nie, en predikers sal goed 
doen om aandag te gee aan hoe hul preke vanuit die perspektief van hul 
hoorders vokaliseer en of hul preke in die register van hul hoorders opereer.

Een riglyn is dus dat predikers hulself gereeld in hul hoorders se skoene 
plaas. ŉ Tweede riglyn is dat predikers, wanneer hulle die preek voorberei, 



534 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

hulself ook in die verskillende karakters in die betrokke Bybelteks se 
skoene plaas (vgl. Brown, 2016:151–182). Predikers benader ŉ teks dikwels 
vanuit die bekende karakters se oogpunt, maar kan hulself gereeld ook 
afvra hoe dit sou gevoel het om ŉ Fariseër in daardie verhaal te gewees het, 
in plaas van ŉ dissipel; die oudste seun; die slaaf wat die water aandra; die 
mense wat uit die tempel uitgejaag word. Antjie Krog (2014:37) illustreer 
die belang van ŉ empatiese verbeelding goed in die volgende gedig. 

Om in ŉ dogtertjie se kamer te slaap
Tannie kan sien hoe netjies jy is

hoe presies alles in jou kamer

gepak is hoe jy jou bes doen

hoe jy jou rooster by jou studietafel plak

hoe sorgvuldig jy jou wekker stel hoe

jy as oudste kind net jou bes doen

altyd jou bes doen

beste bes soos wat jy

beste besdoen verstaan

maar vanoggend toe jy jou sap omstamp

sien Tannie vir ŉ oomblik hoe angs uit

die hoeke van jou gesmelte groen oë flikker

die angs dat bes nie tel nie dat bes niks

bring of uiteindelik tot niks lei nie dat

bes ander se beheer oor jou is en veral



535Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

dat jy dalk net ŉ gewone dogtertjie is hierdie

tannie weet hoe besdoen jou vir die res

van jou lewe hiermee ongelukkig gaan maak

8.	 Vraatsug
Vraatsug word in die homiletiek ietwat anders as hebsug gepleeg. Met 
hebsug wil predikers, soos reeds gesien, hul hoorders se aandag deur die 
hele prediking behou. In vraatsug word daardie hebsugtigheid ten opsigte 
van die hoorders se aandag nog verder geneem in ŉ poging om hulle 
heeltemal te verorber. En die beste wyse om dit te doen is, een hap op ŉ slag 
in happe wat telkens klein genoeg is om behoorlik gekou te word. In die 
letterkunde beteken dit, toegegee ietwat paradoksaal hier toegepas, minder 
is meer. ŉ Homiletiese vraat neem een hanteerbare hap, kou dit fyn, sluk, 
en hap dan weer. Predikers wat te veel afbyt, kou dat dit klap, maar kan 
uiteindelik nie sluk nie en hulle hoorders kan glad nie sluk nie. Predikers 
besef dit nie altyd self nie, maar hoorders beleef dit wel. 

Wanneer predikers hul hoorders in een preek toegooi met vier gedigte, 
drie anekdotes, twee videogrepe, ‘n uittreksel uit ŉ roman, en natuurlik 
ook afbeeldings van ŉ skilderye op die skerm, mag dit voorkom asof die 
prediker dapper sondig as ŉ vraat, maar eintlik gebeur die teenoorgestelde 
en ly die hoorders honger. In die oorvloed illustrasiemateriaal word die 
hoorders se aandag heeltemal verloor en het die prediker hulle nie op ŉ 
vraatsugtige wyse ingesluk nie, maar knap na die openingsin verloor sodat 
hulle daarna tydens die prediking ŉ vastyd tegemoetgaan ten opsigte luister. 
Dit is selfs bedenklik of ŉ prediker enigsins eers na ŉ film wat die hoorders 
nog nie gesien het, of ŉ roman wat hulle nog nie gelees het nie, in ŉ preek 
kan verwys. Wanneer dit by preekillustrasies kom, is dit dus belangrik om 
uiters oordeelkundig te kies en tweedens “to kill all the darlings.” Bekende 
benaderings soos Long (2005) se vorm en funksie van die preek kan vir 
predikers in hierdie verband van groot waarde wees ten einde die preek te 
fokus en dus ook op ŉ sinvolle wyse oortollige materiaal uit te skakel. Dit is 
gerade om een beeld, nie alleen vir die preek nie, maar vir die hele liturgie 
te kies en deurgaans daarby te bly. 



536 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Indien predikers hul hoorders homileties wil opvreet en insluk, moet hulle 
hulle laat huis toe gaan met een kontrolerende saambindende beeld of tema. 
Die meeste predikers preek baie gereeld en al die illustrasiemateriaal wat 
hulle so graag in ŉ preek wou gebruik het, kan gewoon opgeberg word en 
wag vir die regte Sondag (teksgedeelte). Die goue reël vir goeie homiletiese 
vraatsug is minder is meer en die kortste Nederlandse gedig wat ooit 
geskryf is, ŉ gedig van J.H. Leopold (1977), illustreer hierdie waarheid 
goed. Die gedig lui: “O rijkdom van het onvoltooide”.

9.	 Afguns
Homiletiese afguns word gepleeg deur middel van intertekstualiteit en 
inkulturasie. ŉ Informele waarneming van liturgiese ruimtes en kansels 
in die NG Kerk in Suid-Afrika kan hierdie punt staaf. Vele preke in die 
NG Kerk en die meegaande skyfievertonings op Power Point is besaai met 
beelde van sneeu landskappe uit Kanada, watervalle uit die Amasone, 
pastorale landelike tonele uit Engeland of Ierland en diere soos Panda-, 
Ys- of Koalabere. Wanneer daar na ŉ oorlog in ŉ preek verwys word, dan 
is dit klokslag die Tweede Wêreldoorlog (preke in die Vrystaat is hier ŉ 
uitsondering), asof die Suid-Afrikaanse Oorlog en die bevrydingstryd teen 
apartheid onbekend is. Wanneer teoloë in preke aangehaal word begin 
hul vanne almal met ŉ buitelandse B, soos Bonhoeffer, Barth, Berkhof, 
Bultmann, Bavinck, Brueggemann. Waar is die binnelandse B’s soos Bosch, 
Baloyi, Barnard, Botha, Bosman en Breytenbach? En natuurlik Cilliers. 
Predikers moet afgunstig wees, jaloers op hulle land, op die teologie wat 
hier gebore is, predikers moet in die woorde van Peter Blum (1981:10) ‘weet 
op watter vasteland hulle boer’ en die (Afrikaanse) letterkunde kan hier 
van waarde wees om deur intertekstualiteit die kansels te inkultureer.

Eenvoudig gestel kom intertekstualiteit neer op spore van ander tekste 
wat in ŉ teks voorkom, asook die gesprek wat voortdurend tussen tekste 
plaasvind (vgl. Vos & Wepener 2014:48). Liturgiese inkulturasie weer is “’n 
voortdurende proses van krities-wederkerige interaksie tussen die kultus 
(liturgie) en die kultuur sodat ’n totaal nuwe entiteit tot stand kom, te wete 
’n geïnkultureerde liturgie” (Wepener, 2004:90). Wat in hierdie definisie 
van liturgiese inkulturasie gesê word, geld insgelyks vir die prediking as 
deel van die liturgie. Een vorm van intertekstualiteit wat byvoorbeeld 



537Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

preke in die NG Kerk kan help om te inkultureer, is ten opsigte van die 
Afrikaanse Letterkunde wat preke kan help om op die kontinent waar hulle 
gelewer word en waar die hoorders elke dag leef, te boer. Homiletiese afguns 
beteken om deur middel van intertekstualiteit te inkultureer sodat preke 
geplant word, ontkiem en bloei vanuit die bodem van die kontinent van 
Afrika. Afrika dien dan as palet vir die preek en een manier om dit te doen 
is deur middel van intertekstualiteit wat homiletiese inkulturasie dien. 
Natuurlik moet hierdie riglyn nie ŉ wet word nie en is daar wonderlike stof 
uit die buiteland wat waardevol kan wees, maar “local is lekker” en kan ook 
in diens van ŉ postkoloniale homiletiek staan. 

Oudregter Hannes Fagan se gedig in Groot Verseboek wat hy reeds meer as 
sestig jaar gelede geskryf het, verwoord iets van hoe verleidelik homiletiese 
afguns kan klink.

“Nkosi sikelel’ i-Afrika”
Uit duisend monde word die lied gedra.

Ek sluit my oë; soos ’n serafskoor

val daar stemme strelend op my oor:

“Nkosi sikelel’ i-Afrika” –

ons vra U seën, o Heer, vir Afrika.

Ek kyk, en sien die skare voor my staan:

Zoeloe en Kosa, Soeto en Sjangaan,

en ek, ’n Blanke – vele volkere, ja –

almal verenigd om Gods seën te vra

op net een tuiste, net een vaderland,

want die Alwyse het ons saam geplant

en saam laat wortel in Suid-Afrika.

“Nkosi sikelel’ i-Afrika” –

seën, Heer, die land wat vele volkere dra.



538 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

10.	Luiheid
Die een mees elementêre beginsel in kreatiewe skryfkuns is om eerder te 
wys as om te vertel, of soos dit in Engels lui: “show don’t tell”. Eintlik is 
hierdie goue reël ŉ samevatting van die tien gebooie vir romansiers en 
kortverhaalskrywers. Hier is eerstens ŉ voorbeeld van vertel en tweedens 
van wys.

Vertel: “Daar is ŉ frons op Bertus se gesig omdat hy kwaad is vir Elsabe wie 
se opmerking hom vroeër ontstel het. Nou kyk hy na haar en dit lyk asof 
Bertus kan slange vang omdat hy so briesend is.”

Wys: “Teen die kant van sy kop klop ŉ aartjie. Sy oë verstar en hy kyk stip 
na haar terwyl sy linkerhand liggies bewe. In die gang slaan die horlosie 
drie slae wat bly talm terwyl Elsabe uit die hoek van haar oog die afstand 
tussen haar en Bertus takseer.”

“Show, don’t tell.” Vir predikers beteken dit, wees lui. Predikers kan heerlik 
lui wees en hoef nie hul hoorders te onderskat deur elke stukkie detail in 
besonderhede uit te spel nie. Predikers sal goed doen deur die hoorders 
deur middel van wys eerder as vertel dit waaroor hulle praat te laat beleef 
(vgl. Brown 2016:163–164). Dit beteken hoorders hoef nie met ŉ lepel 
gevoer te word nie. Natuurlik werk hierdie beginsel anders in Sandton as in 
Secunda, en anders in Stellenbosch as in Soshanguve. Die veronderstelling 
is egter dat predikers hul homiletiese kontekste goed genoeg ken om dit te 
kan toepas. In hierdie verband is absolute fyn waarneming wat een van die 
vertrekpunte van Johan Cilliers (1998; 2012) se homiletiek is, van kritiese 
belang. 

Volgens Cilliers moet predikers eers sien sodat hulle ander kan laat sien. 
Homiletiese luiheid sluit hierby aan en beteken dat predikers eers lekker 
lui en rustig in hul konteks tot die fynste besonderhede moet waarneem, 
voordat hulle wysende eerder as vertellende predikers kan wees. Predikers 
sal goed doen deur om soos digters na die gemeentes waar hulle dien te kyk. 
Eenvoudige vrae kan hier waardevol wees om op ŉ bykans etnografiese 
wyse in die konteks aanwesig te wees sonder dat enige detail die prediker 
ontgaan. Hierdie predikers let dus op presies hoe die plooivore op oom 
Pieter se gesig gespan het toe iemand die woord Belhar gesê het; hulle let op 
hoedat sy jou nie eenkeer in die oë gekyk het toe sy vertel het wat gebeur het 



539Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

toe sy sewentien was nie; hulle sien dat terwyl hy “ja dominee” gesê het hy 
“jou #@&*%” gedink het. Predikers wat te fluks en besig is en nie volledig en 
lui in die oomblik teenwoordig is nie, mis hierdie belangrike besonderhede 
in die alledaagse. Heelwat van dit wat lui predikers sinvol kan benut word 
nooit in woorde geuiter nie. Dit sit in stiltes, in ŉ kyk, in wegkyk, soos die 
stiltes van ŉ Karel Schoeman roman, maar dit is juis daar waar soveel van 
die betekenis opgesluit is (vgl. Wepener 2017). In hierdie verband is dit ook 
krities dat predikers voortdurend met al hul sintuie waarneem en hulself 
afvra hoe ŉ preek die hoorders ook iets van die boodskap kan laat ruik en 
proe en sien en voel. 

Die wyse waarop T.T. Cloete (1989:49), soos ŉ psalmdigter, beweeg van 
waarneming na woorde, en dan in ekonomiese maar treffende taal te wys 
in “God die digter”, dien as voorbeeld ten opsigte van die laaste homiletiese 
doodsonde. Hierdie gedig sou goedskiks genoeg wees om te dien as ŉ 
volledige preek by ŉ teks soos Psalm 19.

daar is meer poësie in die sneeuvlokkie 
as in die letterkunde en baie meer poësie 
in die miskruier in die toktokkie 
in die meteorologie en entomolgie 
in die moremis en bergpiek 
die horison wat in die hemel wegraak 
in die rooswolk is daar baie meer liriek 
die aarde is deur ŉ digter gemaak

11.	Ten slotte
Die “klomp vuilspuite” en ander skrywers se werkswyse en werke kan 
kommunikasie in die homiletiek dien en predikers help om om dapper te 
sondig met ŉ hamartologiese homiletiek deur:

•	 Hoogmoedig te wees en op die Top 20 te wil kom hierdie Sondag met 
ŉ preek wat die konteks en die hart aansny;

•	 Hebsugtig te wees ten opsigte van die hoorders se aandag;
•	 Wellustig te wees deur begeerte by die hoorders te ontlok;
•	 Woedend te wees omrede slegs predikers wat self al hul humeur 

verloor het, vir hoorders kan preek wat tans kwaad is;



540 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

•	 Vraatsugtig te wees en die hoorders in te sluk deur die beginsel 
“minder is meer” toe te pas;

•	 Afgunstig te wees deur kansels te inkultureer deur intertekstualiteit;
•	 En om lekker lui te wees deur te wys eerder as te vertel.

Hopelik kan hierdie riglyne vir predikers van waarde wees, aangesien dit 
mense en nie engele is nie, wat die verkondiging doen, soos I.L. de Villiers 
(1972:15) tereg in sy vers “Preek” dit stel. “Hoe vreemd die proklamasie van 
Gods plan!/ Die engele wat dit met groot élan/ kon doen, moet eenkant 
staan vir Sy/ metode van die waarheid plus ŉ man.” (sic)

Die Woord hou aan om vlees te word in ons eie dag deur die Gees van 
God wat (sondige) predikers en homilete gebruik in diens van die viva 
vox evangelii. En daar is min homilete in die wêreld wat meer aandadig en 
skuldig daaraan is dat hulle predikers tot estetiese prediking verlei het, as 
Johan Cilliers. Dankie daarvoor, Johan.

Bronnelys

Aucamp, H. 1978. Kort voor lank. Kaapstad: Tafelberg. 

Basson, A et al. 2013. Om te skryf. Pretoria: Van Schaik Uitgewers. 

Blum, P. 1981 [1955], Steenbok tot Poolsee. Kaapstad: Tafelberg.

Brink, A. P. 2007. “Kennis van sensuur 2004”. [Intyds]. Beskikbaar: 
https://www.litnet.co.za/kennis-van-sensuur-2004/ [15 Februarie 
2018].

Brouwer, R. 2008. “Preken in context. Over de ‘homiletische 
situatie’”, in H. Van der Meulen (red.), Als een leerling leren 
preken. Preekvoorberijding stapsgewijs. Zoetermeer: Uitgeverij 
Boekencentrum. 21–34.

Brown, S. 2016. “Designing the sermon’s form”, in: S. Brown & L. Powery 
(reds.), Ways of the Word. Learning to precah for your time and place. 
Minneapolis: Fortress. 151–182.

Cilliers, J. 1996. Die uitwissing van God op die kansel. Ontstellende 
bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking. Kaapstad: Lux Verbi.



541Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Cilliers, J. 1998. Die uitwysing van God op die kansel. Inspirerende 
perspektiewe op die prediking – om God te sien en ander te laat sien. 
Kaapstad: Lux Verbi. 

Cilliers, J. 2012. “Die optiek van die Homiletiek”, NGTT 53 (3&4), 52–69.

Cloete, T.T. 1989. Driepas Kaapstad: Tafelberg.

Cussons, S. 1979. Die sagte sprong. Kaapstad: Tafelberg. 

De Villiers, I.L. 1972. Leitourgos. Kaapstad: Tafelberg.

Fagan, H. 2000. “Nkosi sikelel’ i-Afrika”, in A. P. Brink (red.), Groot 
Verseboek 2000. Kaapstad: Tafelberg.

Fouche, H. 1999. Sewe. Jou kompas tussen lig en duister. Kaapstad: Lux 
Verbi.

Gardner, J. 1991. The art of fiction. New York: Vintage Books. 

Hugo, D. 2015. Takelwerk. Kaapstad: Human & Rousseau.

Kannemeyer, J.C. 1990. Die Afrikaanse Literatuur 1652–1987. Kaapstad: 
Human & Rousseau.

King, S. 2000. On writing. Londen: Hodder & Stoughton.

Krog, A. 2014. Mede-wete. Kaapstad: Human & Rousseau.

Lartey, E. 2012. “The Rev. Dr. Emmanuel Y. Lartey”, [Intyds]. Beskikbaar: 
https://voicesofpastoralcare.wordpress.com/2012/07/26/the-rev-dr-
emmanuel-y-lartey-candler-school-of-theology-emory-university/ [13 
Februarie 2019].

Leopold, J.H. 1977. O rijkdom van het onvoltooide. Een bloemlezing uit 
zijn verzen. Amsterdam: Bert Bakker.

Long, T. 2005. The witness of preaching. Louisville, KY: WJK.

Long, T. 1989. Preaching and the literary forms of the Bible. Philadelphia: 
Fortress Press.

Lowry, E. 2001. The homletical plot. Atlanta: WJK.



542 Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Malan, L. & Jacobs I. 2016. “Daniel Hugo (1955–)”, in H. Van Coller (red.), 
Perspektief & Profiel. ŉ Afrikaanse Literatuurgeskiedneis. Tweede 
Uitgawe. Deel 2. Pretoria: Van Schaik. 483–508.

McKenzie, A. 2010. Novel preaching. Tips from top writers on crafting 
creative sermons. Louiseville, KY: WJK.

McClure, J. 2007. Preaching words. 144 key terms in Homiletics. Louisville, 
KY: WJK.

McClure, J. 1995. The Round-table pulpit. Nashville, TN: Abingdon.

Nel, G.V. 1993. Om te lewe is onnatuurlik. Eenvoudige spoorwegstories. 
Kaapstad: Tafelberg.

Plantinga, N. 2013. Reading for Preaching. The Preacher in Conversation 
with Storytellers, Biographers, Poets, and Journalists. Grand Rapids, 
MI: Eerdmans.

Scheepers, R. & Kleyn, L. (samestellers) 2012. Die Afrikaanse skryfgids. 
Johannesburg: Penguin.

Smith, J. 2008. Desiring the kingdom. Grand Rapids, MI: Eerdmans.

Smith, J., 2016, You are what you love. Eerdmans, Grand Rapids, MI. 

Stoeber, M., 2019, “Theopoetics as response to suffering: the visual 
art of Käthe Kollwitz in the reformation of practical theodicy”, 
International Journal of Practical Theology 23(1), 24–38.

Thoma, C., 2010, The homiletical canvas. Poetry in service of precahing, 
Grail Quest Books, Bangor, MN. 

Tisdale, L.T. 2008. “Exegeting the congregation”, in T.G. Long & L.T. 
Tisdale (reds.), Teaching Preaching as a Christian Practice. A New 
Approach to Homiletical Pedagogy. Louisville, KY: WJK.

Tolstoy, L. 1978. Anna Karenin. Londen: Penguin.

Veling, T. 2019.“Poetic License”, International Journal of Practical 
Theology 23(1):39–48.



543Wepener  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 523–544

Vos, C.J.A. & Wepener C.J. 2014. Tussen God en mens. ŉ Literêr-estetiese 
benadering tot liturgie en prediking in ŉ skuiwende kultuur. Pretoria: 
Hond BK.

Walton, H. 2019. “A Theopoetics of Practice: Re-forming in Practical 
Theology. Presidential Address to the International Academy of 
Practical Theology Eastertide 2017”, International Journal of Practical 
Theology 23(1):3–23.

Wepener, C. 2019. “Joining the slow pilgrimage in a second Holy Week in 
Autumn: A theopoetics from the ars moriendi”, International Journal 
of Practical Theology 23(1):49–58.

Wepener, C. 2017. Die reis gaan inwaarts. Die kuns van sterwe in kreatiewe 
werke van Karel Schoeman. Stellenbosch: African SUN Media.

Wepener, C. 2015. “‘Bliksem!’ / Damn it!: ritual-liturgical appreciation of 
a deadly sin.” Verbum et Ecclesia 36(3):1–8. 

Wepener, C. 2014. “Diversiteit in prediking en liturgie in klein 
gemeentes”, Kruisgewys 14(2):8–9.

Wepener, C.J. & Cilliers J.H. 2004 “In herinnering aan die kinders … wat 
aan honger en koue moet sterf: Liturgie in ŉ konteks van armoede”, 
NGTT 45(2) Supplementum, 364–372.

Wepener, C.J. & Pieterse H.J.C. 2018. “Angry Preaching”, International 
Journal of Public Theology. 12:396–410.

Wilson, P. S. 1999. The four pages of the sermon. Nashville: Abingdon.






