
Stellenbosch Theological Journal Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–
424 DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.Supp.2019.v5n2.a21

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
Supp. 2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

405start page:

Wanneer is prediking goed?

Nel, Malan
Universiteit van Pretoria. Pretoria, Suid-Afrika

malan.nel@up.ac.za 

Abstract
When is preaching good?
The question concerned in this article is of great importance for every preacher. 
Not only do preachers often find their professional identity in the “success” of their 
preaching, but the question is critical for the congregation as such. As a vital part of 
the liturgy, preaching construes the worship life of a faith community. In a Festschrift 
for Manfred Josuttis (2011) Cornelius-Bundschuh also wrestled with this question. In 
this article I will think with Bundschuh and a few other theologians about what one 
may call the question of the quality of preaching as proclamation of the gospel. Within 
my frame of reference this article will focus on a) the impact of personality within this 
ministry of preaching, b) die interwovenness of the didache and the kerugma, c) the 
place of preaching within the whole and total ministry of and within the congregation, 
and d) preaching as creative ministry of the text of the Bible in context.

Trefwoorde
Persoonlikheid; didache; kerugma; kwaliteit en prediking

1. Inleidend
Selfs om gevra te word om aan hierdie feesbundel vir Johan Cilliers mee te 
werk, is vir my 'n besondere voorreg en eer. Ons ken mekaar as kollegas oor 
baie jare. Oor hierdie jare heen het my waardering vir hom gegroei. By alle 
waardering en respek vir sy persoon en werk deel ons ook 'n diepgewortelde 
liefde en bewondering vir die Karoo – 'n plek waaroor hy so diepsinnig kan 
nadink en skryf (vgl. Cilliers 2016:1–6). Ek onthou nog een van ons eerste 
gesprekke toe hy op pad was na een van ons jaarlikse vergaderings van die 
Werkgemeenskap vir Praktiese Teologie in Suid-Afrika en by ons aan huis 
oorgeslaap het. Ons kon lank praat en saamstem oor die “gebrek aan die 
Evangelie” in kansels – dit wat pas daarna in sy boeke Die uitwissing van 
God op die kansel: Ontstellende bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking 



406 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

(1996) en Die Uitwysing Van God Op Die Kansel: Inspirerende Perspektiewe 
Op Die Prediking – Om God Te Sien En Ander Te Laat Sien (1998) gestalte 
gevind het. Hierna het sy publikasies oor die prediking en liturgiek net 
vermeerder en 'n beduidende bydrae tot die vak gemaak. Hierdie artikel 
is 'n beskeie poging om mee te dink oor dit wat hom kreatief naby aan die 
hart lê.

In my beperkte bydrae tot die terrein van die homiletiek was die klem 
tot hier meer op die invloed van persoonlikheid op die prediking (2005, 
2018). Ek is oortuig dat die hoorder weet wie preek (Nel 2018). Juis dit gee 
aanleiding tot die navorsingsvraag in hierdie artikel: wanneer is prediking 
dan goed? En wie bepaal wat “goed” is? Die artikel is 'n poging om saam 
met ander na te dink ook “kwaliteitskriteria” vir die prediking. In die 
proses van die ontwikkeling van hierdie argument, sluit ek sterk aan by 
Cornelius-Bundschuh wat in sy bydrae tot die Festschrift van Manfred 
Josittus (2011) ook die vraag vra: “Wann is eine Predigt gut?

In die nadenke oor hierdie kernvraag gaan in hierdie artikel gefokus word 
op 

•	 die impak van persoonlikheid op die kwaliteit van prediking
•	 die interverweefdheid van die didache en die kerugma
•	 die plek van die prediking binne die geheel en totale bediening van en 

binne die gemeente, en
•	 prediking as kreatiewe bediening van die Bybel se teks in konteks.

2.	 Kwaliteit en persoonlikheid
Vanweë beperkte ruimte gaan ek nie weer die belangrike invloed van 
persoonlikheid op prediking hier beredeneer nie. Ek het dit elders (Nel 
2018) en met erkenning aan en verwerking van Brooks( 1964, 1969) en 
Van der Geest (1981) se teorieë gedoen. Steeds is ek oortuig dat Brooks 
'n kern waarheid raak formuleer as hy sê dat prediking is: “truth through 
personality” (Brooks 1964:5,8). Vir Brooks (1964:5) lê die verskil tussen goeie 
en swak prediking op hierdie vlak: waarheid alleen mis persoonlikheid en 
persoonlikheid alleen mis waarheid. In sy eie woorde: “It is in the different 
proportions in which the two are mingled that the difference between two 
great classes of sermons and preaching lies.”



407Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

In die navorsing van Cornelius-Bundschuh word hierdie konsep nie per se 
beredeneer nie. Cornelius-Bundschuh (2011:39ff.) beskryf kortliks, maar in 
diepte, hoe daar oor eeue heen met die vraag na goeie prediking geworstel 
is. Hy verwys na die klem op verskillende fasette van voorbereiding waarop 
in die 16de en 17de eeue gekonsentreer is. Hy doen dit onder die opskrif 
“ Eine gute Predigt is eine frage der Ausbilding” (2011:40–44). Al hierdie 
aspekte is en bly krities belangrik. Niemand sal die vraag na goeie prediking 
kan bespreek sonder om telkens weer na die wese van prediking, die 
voorbereiding daarvan, teologie en retoriek en nog meer terug te kom nie 
(vgl. Cornelius-Bundschuh 2011:40–44; De Klerk & J. Van Rensburg 2005; 
Hulst 2016). So onlangs soos 2013 nog het Gräb juis ook in hierdie verband 
'n groot bydrae gemaak met sy publikasie met die titel Predigtlehra. Über 
religiöse Rede. Sy hoofstuk oor “Reden gestalten: Homiletische Rhetorik” 
(2013:265–301) is in verband met die saak hier van groot belang. Cornelius-
Bundschuh (2011:48) formuleer uiteindelik “Sieben Antworten angesichts 
der gegenwärtigen Debatte um Qualität”. Die sewe “antwoorde” wat hy 
noem en bespreek, word deur hom soos hieronder saamgevat:

1.	 “Das wesentliche, das sich im Predigtprozess ereignet, lässt sich 
nicht messen – und doch sollten wir alles, was uns helfen kann die 
Predigtsituation gut zu verstehen und zu gestalten, möglichst genau 
wahrnehmen und ‘messen’” (2011:48);

2.	 “In dieser begrenzten Reichweite, in diesem entlastenden Realismus 
und dieser Nüchternheit liegt die Chance des Qualitätsbegriffes für 
die Homiletik” (2011:49);

3.	 “Sie wirkt, aber sie hat ihre Wirkung nicht in der Hand” (2011:49);

4.	 “Eine gute Predigt lebt vom Loslassen und Aufhören” (2011:49–50);

5.	 “Eine gute Predigt braucht nicht nur eine gute erste und zweite 
homiletische Ausbildung und eine regelmäßige Fortbildung, 
sie braucht die Einübung einer kollegialen Kultur der 
Predigtvorbereitung und -kritik” (2011:50);

6.	 “Eine gute Predigt darf kopiert sein” (“aus einem Predigtband, auch 
aus dem Internet, Postille”) (2011:50–51);



408 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

7.	 “Wenn sie gut gemacht ist! Wenn sie um die Möglichkeiten und um 
die Grenzen ihrer Qualität weiß und diese im Gottesdienst gestaltet. 
Wenn sie im Vertrauen auf die Güte Gottes predigt, die alle Morgen 
neu ist” (2011:51–52).

Tereg meld hy dat baie van die sake wat genoem word reeds lank in die 
Homiletiek geld en funksioneer. Met verwysing na Bronk (2008:274) erken 
ook hy dat watter spraakkundige, dramatiese en retoriese middele ook al 
ter tafel is – dit alles moet in verband staan met dit wat wesenlik tot die 
prediking is: “der Verkündiging des Evangeliums. Das ist ein theologische 
Qualitätskriterium” (Cornelius-Bundschuh 2011:48). 

Ek is ook diep oortuig dat daar “iets” in prediking is wat nie vasgevang kan 
word nie. As prediking die oopmaak van die woorde van God vir mense is, 
soos dit in die Bybel na ons toe kom; as dit, om woorde van Cilliers (1998) 
te gebruik, is “Om God te sien en ander te laat sien” dan is daar altyd baie 
wat nie gemeet en verklaar kan word nie. In die woorde van die eerste van 
die sewe teses van Cornelius-Bundschuh (2011:48) “das wesentliche, das 
sich im Predigtprozess ereignet, lässt sich nicht messen – und doch sollten 
wir alles, was uns helfen kann die Predigtsituation gut zu verstehen und zu 
gestalten, möglichts genau wahrnehmen und ‘messen’”.

Wat my besig hou is 'n vermoede dat predikers hierdie diep en goedbedoelde 
belydenisse mag gebruik om die “maakbare” te ontsnap. Belydenisse oor 
prediking mag nie vir die prediker wegkruipplekke word nie. Cornelius-
Bundschuh is daarom myns insiens korrek om skugter te soek hoe ons 
die meetbare kriteria wat in ander subdissiplines van Praktiese Teologie 
gebruik word vir die homiletiek toepaslik mag maak. Hy (2011:44ff.) 
bespreek dit wat “kwaliteit” in die sosiale, kulturele en kerklike omgewing 
beteken en doen dit onder die noemer: “Die Qualität kirchlichen Handelns. 
Interdisziplinäre Impulse für die Homiletik.” 

In hierdie paragraaf is dit my bedoeling om maar een “kwaliteit” van 
die prediker as persoon op die tafel te plaas. Een van die grootste en 
bekendste predikers van die vorige eeu, Martin Lloyd-Jones was bekend 
vir sy uitspraak: “To me the work of preaching is the highest and greatest 
and the most glorious calling to which anyone can ever be called” (1971:9). 
Wanneer hy oor die prediker handel skryf hy breedvoerig oor hoe belangrik 
opleiding is en beklemtoon veral roeping tot hierdie “most glorious calling” 



409Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

(1971:100–120). My een kwaliteit vir die persoon van die prediker (wat ek in 
hierdie artikel onderstreep) sluit hierby aan. In die teologie van roeping tot 
die bediening speel prediking in die gereformeerde tradisie waarskynlik 
selfs 'n byna eensydige rol. Ek het in vorige navorsing probeer aantoon dat 
dit miskien juis deel van ons probleem met die kwaliteit van prediking 
is. Roeping tot prediking (met gepaardgaande begenadigde gee van gawes 
daarvoor) en roeping tot voltydse bediening is nie noodwendig dieselfde 
nie. Om as prediker geroep en begenadig te wees en om as pastor van ’n 
gemeente geroep te wees, is in beginsel nie identies nie (vgl. vir die groter 
gesprek hieroor Nel 2004, 2005; vgl. Ook Nel en Scholtz 2015).

Hierdie roeping en gepaardgaande begaafdheid word in die Nuwe Testament 
gekoppel aan wat ons vandag integriteit sou noem – “die manier waarop en 
met watter motiewe ek myself in my wêreld gedra” (Nel 2018:94). Dit is deel 
van die “is” van die prediker. In die woorde van Lloyd-Jones (1971:106) 
dra dit in die Bybel die karakter van nederigheid, onwaardigheid, “ek 
kan nie”, selfs “mag ek”? Integriteit is eerlikheid met al die emosies wat 
roeping meebring. Mens moet waarskynlik Paulus se woorde “die dwang 
is my opgelê”, “ek verkondig die evangelie omdat ek móét” en “wee my …” 
(1 Kor. 9:16. NAV) ook in hierdie verband vertolk. Wuthnow en andere 
(1987:203) het reeds aangetoon dat wat hulle 'n “motivation crisis” noem 
“is not so much a lack of subjective personal meaning but an inability or 
unwillingness to participate in the public realm”. Ek het (2005:96) dit 'n 
“drang tot publieke kommunikasie” by predikers genoem.

Dit is hierdie “kwaliteitsprinsipe” wat myns insiens help bepaal of prediking 
goed is. Van der Geest (1981:39ev.) het dit reeds in sy uitgebreide empiriese 
navorsing kon bevind dat: “’hoorders’ hierdie toegang tot hulle diepste 
menswees (eksistensiële geboorte) ervaar en toelaat wanneer predikers 
persoonlik oorkom” (Nel 2018:41). In sy eie woorde: “The more personal 
preachers present themselves, the stronger is the experience of personal 
security among the listeners … Being personal has an individual and social 
side: sincerity and concern for others” (Van der Geest 1981:39; vgl. ook 
Nel 2018:41). Die individuele kant behels wat ek hierbo integriteit noem, 
roepings integriteit sou jy dit ook kon noem.

My waarneming oor die afgelope aantal jare sedert ek vir die eerste keer in 
2005 daaroor geskryf het, is dat hierdie kwaliteit veral deur entoesiasme 



410 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

oor Jesus Christus, die oriënteringspunt van die kerk, oorkom. Die vraag 
van integriteit is ten diepste 'n verhoudingsvraag. Chartier (1981:79) het 
daarna as die relasionele dimensie van kommunikasie verwys. Op hierdie 
vlak lê ook die verskil tussen 'n lesing en prediking. En daar is geen 
manier om op die lang termyn 'n gemeente met 'n gebrek aan integriteit 
en 'n diep gewortelde persoonlike verhouding met God drie-enig te bluf 
nie. Persoonlikheid kommunikeer of anders gestel: dan kommunikeer 
persoonlikheid binne en as prediking.

Cornelius-Bundschuh (2011:48) koppel sy eerste van sewe tesisse oor 
wanneer prediking goed is selfs aan die inkarnasie. Na my beskeie teologiese 
insig is juis dit in die integriteit van die prediker ter sprake. Ek (2014:3 
van 9) het die argument elders meer in diepte uitgewerk. Carl III (2009:40) 
koppel dit aan die verhouding van vertroue van die kant van die gemeente 
(die hoorders). In verband met integriteit skryf Michael Lindvall (2009:87): 
“If you as a pastor cannot come to love the congregation you serve, if you 
do not love the culture and community in which your congregation is set, 
you have to leave. And do not wait too long. Ministers cannot effectively 
serve people whom they do not love. And if a pastor is ill at ease or at 
odds with the culture of the larger community, the congregation will soon 
come to recognize it and view their minister as the outsider that he or she 
understands himself or herself to be.” Lindvall (2009:88) verbind dit dan 
ook met die inkarnasie – die uniekheid en spesifiekheid daarvan, soveel so 
dat bediening ook “incarnationally specific” is. “The incarnational point 
here is that each person, each congregation, each context is loved by God in 
and for its particular uniqueness. Likewise, a pastor is called to see his or 
her people with the same ‘lover’s eye’ to love them for what they are in and 
for their peculiarities” (vgl. Nel 2014:4 van 9; Lindvall 2009:89).

Wanneer is prediking dan goed? Wanneer die prediker as geroepene met 
integriteit kommunikeer oor Een vir wie die prediker liefhet en wat sy of 
hy van Hom bely! En wanneer hulle met integriteit kommunikeer dat die 
gemeente in die rykste betekenis van die konsep “geliefdes” is (vgl. die brief 
aan die Filippense).



411Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

3.	 Kwaliteit en die verband didache en kerugma
In sy tweede tese van wanneer prediking goed is, verwys Cornelius-
Bundschuh (2011:49) na die tendens om in die verbetering van die kerk 
alles te wil meet. Weer eens met erkenning dat daar in die prediking so 
baie onmeetbare dimensies is, is dit tog ook “maakbaar”. Hy verwys na ‘n 
opmerking van Bohren (1980:7): Dit gaan nie daarom “das die Machbare 
und das Wunderbare … auseinanderzureißen … Unter dem Gesichtspunkt 
der Pneumatologie ist alles Machbare auch wunderbar”. Binne hierdie 
benadering help die vraag na kwaliteit. En “in dieser begrenzten Reichweite, 
in diesem entlastenden Realismus und dieser Nüchternheit liegt die Chance 
des Qualitätsbegriffes für die Homiletik” (Cornelius-Bundschuh 2011:49). 
Volgens hom help dit ons met ten minste 'n deel antwoord op die vraag 
wanneer prediking goed is – want dit benoem “was über eine gute predigt 
zu lehren und zu lernen ist” (2011:49).

Die karakter van die didache omvat myns insiens hierdie dimensie in ons 
soeke na kwaliteitprinsipes. Agter die Bybelse verstaan van die didache 
lê ons verstaan van dissipelskap. Agter hierdie konsep en metafoor lê 
weer die verstaan van dissipelskap as “vakleerlingskap” (vgl. Nel 2009: 
2 of 11 en my verwysings na Rengstorff (1967:446–447) en Louw en 
Nida (1988:328,381,470–471) vir die begronding hiervan in die Griekse 
taalgebruik). In hierdie sin mag ons stel dat predikers wat leerlinge bly, goed 
(beter) aan die kerugma deelneem. Dit is dissipels wat preek. Van Aarde 
(2006:103–122) het oortuigend aangetoon dat ons “afhanklikheid” van God 
vir ons verstaan van onsself as dissipels deurslaggewend is. In die verstaan 
van dissipelskap soos dit uitspeel in ons “lehren und lernen” (Cornelius-
Bundschuh 2011:49) is ‘n bewussyn van ons gebrokenheid (“vulnerability”) 
krities. Dit is mense wat van Jesus Christus leer om die lewe (wat dikwels 
so moeilik is) te leef, wat deel neem aan die boodskap (kerugma) van die 
Een van wie hulle leer hoe om mens te wees. Stoppels (2013) se verstaan 
van die gemeente as “oefenruimte” en as “gemeenskap van leerlinge” help 
ons as predikers leer waar ons inpas in hierdie gimnasium van die lewe. 
Kerugma is nie soseer “voorsê” hoe om te oefen nie, maar saam soek na die 
kerugmatiese waardes op die pad van fiksheid vir die lewe van ŉ lewenslange 
leerling (vgl. ook Firet (1986:50–68) vir sy detail beskrywing van hierdie weg 
van leerling wees in die Ou Testament). Firet (1986:212ev.) beklemtoon die 
essensie van “unhindered receptivity” (“zuiwere receptiviteit” (1977:274)) 



412 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

in hierdie persoonlikheidsontwikkeling. In die navorsing wat ek in 2014 
laat verskyn het, het ek met verwysing na onder andere Long (2009:93–110) 
en Palmer (2009:121–126) dit so formuleer: 

One more important moment in this perspective on preaching and 
the preacher is the attitude of a disciple, a lifelong learner. This is 
true for every believer but also for preachers. This journey includes 
what we have discussed above. Lifelong learning is a journey of 
studying and listening to the biblical text; it is listening to the 
congregation and the context; it is also listening to other partners in 
this journey: those who lived before us and those who try to make 
sense of our world, sharing the same timespan (Nel 2014:5 van 9).

Wanneer is prediking goed? Waarskynlik wanneer dit vir hoorders 
duidelik waarneembaar is dat 'n medereisiger in die preekstoel is. Wie van 
sy eie lang pad bewus is, gaan gewoonlik meer begeleidend en pastoraal 
met die kerugma om. Hierdie medereisiger, met gepaardgaande integriteit, 
deel verantwoordelik wanneer en soos gepas haar en sy eie deelname aan 
hierdie reis. Hoe sensitief ook al, geen prediker kan die uitdaging van “self-
disclosure” ontsnap nie. Ruimte ontbreek om hier in diepte hierop in te 
gaan (vgl. Nel 2018:54–59).

Die didache sluit ook in dat die leerling leer om te onderrig. Dit sluit aan 
by die gewilligheid om prediking te verbeter (goed te maak) deur alles te 
leer wat daar oor dit wat tot die homiletiek hoort, te leer. In 'n gesprek (2018 
10 15, 15:00–16:00) met die bekende Amerikaanse homileet en President 
van Western Seminary, Holland, MI., Prof Tim Brown, deel hy dat sy 
belangrikste voorgeskrewe werk vir studente in die homiletiek is Augustinus 
se boek On Christian Teaching. Volgens Green (1997:vii) in sy inleiding tot 
die boek het Augustinus direk na sy ordening as presbyter tyd afgevra om 
hom te wy aan die intensiewe bestudering van die Bybel. “He saw with 
ever-increasing clarity the need to immerse himself in the “profundity” 
and “riches” of scripture”. Green (1997:viii) vervolg dat Augustinus skryf 
vir “those with the will and the wit to learn” (1997: Preface, 1). Hoewel 
Cornelius-Bundschuh (2011:39–52) nie na hierdie bron verwys nie, is 
daar talle raakpunte van wat hy skryf met dit wat Augustinus (vgl. 1997: 
102 (Book 4,8)) as doel van sy boek stel. Hy bedoel opleiding oor 'n breë 
spektrum, maar veral “those whom we desire to be educated for the good of 



413Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

the church”. Cornelius-Bundschuh (2011:40–42) skryf byvoorbeeld “eine 
gute Predigt is eine Frage der Ausbildung” en in ŉ volgende paragraaf deel 
hy breedvoerig oor kwaliteitversekering en “Predigtvorbereitungsliteratur 
und Kriterienkataloge” (2011:42–43). Lewenslange leerlinge help self hulle 
prediking verbeter (goed maak).

4.	 Kwaliteit en die plek van die prediking binne die geheel en 
totale bediening van en binne die gemeente

In die ontwikkeling van missionale gemeentes speel prediking 'n groot rol. 
Maar Carl (2009:40) is waarskynlik korrek wanneer hy opmerk: “it will take 
more than the pulpit to create a new congregational culture”. Prediking is 
goed wanneer beide die relatiwiteit en relevansie daarvan ernstig geneem 
word. Marais (2018:1–7) het duidelik, na goeie empiriese navorsing, onder 
meer as 130 pastors, aangetoon dat die integrering en koördinering van 
alle bedieninge (prediking ingesluit) krities is vir die ontwikkeling van 
missionale gemeentes. My oortuiging is dat prediking goed is wanneer 
prediking hiermee rekening hou. In my monitering van meer as 15 
stabiele en groeiende gemeentes in die VSA was dit vir my duidelik: die 
kanselbediening hou met die totale bediening rekening. Terwyl die senior 
pastor byna alleen preek, is sy of hy bewus van die totale prentjie. Dit is 
'n gawe van die persoon, maar getuig ook tegelyk van die diepgang in die 
preekbeplanning, preekinrigting en preekoordrag. Dit hou direk verband 
met die prediker as visiedraer (vgl. Nel 2014:7 van 9). Easum (2010:1–13) is 
korrek wanneer hy aanneem dat prediking wat wil verander, beteken dat 
“you have a clear vision of where God wants your church to go”. 

Predikers deel in prediking wat hulle “confess and see” – Craddock 
(2009:51–56) verwys daarna as 'n “signature sermon” (vgl. Peterson 
2009:130 vir sy voorbeeld van hoe die brief aan die Efesiërs kan help “om 
te sien”). Myns insiens hou hierdie dimensie van visie ten diepste verband 
met integriteit (vgl. Nel 2014:7 van 9). My empiriese waarneming van die 
predikers in bogenoemde stabiele en groeiende gemeentes is dat hulle 
hierdie groter prentjie sien. Juis hulle bewussyn van die groter prentjie 
van transformasie (wat nie slegs deur prediking bereik kan word nie) 
beklemtoon die relevansie van die kritiese aandeel van prediking aan die 
transformasie van die gemeente tot wording wie hulle reeds in Christus is. 



414 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

A clear vision of this local church becoming in this community what 
God plans for them also helps us believe in the transformational 
power of preaching…It is also to firmly believe in preaching as a 
“unique opportunity for communication” as John Stott confesses: “I 
still believe that preaching is the key to the renewal of the church. I 
am an impenitent believer in the power of preaching … when a man 
[or woman] stands before the people of God with the Word of God 
in his hand and the Spirit of God in his heart, you have a unique 
opportunity for communication (in Hybels 1996:76; vgl. ook Nel 
2014:7van 9; Easum 2010:13; Stott 1996:168–192). 

5.	 Kwaliteit en prediking as kreatiewe bediening van die Bybel 
se teks in konteks
Words are timeless. you should utter them or write them with a 
knowledge of their timelessness (Gibran 1970:16).

Johan Cilliers het op baie maniere en plekke hieroor gepubliseer. Ek verwys 
hier maar net na 'n paar van sy bydraes (2002 a, b & c; 2004; 2008 a & b; 
2009 a & b). Met sy kreatiewe persoonlikheid kon hy dit met onderskeiding 
doen. Hy (2002 (b):38) bied 'n “definisie” van prediking aan: “Prediking 
vind plaas wanneer die stem van God deur die stem van die teks in die stem 
van die tyd (gemeentekonteks) deur die (unieke) stem van die prediker 
gehoor word. Wanneer hierdie vier stemme een-stemmig word, is die 
prediking inderdaad viva vox evangelii” (kursief syne). In die “abstract” 
tot sy (2002(a):143) artikel stel hy dit so: “The paper takes a brief look at 
certain homiletical trends in this regard, and puts forth three contours of 
contextualisation: (a) the continual translation of the language of Scripture, 
(b) the contemporary adaptation of the form of preaching, and (c) the 
nurturing of a congregational-hermeneutical culture.” Predikers lees twee 
tekste met eweveel erns – al is albei nie ewe normatief binne ons verstaan 
van die gesag van die Bybelteks nie.

Ek sluit graag in my kort refleksie op hierdie dimensie van kwaliteit in 
die prediking weer eens in my eie nadenke aan by Firet en my refleksie 
op hom in Ek is die verskil (2018:77–89). Volgens Firet (1986:212–225) vra 
kreatiwiteit die ontwikkeling van openheid (“unhindered receptivity”) 
en onderskeidingsvermoë (“pure discernment”). Binne Firet (1986:225) 



415Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

se verstaan van selfstandige geestelike funksionering as 'n relasionele 
werklikheid noem hy dan kreatiwiteit “a third dimension in relating”. Hy 
haal navorsing aan (Sanford 1966:204) wat reeds aangetoon het dat wat 
meer kreatiewe mense van minder kreatiewe mense onderskei die volgende 
is: “their greater flexibility of thinking, breadth of perspective, openness 
to experience, freedom of impulse, breadth of interest, autonomy, and 
integrity.” Firet self (1986:230) skryf dan paar bladsye later, nadat hy met 
eerbied oor God as Skepper geskryf het, dat “all agogic intervention aims 
at the activation of humans as “creators on the eighth day”, “people who are 
underway and find a home in a traversable and inhabitable world” (kursief 
syne).

Predikers wat met sodanige openheid met beide tekste omgaan, groei 
ook in respek vir die O(o)uteurs van beide tekste: God en mens. Om die 
gemeente hierin ernstig te neem is gewoon wys. Hulle is per definisie ook 
mense wat albei tekste lees en probeer sin maak. Cilliers (2002(a):143) 
vertaal sy Afrikaanse titel van die artikel (“Die geheim van die prediking: 
In-stemming met die gemeente”) met “The secret of preaching: Tuning in 
to the congregation.” Een van sy PhD studente, Heo (2014) skryf by hom 
oor die publikasies van McClure (1995) wat juis hieroor werk. McClure 
motiveer die rol van die gemeente op meer as een manier, maar veral met 
die uitwerk van die konsep “collabarative preaching” (1995:48–58;vgl. ook 
Cilliers 2002(a):147–148; vgl. ook Von Allmen 1962). Kreatiewe predikers 
sal wys wees om die ander lesers van die twee tekste gereeld te raadpleeg 
en in te trek in die gesprek oor beide tekste. Niemand is ooit meer en weer 
die eerste leser van hierdie twee tekste nie. Cornelius-Bundshuh (2011:50) 
beskryf dit so: “Eine gute Predigt braucht nicht nur eine gute erste und 
zweite homiletische Ausbildung und eine regelmäßige Fortbildung, sie 
braucht die Einübung einer kollegialen Kultur der Predigtvorbereitung 
und -kritik.” Hy vervolg dan (sonder bron verwysing vir sy aanhaling van 
Luther se Votum): “Dass eine christliche Versammlung oder Gemeinde 
Recht und Macht habe alle Lehre zu beurteilen und Leher zu berufen, 
ein- und abzusetzen.” (sover die Votum van Luther) Cornelius-Bundschuh 
vervolg dan: “Est is gut, wenn Gemeinden und ihre Leitungsgremien 
über Predigten sprechen und eine entsprechende Vorbereitungs- und 
Feedbackkultur pflegen. Nach evangelischem Verständnis sind nicht 
nur die Amtsgeschwister als “informed peers” zur wechselseitigen Kritik 



416 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

befähigt, sondern jede evangelische Christin, ja jeder Hörer”. Cornelius-
Bundshuh (2011:50–51) se sesde antwoord op wanneer prediking goed is, 
sluit ook hierby aan: vir die verstaan van albei tekste moet die baie lesers 
voor ons geraadpleeg word. In sy beskouing sou dit dan selfs geoorloof 
wees om te “kopieer” wat ander met hierdie tekste gedoen het.

Ons is ook nie die eerstes wat worstel om die verstaan van veral die tweede 
teks nie. Reeds in 1967 laat verskyn die bekende homileet en veral unieke 
radio prediker, Okke Jager, sy boek oor Eigentijdse Verkondiging met as 
subtitel “beschouwingen over de vertolking van het Evangelie in het 
taaleigen van de moderne mens”. Noemenswaardig in hierdie verstaan van 
ons tweede teks is Heitink (2012) se briljante bydrae onder die titel Golfslag 
van de tijd – die beste teologiese boek in Nederland in 2012. In aansluiting 
by Taylor (1989 & 2007) maak hy wêrelde oop oor die tweede teks waarvan 
ons deel is en die wêreld waarvandaan baie predikers in die Afrikaans 
sprekende gemeenskap kom. Ander soortgelyke goeie pogings om die teks 
van die leser en die lees van die Bybelse teks bymekaar te bring is die Nuwe 
Testamentikus Blount (2005) se boek oor “reading Revelation through 
African American Culture” (en so ook die “opstellen over godsdienst en 
kerk” van die bekende godsdiens-sosioloog Gerard Dekker (1995). My 
oortuiging is dat hierdie kreatiewe en selfs dialektiese worsteling verbeter 
wanneer die prediker in 'n persoonlike verhouding met die O(o)teurs van 
albei tekste leef. Binne die missionale nadenke oor die Bybelse teks as 
toerusting en bemagtiging van die gemeente vir hulle lewe in en as deel 
van die tweede teks, speel die verstaan van die gekome en komende Ryk 
van God 'n deurslaggewende rol. Guder (2015: 90–141) het meermale op 
wat “missional hermeneutics” genoem word, teruggekom. Wie dit ernstig 
neem, neem ook die hele erediens en liturgie waaraan hierdie tweede 
teks deelneem ernstig. Burger (2009:15–30) beklemtoon dit toe reeds met 
sy bydrae onder die titel: “ontdek die belang van die Erediens.” Smith 
(2009) help ons ook hiermee met sy boek Desiring the Kingdom. Worship, 
Worldview, and Cultural Formation (vgl. ook Wolterstorff 2015). 

Myns insiens hou hierdie kwaliteitskriterium direk verband met wat ek 
(2014:6 van 9) “seeking for meaning” genoem het. Sproul (1996:180) skryf 
toe reeds “we’re living in the most anti-intellectual period in the history 
of the church” In dieselfde jaar skryf Barna (1996:20): Dit is 'n tyd waar 
“most Christians couldn’t tell you even the basics of their faith”. Die ruimte 



417Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

ontbreek om in te gaan op wat Gibbs (Gibbs 2009:14) en Kinneman en Lyons 
(2007:33) van die tweede teks, ons samelewing, en veral die generasie Y en 
X skryf. Genoeg om op te merk dat daar 'n gees van bespreking van alles, 
debat en bevraagtekening is. In die woorde van Gibbs (2009:14): “They 
think of conversation as “persuasion” sessions, in which the Christian 
downloads as many arguments as possible”. Carroll (2011:93) merk tereg 
op: “Clergy are interpreters of meaning. Congregations experience crises 
of meaning on small and large scale. It is considerably more than a verbal 
cognitive enterprise.” (vgl. ook Selby’s 2012:41–65 se konsep van “meaning 
making”).

In hierdie spanningsveld leef, berei predikers voor en preek elke prediker. 
Om dit te ignoreer of probeer ontsnap, lei dikwels tot kulturele kontekstuele 
kommentaar op werklikhede eerder as om kreatief twee tekste met mekaar 
te laat praat – tot die punt van die versmelting van twee verstaanshorisonne. 
Pieterse se doktorale navorsing help die prediker in die verstaan van hierdie 
hermeneutiese prinsipes (vgl. Pieterse 1979:34–81 (64); vgl. ook 1991) en 
meewerking aan die prediking as kreatiewe woord- en taalgebeure. 

6.	 Samevattend
Kwaliteitsbeheer in die prediking is moeilik en sensitief. Hierdie 
Woordgebeure is tegelyk nie maakbaar nie en tog ook maakbaar. Binne die 
gereformeerde pneumatologiese verstaan is ook die maakbare, Wonderbaar 
(Bohren 1980:7; vgl. ook sy herhaalde verwysing na “Theonome 
Reziprozität” 1974:65,76 en baie meer; vgl. ook Van Ruler 1969:181; 
1973:12, 28–29, 36–37 wat hierdie uitdrukking gemunt het; vgl. look Nel 
2015:69.). Dit is afhanklike en huiwerige deelname aan “Namenrede”. 
Bohren (1974:90) beskryf dit soos volg: “Predigt ist Namenrede. Sie ergeht 
und besteht im Namen des Vater, des Sohnes und des Heiligen Geistes...
Der Name legitimiert und bevollmächtigt die Predigt, weil einerseits die 
Herkunft des Geistes und seiner Sprache bezeichnet und andrerseits die 
Zukunft und Antwort des genannten herbeiführt.” 

Prediking is goed (word beter) wanneer bogenoemde en so baie ander 
kwaliteitsbeginsels ernstig geneem word. Predikers werk voortdurend aan 
hulleself en aan die verbetering in hierdie worsteling om Bybelse teks en 
die empiriese teks te laat ontmoet op so 'n wyse dat dit gebeur wat Cilliers 



418 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

as prediking definieer: “Prediking vind plaas wanneer die stem van God 
deur die stem van die teks in die stem van die tyd (gemeentekonteks) deur 
die (unieke) stem van die prediker gehoor word” (Cilliers (2002 (a):38). 

Bibliografie

Augustine, St. 1997. On Christian Teaching. Translated with an 
Introduction and Notes by Green, R.P.H. Oxford: Oxford University 
Press. 

Barna, G. 1996. “Boomers, busters, and preaching”, in M. Duduit (ed.), 
Communicate

with power. Insights from America’s top communicators. 13–24. Grand 
Rapids: Baker.

Blount, B.K. 2005. Can I get a Witness? Reading Revelation through 
African American Culture.Louisville: Westminster John Knox.

Bohren, R. 1974. Predigtlehre. München: Kaiser.

Bohren, R. 1980 (4th Auflage) Predigtlehre. München: Kaiser.

Bronk, K-U. 2008. Vergegenwärtigung und Verstrickung – oder: Was eine 
Predigt spannend macht, PTh, 97 (2008):267–275.

Brooks, P. 1964. On preaching. New York: Seabury.

Brooks, P. 1969. Lectures on preaching. Grand Rapids: Baker.

Burger, C. 2009. Ontdek die belang van die Erediens. In Wepener,C. 
& Van der Merwe, J. (Reds.) 2009. Ontdekkings in die Erediens. 
Wellington: Lux Verbi.BM. 15–30.

Carl III, W.J. 2009. Best advice. Wisdom on ministry from 30 leading 
pastors and preachers. Westminster John Knox, Louisville.

Carroll, J.W. 2011. As one with authority, 2nd edn. Eugene: Cascade.

Chartier, M.R. 1981. Preaching as communication. An interpersonal 
perspective. Nashville: Abingdon.

Cilliers, J. H. 1996. Die uitwissing van God op die kansel: Ontstellende 
bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking. Kaapstad: Lux Verbi.



419Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

Cilliers, J. H. 1998. Die Uitwysing Van God Op Die Kansel : Inspirerende 
Perspektiewe Op Die Prediking – Om God Te Sien En Ander Te Laat 
Sien. Wellington: Lux Verbi.

Cilliers, J. H. 2002(a). “Die geheim van die prediking: In-stemming met 
die gemeente”, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies, 58(1):143–
156.

Cilliers, J.H. 2002 (b). Die geheim van die prediking: een-stemmigheid 
op die kansel. Dutch Reformed Theological Journal; NGTT, 43(1,2): 
32–38.

Cilliers, J.H. 2002(c). Die geheim van die prediking: om te luister na die 
stem van die teks. Verbum et Ecclesiae, 23(1):67–79

Cilliers, J.H. 2004. Prediking as ver-beelding: moontlikhede vir eietydse 
verkondiging. Tydskrif vir Geesteswetenskappe 44 (4): 346–357.

Cilliers, J.H. 2008 (a). Skrifbeskouing en Skrifhantering: perspektiewe 
op ‘n hermeneutiek van verwagting. Verbum et Ecclesia, Volume 
29(1):62–76.

Cilliers, J.H. 2008 (b). “Skrifgetrouheid” in die erediens? 
Kantaantekeninge by ‘n kernbelydenis. In die Skriflig, 42(3):431–448.

Cilliers, J.H. 2009 (a). The Beauty of Imagined Meaning: Profiling 
Practical-Theological Aesthetics. Praktiese Teologie in Suid-Afrika, 
24(1):32–47.

Cilliers, J.H. 2009 (b). Skrifbeskouing en oorredings-retoriek: 
perspektiewe op

performatiewe prediking. Acta Theologia, Junie 2009, 29(1):1–16.

Cilliers, J. H. 2016. A Space for Grace. Towards an Aesthetics of 
Preaching. Stellenbosch: SUN MeDIA.

Cilliers, J.H., 2017, “Between dwellings and doors: Spatial perspectives on 
preaching”, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies, 73(2), a3858. 
https://doi.org/ 10.4102/hts.v73i2.3858



420 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

Cornelius-Bundshuh, J. 2011. Wann is eine Predigt gut? Überlegungen 
zur Qualität von Verkündigung. In Praktische Theologie. Zeitschrift 
für Praxis in Kirche, Gesellschaft und Kultur, 2011(46),39–52.

Craddock, F.B. 2009. “The signature sermon”, in W.J. Carl III (ed.), Best 
advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers. 
Westminster John Knox, Louisville. pp. 51–56.

Dekker, G. 1995. Als het getij verloopt … opstellen over godsdienst en kerk. 
Baarn: Ten Have.

De Klerk, B.J. & J.van Rensburg, F. 2005. Making a Sermon. A Guide for 
Reformed Exegesis and Preaching. Potchefstroom: Potchefstroom 
Theological Publications.

Easum, B. 2010. Preaching for church transformation. Abingdon, 
Nashville.

Firet, J. 1977. Het agogisch moment in het pastoraal optreden. Kampen: 
Kok.

Firet, J., 1986. Dynamics in pastoring, transl. J. Vriend. Grand Rapids: 
Eerdmans.

Gibbs, E. 2009. Churchmorph. How megatrends are reshaping Christian 
communities. Grand Rapids: Baker.

Gibran, Kahlil. 1970 (herdruk). Sand and Foam. London: Heinemann. 

Gräb, W. 2013. Predigtlehre. Über religiöse Rede.Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht.

Guder, D.L. 2015. Called to Witness: Doing Missional Theology. (The 
Gospel and our Culture Series). Grand Rapids: Eerdmans

Heitink, G. 2012 (3de druk). Golfslag van de tijd. Europa’s niet te stillen 
verlangen naar God. Kampen: Kok.

Heo, C. 2014. Preaching with the congregation. Appropriating John 
McClure’s Homiletical theory for a Korean Context. Unpublished PhD 
Thesis, University of Stellenbosch.

Hulst, M.S. 2016. A Little Handbook for Preachers. Ten practical ways to a 
better sermon by Sunday. Downers Grove: IVP.



421Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

Hybels, B. 1996. “Preaching to seekers”, in M. Duduit (ed.), Communicate 
with power.

Insights from America’s top communicators, Grand Rapids: Baker Books. 
71–82.

Jager, O. 1967. Eigentijdse Verkondiging. Beschouwingen over de vertolking 
van het Evangelie in het taaleigen van de moderne mens. Kampen: 
Kok.

Kinnaman, D. & Lyons, G. 2007. UnChristian: What a new generation 
really thinks about Christianity … and why it matters. Grand Rapids: 
Baker.

Lindvall, M.L. 2009. “In local pastoris”, in W.J. Carl III (ed.), Best advice. 
Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers. Louisville: 
Westminster John Knox. 87–92,

Lloyd-Jones, M. 1971. Preaching and Preachers. London: Hodder & 
Stoughton.

Long, T.G., 2009. “Keeping your eye on the ball”, in W.J. Carl III (ed.), 
Best advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and 
preachers. Louisville: Westminster John Knox. 93–100.

Louw, J.P. & Nida, E.A. (eds.), 1988, Greek-English lexicon of the New 
Testament: Based on semantic domains, United Bible Societies, New 
York.

Marais, N. 2018. “Integrering en koördinering van bedienings in 
identiteitsontdekking en -ontwikkeling”, Verbum et Ecclesia, 39(1), 
a1869. https://doi.org/10.4102/ ve.v39i1.1869

McClure, J. 1995. The roundtable pulpit. Where leadership and preaching 
meet. Abingdon: Nashville.

Nel, M. 2004. Publieke pastorale leiers 1: Roeping, Werwing, Keuring, 
Opleiding, Ordening. Verbum et Ecclesia, 25(2):584–618.

Nel, M. 2005. Publieke pastorale leiers 2: Roeping, Werwing, Keuring, 
Opleiding, Ordening. Verbum et Ecclesia, 26(2):459–506.

Nel, M. 2005. Ek is die verskil. Die invloed van persoonlikheid op prediking.



422 Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

Nel, M. 2009. “Inviting and initiating youth into a life of discipleship”, 
Verbum et Ecclesia, 30(2), Art. #344, 11 pages. DOI: 10.4102/ 
ve.v30i2.344.

Nel, M. 2014, “Perspectives on preaching (in building up missional 
churches)”, Verbum et Ecclesia 35(2), Art. #867, 9 pages. http://dx.doi. 
org/10.4102/ve.v35i2.867

Nel, M. & Scholtz, E. 2015, “Calling, is there anything special about it?”, 
HTS Teologiese Studies/ Theological Studies 72(4), a3183. http://
dx.doi. org/10.4102/hts.v72i4.3183

Nel, M. 2015. Identity Driven Churches. Who are we and where are we 
going? Wellington: BibleCor. With special contributions by Ian Nell, 
Kobus Schoeman and Roger Tucker.

Nel, M. 2018 (2de druk). Ek is die verskil. Die invloed van persooonlikheid 
op prediking. Wellington: CLF-Uitgewers.

Palmer, E. 2009. “To keep my head clear”, in W.J. Carl III (ed.), Best 
advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers. pp. 
Louisville: Westminster John Knox. 121–126.

Pieterse, H.J.C. 1979. Skrifverstaan en Prediking. Die verhouding van 
Woordgebeure en verstaansgebeure by Gerhard Ebeling as antwoord op 
die nood van die prediking. Pretoria: NGKB.

Pieterse, H.J.C. 1991. Gemeente en Prediking. Pretoria: NGKB.

Rengstorf, K.H. 1967. “Mantanou”, in G. Kittel, Theological Dictionary 
on the New Testament, vol. 4, transl. G.W. Bromiley. Grand Rapids: 
Eerdmans. 390–461.

Sanford, N. 1966. Self and Society: social change and individual 
development. New York: Atherton.

Selby, S.F. 2012. “Religious Leaders as facilitators of meaning making”, 
Journal of

Religious Leadership, 11(1):41–65.

Smith, J.K.A. 2009. Desiring the Kingdom. Worship, Worldview, and 
Cultural Formation. Grand Rapids: Baker.



423Nel  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405–424

Sproul, R.C. 1996. “Theology and preaching today”, in M. Duduit (ed.), 
Communicate with power. Insights from America’s top communicators. 
Grand Rapids: Baker. 177–185.

Stott, J.W.R. 1996, “Creating the bridge”, in M. Duduit (ed.), Communicate 
with power.

Insights from America’s top communicators. Grand Rapids: Baker Books. 
186–192.

Taylor, C. 1989. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. 
Boston: Harvard University. 

Taylor, C. 2007. A Secular Age. Boston: Harvard University.

Van Aarde, A.G. 2006, “Hoe om in te kom en hoe om binne te bly – die 
‘groot sendingopdrag’ aan die kerk vandag volgens Matteus 28:16–
20”, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 62(1):103–122. http://
dx.doi.org/10.4102/hts. v62i1.345

Van der Geest, H. 1981. Presence in the pulpit. The impact of personality 
in Preaching. Atlanta: John Knox. Vertaal deur: Stott, D.W. uit 
oorspronklike Duits: Van der Geest, H. 1978. Du hast mich 
angesprochen. Zürich: Theologischer Verlag.

Van Ruler, A.A. 1969. Theologisch Werk Deel I. Nijkerk: Callenbach.

Van Ruler, A.A. 1973. Theologisch Werk Deel VI. Nijkerk: Callenbach.

Von Allmen, J-J. 1962. Preaching and Congregation. Richmond, VI: John 
Knox. (Vertaal deur Nicholas, B.L.)

Wepener,C. & Van der Merwe, J. (Reds.) 2009. Ontdekkings in die 
Erediens. Wellington: Lux Verbi.BM.

Wolterstorff, N. 2015. The God we Worship. An exploration of Liturgical 
Theology. Grand Rapids: Eerdmans.

Wuthnow, R., Hunter, J.D., Bergesen, A., Kurzweil, E. 1987 (4th print). 
Cultural analysis. New York & London: Routledge & Kegan Paul.




