Stellenbosch Theological Journal Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-

424 DOL: http://dx.doi.org/10.17570/stj.Supp.2019.v5n2.a21
Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459

Supp. 2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

Wanneer is prediking goed?

Nel, Malan
Universiteit van Pretoria. Pretoria, Suid-Afrika
malan.nel@up.ac.za

Abstract
When is preaching good?

The question concerned in this article is of great importance for every preacher.
Not only do preachers often find their professional identity in the “success” of their
preaching, but the question is critical for the congregation as such. As a vital part of
the liturgy, preaching construes the worship life of a faith community. In a Festschrift
for Manfred Josuttis (2011) Cornelius-Bundschuh also wrestled with this question. In
this article I will think with Bundschuh and a few other theologians about what one
may call the question of the quality of preaching as proclamation of the gospel. Within
my frame of reference this article will focus on a) the impact of personality within this
ministry of preaching, b) die interwovenness of the didache and the kerugma, c) the
place of preaching within the whole and total ministry of and within the congregation,
and d) preaching as creative ministry of the text of the Bible in context.

Trefwoorde

Persoonlikheid; didache; kerugma; kwaliteit en prediking

1. Inleidend

Selfs om gevra te word om aan hierdie feesbundel vir Johan Cilliers mee te
werk, is vir my 'n besondere voorreg en eer. Ons ken mekaar as kollegas oor
baie jare. Oor hierdie jare heen het my waardering vir hom gegroei. By alle
waardering en respek vir sy persoon en werk deel ons ook 'n diepgewortelde
liefde en bewondering vir die Karoo - 'n plek waaroor hy so diepsinnig kan
nadink en skryf (vgl. Cilliers 2016:1-6). Ek onthou nog een van ons eerste
gesprekke toe hy op pad was na een van ons jaarlikse vergaderings van die
Werkgemeenskap vir Praktiese Teologie in Suid-Afrika en by ons aan huis
oorgeslaap het. Ons kon lank praat en saamstem oor die “gebrek aan die
Evangelie” in kansels — dit wat pas daarna in sy boeke Die uitwissing van
God op die kansel: Ontstellende bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking



406 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

(1996) en Die Uitwysing Van God Op Die Kansel: Inspirerende Perspektiewe
Op Die Prediking - Om God Te Sien En Ander Te Laat Sien (1998) gestalte
gevind het. Hierna het sy publikasies oor die prediking en liturgiek net
vermeerder en n beduidende bydrae tot die vak gemaak. Hierdie artikel
is 'n beskeie poging om mee te dink oor dit wat hom kreatief naby aan die
hart l&.

In my beperkte bydrae tot die terrein van die homiletiek was die klem
tot hier meer op die invloed van persoonlikheid op die prediking (2005,
2018). Ek is oortuig dat die hoorder weet wie preek (Nel 2018). Juis dit gee
aanleiding tot die navorsingsvraag in hierdie artikel: wanneer is prediking
dan goed? En wie bepaal wat “goed” is? Die artikel is n poging om saam
met ander na te dink ook “kwaliteitskriteria” vir die prediking. In die
proses van die ontwikkeling van hierdie argument, sluit ek sterk aan by
Cornelius-Bundschuh wat in sy bydrae tot die Festschrift van Manfred
Josittus (2011) ook die vraag vra: “Wann is eine Predigt gut?

In die nadenke oor hierdie kernvraag gaan in hierdie artikel gefokus word
op

die impak van persoonlikheid op die kwaliteit van prediking

die interverweefdheid van die didache en die kerugma

die plek van die prediking binne die geheel en totale bediening van en
binne die gemeente, en

prediking as kreatiewe bediening van die Bybel se teks in konteks.

2. Kwaliteit en persoonlikheid

Vanweé beperkte ruimte gaan ek nie weer die belangrike invloed van
persoonlikheid op prediking hier beredeneer nie. Ek het dit elders (Nel
2018) en met erkenning aan en verwerking van Brooks( 1964, 1969) en
Van der Geest (1981) se teorieé gedoen. Steeds is ek oortuig dat Brooks
'n kern waarheid raak formuleer as hy sé dat prediking is: “truth through
personality” (Brooks 1964:5,8). Vir Brooks (1964:5) 1é die verskil tussen goeie
en swak prediking op hierdie vlak: waarheid alleen mis persoonlikheid en
persoonlikheid alleen mis waarheid. In sy eie woorde: “It is in the different
proportions in which the two are mingled that the difference between two
great classes of sermons and preaching lies.”



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 407

In die navorsing van Cornelius-Bundschuh word hierdie konsep nie per se
beredeneer nie. Cornelius-Bundschuh (2011:391F.) beskryf kortliks, maar in
diepte, hoe daar oor eeue heen met die vraag na goeie prediking geworstel
is. Hy verwys na die klem op verskillende fasette van voorbereiding waarop
in die 16de en 17de eeue gekonsentreer is. Hy doen dit onder die opskrif
“ Eine gute Predigt is eine frage der Ausbilding” (2011:40-44). Al hierdie
aspekte is en bly krities belangrik. Niemand sal die vraag na goeie prediking
kan bespreek sonder om telkens weer na die wese van prediking, die
voorbereiding daarvan, teologie en retoriek en nog meer terug te kom nie
(vgl. Cornelius-Bundschuh 2011:40-44; De Klerk & J. Van Rensburg 2005;
Hulst 2016). So onlangs soos 2013 nog het Grib juis ook in hierdie verband
'n groot bydrae gemaak met sy publikasie met die titel Predigtlehra. Uber
religiose Rede. Sy hoofstuk oor “Reden gestalten: Homiletische Rhetorik”
(2013:265-301) is in verband met die saak hier van groot belang. Cornelius-
Bundschuh (2011:48) formuleer uiteindelik “Sieben Antworten angesichts
der gegenwirtigen Debatte um Qualitdt”. Die sewe “antwoorde” wat hy
noem en bespreek, word deur hom soos hieronder saamgevat:

1. “Das wesentliche, das sich im Predigtprozess ereignet, ldsst sich
nicht messen — und doch sollten wir alles, was uns helfen kann die
Predigtsituation gut zu verstehen und zu gestalten, moglichst genau
wahrnehmen und ‘messen’ (2011:48);

2. “In dieser begrenzten Reichweite, in diesem entlastenden Realismus
und dieser Niichternheit liegt die Chance des Qualitatsbegriffes fiir
die Homiletik” (2011:49);

3. “Sie wirkt, aber sie hat ihre Wirkung nicht in der Hand” (2011:49);
4. “Eine gute Predigt lebt vom Loslassen und Aufhéren” (2011:49-50);

5. “Eine gute Predigt braucht nicht nur eine gute erste und zweite
homiletische Ausbildung und eine regelmaflige Fortbildung,
sie braucht die Einiibung einer kollegialen Kultur der
Predigtvorbereitung und -kritik” (2011:50);

6. “Eine gute Predigt darf kopiert sein” (“aus einem Predigtband, auch
aus dem Internet, Postille”) (2011:50-51);



408 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

7. “Wenn sie gut gemacht ist! Wenn sie um die Moglichkeiten und um
die Grenzen ihrer Qualitdt weif und diese im Gottesdienst gestaltet.
Wenn sie im Vertrauen auf die Giite Gottes predigt, die alle Morgen
neu ist” (2011:51-52).

Tereg meld hy dat baie van die sake wat genoem word reeds lank in die
Homiletiek geld en funksioneer. Met verwysing na Bronk (2008:274) erken
ook hy dat watter spraakkundige, dramatiese en retoriese middele ook al
ter tafel is — dit alles moet in verband staan met dit wat wesenlik tot die
prediking is: “der Verkiindiging des Evangeliums. Das ist ein theologische
Qualitdtskriterium” (Cornelius-Bundschuh 2011:48).

Ek is ook diep oortuig dat daar “iets” in prediking is wat nie vasgevang kan
word nie. As prediking die oopmaak van die woorde van God vir mense is,
soos dit in die Bybel na ons toe kom; as dit, om woorde van Cilliers (1998)
te gebruik, is “Om God te sien en ander te laat sien” dan is daar altyd baie
wat nie gemeet en verklaar kan word nie. In die woorde van die eerste van
die sewe teses van Cornelius-Bundschuh (2011:48) “das wesentliche, das
sich im Predigtprozess ereignet, lasst sich nicht messen - und doch sollten
wir alles, was uns helfen kann die Predigtsituation gut zu verstehen und zu
gestalten, moglichts genau wahrnehmen und ‘messen™.

Wat my besig hou is n vermoede dat predikers hierdie diep en goedbedoelde
belydenisse mag gebruik om die “maakbare” te ontsnap. Belydenisse oor
prediking mag nie vir die prediker wegkruipplekke word nie. Cornelius-
Bundschuh is daarom myns insiens korrek om skugter te soek hoe ons
die meetbare kriteria wat in ander subdissiplines van Praktiese Teologie
gebruik word vir die homiletiek toepaslik mag maak. Hy (2011:44ft.)
bespreek dit wat “kwaliteit” in die sosiale, kulturele en kerklike omgewing
beteken en doen dit onder die noemer: “Die Qualitit kirchlichen Handelns.
Interdisziplindre Impulse fiir die Homiletik.”

In hierdie paragraaf is dit my bedoeling om maar een “kwaliteit” van
die prediker as persoon op die tafel te plaas. Een van die grootste en
bekendste predikers van die vorige eeu, Martin Lloyd-Jones was bekend
vir sy uitspraak: “To me the work of preaching is the highest and greatest
and the most glorious calling to which anyone can ever be called” (1971:9).
Wanneer hy oor die prediker handel skryf hy breedvoerig oor hoe belangrik
opleiding is en beklemtoon veral roeping tot hierdie “most glorious calling”



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 409

(1971:100-120). My een kwaliteit vir die persoon van die prediker (wat ek in
hierdie artikel onderstreep) sluit hierby aan. In die teologie van roeping tot
die bediening speel prediking in die gereformeerde tradisie waarskynlik
selfs 'n byna eensydige rol. Ek het in vorige navorsing probeer aantoon dat
dit miskien juis deel van ons probleem met die kwaliteit van prediking
is. Roeping tot prediking (met gepaardgaande begenadigde gee van gawes
daarvoor) en roeping tot voltydse bediening is nie noodwendig dieselfde
nie. Om as prediker geroep en begenadig te wees en om as pastor van n
gemeente geroep te wees, is in beginsel nie identies nie (vgl. vir die groter
gesprek hieroor Nel 2004, 2005; vgl. Ook Nel en Scholtz 2015).

Hierdie roeping en gepaardgaande begaafdheid word in die Nuwe Testament
gekoppel aan wat ons vandag integriteit sou noem — “die manier waarop en
met watter motiewe ek myself in my wéreld gedra” (Nel 2018:94). Dit is deel
van die “is” van die prediker. In die woorde van Lloyd-Jones (1971:106)
dra dit in die Bybel die karakter van nederigheid, onwaardigheid, “ek
kan nie”, selfs “mag ek”? Integriteit is eerlikheid met al die emosies wat
roeping meebring. Mens moet waarskynlik Paulus se woorde “die dwang
is my opgelé”, “ek verkondig die evangelie omdat ek méét” en “wee my ...”
(1 Kor. 9:16. NAV) ook in hierdie verband vertolk. Wuthnow en andere
(1987:203) het reeds aangetoon dat wat hulle 'n “motivation crisis” noem
“is not so much a lack of subjective personal meaning but an inability or
unwillingness to participate in the public realm”. Ek het (2005:96) dit n
“drang tot publieke kommunikasie” by predikers genoem.

Ditis hierdie “kwaliteitsprinsipe” wat myns insiens help bepaal of prediking
goed is. Van der Geest (1981:39ev.) het dit reeds in sy uitgebreide empiriese
navorsing kon bevind dat: “’hoorders’ hierdie toegang tot hulle diepste
menswees (eksistensiéle geboorte) ervaar en toelaat wanneer predikers
persoonlik oorkom” (Nel 2018:41). In sy eie woorde: “The more personal
preachers present themselves, the stronger is the experience of personal
security among the listeners ... Being personal has an individual and social
side: sincerity and concern for others” (Van der Geest 1981:39; vgl. ook
Nel 2018:41). Die individuele kant behels wat ek hierbo integriteit noem,
roepings integriteit sou jy dit ook kon noem.

My waarneming oor die afgelope aantal jare sedert ek vir die eerste keer in
2005 daaroor geskryf het, is dat hierdie kwaliteit veral deur entoesiasme



410 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

oor Jesus Christus, die oriénteringspunt van die kerk, oorkom. Die vraag
van integriteit is ten diepste n verhoudingsvraag. Chartier (1981:79) het
daarna as die relasionele dimensie van kommunikasie verwys. Op hierdie
vlak 1& ook die verskil tussen 'n lesing en prediking. En daar is geen
manier om op die lang termyn 'n gemeente met 'n gebrek aan integriteit
en n diep gewortelde persoonlike verhouding met God drie-enig te bluf
nie. Persoonlikheid kommunikeer of anders gestel: dan kommunikeer
persoonlikheid binne en as prediking.

Cornelius-Bundschuh (2011:48) koppel sy eerste van sewe tesisse oor
wanneer prediking goed is selfs aan die inkarnasie. Na my beskeie teologiese
insig is juis dit in die integriteit van die prediker ter sprake. Ek (2014:3
van 9) het die argument elders meer in diepte uitgewerk. Carl III (2009:40)
koppel dit aan die verhouding van vertroue van die kant van die gemeente
(die hoorders). In verband met integriteit skryf Michael Lindvall (2009:87):
“If you as a pastor cannot come to love the congregation you serve, if you
do not love the culture and community in which your congregation is set,
you have to leave. And do not wait too long. Ministers cannot effectively
serve people whom they do not love. And if a pastor is ill at ease or at
odds with the culture of the larger community, the congregation will soon
come to recognize it and view their minister as the outsider that he or she
understands himself or herself to be.” Lindvall (2009:88) verbind dit dan
ook met die inkarnasie — die uniekheid en spesifiekheid daarvan, soveel so
dat bediening ook “incarnationally specific” is. “The incarnational point
here is that each person, each congregation, each context is loved by God in
and for its particular uniqueness. Likewise, a pastor is called to see his or
her people with the same ‘lover’s eye’ to love them for what they are in and
for their peculiarities” (vgl. Nel 2014:4 van 9; Lindvall 2009:89).

Wanneer is prediking dan goed? Wanneer die prediker as geroepene met
integriteit kommunikeer oor Een vir wie die prediker liethet en wat sy of
hy van Hom bely! En wanneer hulle met integriteit kommunikeer dat die
gemeente in die rykste betekenis van die konsep “geliefdes” is (vgl. die brief
aan die Filippense).



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 411

3. Kwaliteit en die verband didache en kerugma

In sy tweede tese van wanneer prediking goed is, verwys Cornelius-
Bundschuh (2011:49) na die tendens om in die verbetering van die kerk
alles te wil meet. Weer eens met erkenning dat daar in die prediking so
baie onmeetbare dimensies is, is dit tog ook “maakbaar”. Hy verwys na ‘n
opmerking van Bohren (1980:7): Dit gaan nie daarom “das die Machbare
und das Wunderbare ... auseinanderzureiflen ... Unter dem Gesichtspunkt
der Pneumatologie ist alles Machbare auch wunderbar”. Binne hierdie
benadering help die vraag na kwaliteit. En “in dieser begrenzten Reichweite,
in diesem entlastenden Realismus und dieser Niichternheit liegt die Chance
des Qualitétsbegriffes fiir die Homiletik” (Cornelius-Bundschuh 2011:49).
Volgens hom help dit ons met ten minste 'n deel antwoord op die vraag
wanneer prediking goed is — want dit benoem “was tiber eine gute predigt
zu lehren und zu lernen ist” (2011:49).

Die karakter van die didache omvat myns insiens hierdie dimensie in ons
soeke na kwaliteitprinsipes. Agter die Bybelse verstaan van die didache
1é ons verstaan van dissipelskap. Agter hierdie konsep en metafoor 1é
weer die verstaan van dissipelskap as “vakleerlingskap” (vgl. Nel 2009:
2 of 11 en my verwysings na Rengstorff (1967:446-447) en Louw en
Nida (1988:328,381,470-471) vir die begronding hiervan in die Griekse
taalgebruik). In hierdie sin mag ons stel dat predikers wat leerlinge bly, goed
(beter) aan die kerugma deelneem. Dit is dissipels wat preek. Van Aarde
(2006:103-122) het oortuigend aangetoon dat ons “athanklikheid” van God
vir ons verstaan van onsself as dissipels deurslaggewend is. In die verstaan
van dissipelskap soos dit uitspeel in ons “lehren und lernen” (Cornelius-
Bundschuh 2011:49) is ‘n bewussyn van ons gebrokenheid (“vulnerability”)
krities. Dit is mense wat van Jesus Christus leer om die lewe (wat dikwels
so moeilik is) te leef, wat deel neem aan die boodskap (kerugma) van die
Een van wie hulle leer hoe om mens te wees. Stoppels (2013) se verstaan
van die gemeente as “oefenruimte” en as “gemeenskap van leerlinge” help
ons as predikers leer waar ons inpas in hierdie gimnasium van die lewe.
Kerugma is nie soseer “voorsé” hoe om te oefen nie, maar saam soek na die
kerugmatiese waardes op die pad van fiksheid vir die lewe van h lewenslange
leerling (vgl. ook Firet (1986:50-68) vir sy detail beskrywing van hierdie weg
van leerling wees in die Ou Testament). Firet (1986:212ev.) beklemtoon die
essensie van “unhindered receptivity” (“zuiwere receptiviteit” (1977:274))



412 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

in hierdie persoonlikheidsontwikkeling. In die navorsing wat ek in 2014
laat verskyn het, het ek met verwysing na onder andere Long (2009:93-110)
en Palmer (2009:121-126) dit so formuleer:

One more important moment in this perspective on preaching and
the preacher is the attitude of a disciple, a lifelong learner. This is
true for every believer but also for preachers. This journey includes
what we have discussed above. Lifelong learning is a journey of
studying and listening to the biblical text; it is listening to the
congregation and the context; it is also listening to other partners in
this journey: those who lived before us and those who try to make
sense of our world, sharing the same timespan (Nel 2014:5 van 9).

Wanneer is prediking goed? Waarskynlik wanneer dit vir hoorders
duidelik waarneembaar is dat 'n medereisiger in die preekstoel is. Wie van
sy eie lang pad bewus is, gaan gewoonlik meer begeleidend en pastoraal
met die kerugma om. Hierdie medereisiger, met gepaardgaande integriteit,
deel verantwoordelik wanneer en soos gepas haar en sy eie deelname aan
hierdie reis. Hoe sensitief ook al, geen prediker kan die uitdaging van “self-
disclosure” ontsnap nie. Ruimte ontbreek om hier in diepte hierop in te
gaan (vgl. Nel 2018:54-59).

Die didache sluit ook in dat die leerling leer om te onderrig. Dit sluit aan
by die gewilligheid om prediking te verbeter (goed te maak) deur alles te
leer wat daar oor dit wat tot die homiletiek hoort, te leer. In 'n gesprek (2018
10 15, 15:00-16:00) met die bekende Amerikaanse homileet en President
van Western Seminary, Holland, MI., Prof Tim Brown, deel hy dat sy
belangrikste voorgeskrewe werk vir studente in die homiletiek is Augustinus
se boek On Christian Teaching. Volgens Green (1997:vii) in sy inleiding tot
die boek het Augustinus direk na sy ordening as presbyter tyd afgevra om
hom te wy aan die intensiewe bestudering van die Bybel. “He saw with
ever-increasing clarity the need to immerse himself in the “profundity”
and “riches” of scripture”. Green (1997:viii) vervolg dat Augustinus skryf
vir “those with the will and the wit to learn” (1997: Preface, 1). Hoewel
Cornelius-Bundschuh (2011:39-52) nie na hierdie bron verwys nie, is
daar talle raakpunte van wat hy skryf met dit wat Augustinus (vgl. 1997:
102 (Book 4,8)) as doel van sy boek stel. Hy bedoel opleiding oor 'n breé
spektrum, maar veral “those whom we desire to be educated for the good of



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 413

the church”. Cornelius-Bundschuh (2011:40-42) skryf byvoorbeeld “eine
gute Predigt is eine Frage der Ausbildung” en in h volgende paragraaf deel
hy breedvoerig oor kwaliteitversekering en “Predigtvorbereitungsliteratur
und Kriterienkataloge” (2011:42-43). Lewenslange leerlinge help self hulle
prediking verbeter (goed maak).

4. Kwaliteit en die plek van die prediking binne die geheel en
totale bediening van en binne die gemeente

In die ontwikkeling van missionale gemeentes speel prediking 'n groot rol.
Maar Carl (2009:40) is waarskynlik korrek wanneer hy opmerk: “it will take
more than the pulpit to create a new congregational culture”. Prediking is
goed wanneer beide die relatiwiteit en relevansie daarvan ernstig geneem
word. Marais (2018:1-7) het duidelik, na goeie empiriese navorsing, onder
meer as 130 pastors, aangetoon dat die integrering en kooérdinering van
alle bedieninge (prediking ingesluit) krities is vir die ontwikkeling van
missionale gemeentes. My oortuiging is dat prediking goed is wanneer
prediking hiermee rekening hou. In my monitering van meer as 15
stabiele en groeiende gemeentes in die VSA was dit vir my duidelik: die
kanselbediening hou met die totale bediening rekening. Terwyl die senior
pastor byna alleen preek, is sy of hy bewus van die totale prentjie. Dit is
'n gawe van die persoon, maar getuig ook tegelyk van die diepgang in die
preekbeplanning, preekinrigting en preekoordrag. Dit hou direk verband
met die prediker as visiedraer (vgl. Nel 2014:7 van 9). Easum (2010:1-13) is
korrek wanneer hy aanneem dat prediking wat wil verander, beteken dat
“you have a clear vision of where God wants your church to go”.

Predikers deel in prediking wat hulle “confess and see” - Craddock
(2009:51-56) verwys daarna as n “signature sermon” (vgl. Peterson
2009:130 vir sy voorbeeld van hoe die brief aan die Efesiérs kan help “om
te sien”). Myns insiens hou hierdie dimensie van visie ten diepste verband
met integriteit (vgl. Nel 2014:7 van 9). My empiriese waarneming van die
predikers in bogenoemde stabiele en groeiende gemeentes is dat hulle
hierdie groter prentjie sien. Juis hulle bewussyn van die groter prentjie
van transformasie (wat nie slegs deur prediking bereik kan word nie)
beklemtoon die relevansie van die kritiese aandeel van prediking aan die
transformasie van die gemeente tot wording wie hulle reeds in Christus is.



414 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

A clear vision of this local church becoming in this community what
God plans for them also helps us believe in the transformational
power of preaching...It is also to firmly believe in preaching as a
“unique opportunity for communication” as John Stott confesses: “I
still believe that preaching is the key to the renewal of the church. I
am an impenitent believer in the power of preaching ... when a man
[or woman] stands before the people of God with the Word of God
in his hand and the Spirit of God in his heart, you have a unique
opportunity for communication (in Hybels 1996:76; vgl. ook Nel
2014:7van 9; Easum 2010:13; Stott 1996:168-192).

5. Kwaliteit en prediking as kreatiewe bediening van die Bybel
se teks in konteks

Words are timeless. you should utter them or write them with a
knowledge of their timelessness (Gibran 1970:16).

Johan Cilliers het op baie maniere en plekke hieroor gepubliseer. Ek verwys
hier maar net na 'n paar van sy bydraes (2002 a, b & ¢; 2004; 2008 a & b;
2009 a & b). Met sy kreatiewe persoonlikheid kon hy dit met onderskeiding
doen. Hy (2002 (b):38) bied 'n “definisie” van prediking aan: “Prediking
vind plaas wanneer die stem van God deur die stem van die teks in die stem
van die tyd (gemeentekonteks) deur die (unieke) stem van die prediker
gehoor word. Wanneer hierdie vier stemme een-stemmig word, is die
prediking inderdaad viva vox evangelii” (kursief syne). In die “abstract”
tot sy (2002(a):143) artikel stel hy dit so: “The paper takes a brief look at
certain homiletical trends in this regard, and puts forth three contours of
contextualisation: (a) the continual translation of the language of Scripture,
(b) the contemporary adaptation of the form of preaching, and (c) the
nurturing of a congregational-hermeneutical culture.” Predikers lees twee
tekste met eweveel erns — al is albei nie ewe normatief binne ons verstaan
van die gesag van die Bybelteks nie.

Ek sluit graag in my kort refleksie op hierdie dimensie van kwaliteit in
die prediking weer eens in my eie nadenke aan by Firet en my refleksie
op hom in Ek is die verskil (2018:77-89). Volgens Firet (1986:212-225) vra
kreatiwiteit die ontwikkeling van openheid (“unhindered receptivity”)
en onderskeidingsvermoé (“pure discernment”). Binne Firet (1986:225)



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 415

se verstaan van selfstandige geestelike funksionering as 'n relasionele
werklikheid noem hy dan kreatiwiteit “a third dimension in relating”. Hy
haal navorsing aan (Sanford 1966:204) wat reeds aangetoon het dat wat
meer kreatiewe mense van minder kreatiewe mense onderskei die volgende
is: “their greater flexibility of thinking, breadth of perspective, openness
to experience, freedom of impulse, breadth of interest, autonomy, and
integrity.” Firet self (1986:230) skryf dan paar bladsye later, nadat hy met
eerbied oor God as Skepper geskryf het, dat “all agogic intervention aims
at the activation of humans as “creators on the eighth day”, “people who are
underway and find a home in a traversable and inhabitable world” (kursief
syne).

Predikers wat met sodanige openheid met beide tekste omgaan, groei
ook in respek vir die O(o)uteurs van beide tekste: God en mens. Om die
gemeente hierin ernstig te neem is gewoon wys. Hulle is per definisie ook
mense wat albei tekste lees en probeer sin maak. Cilliers (2002(a):143)
vertaal sy Afrikaanse titel van die artikel (“Die geheim van die prediking:
In-stemming met die gemeente”) met “The secret of preaching: Tuning in
to the congregation.” Een van sy PhD studente, Heo (2014) skryf by hom
oor die publikasies van McClure (1995) wat juis hieroor werk. McClure
motiveer die rol van die gemeente op meer as een manier, maar veral met
die uitwerk van die konsep “collabarative preaching” (1995:48-58;vgl. ook
Cilliers 2002(a):147-148; vgl. ook Von Allmen 1962). Kreatiewe predikers
sal wys wees om die ander lesers van die twee tekste gereeld te raadpleeg
en in te trek in die gesprek oor beide tekste. Niemand is ooit meer en weer
die eerste leser van hierdie twee tekste nie. Cornelius-Bundshuh (2011:50)
beskryf dit so: “Eine gute Predigt braucht nicht nur eine gute erste und
zweite homiletische Ausbildung und eine regelmiflige Fortbildung, sie
braucht die Einiibung einer kollegialen Kultur der Predigtvorbereitung
und -kritik.” Hy vervolg dan (sonder bron verwysing vir sy aanhaling van
Luther se Votum): “Dass eine christliche Versammlung oder Gemeinde
Recht und Macht habe alle Lehre zu beurteilen und Leher zu berufen,
ein- und abzusetzen.” (sover die Votum van Luther) Cornelius-Bundschuh
vervolg dan: “Est is gut, wenn Gemeinden und ihre Leitungsgremien
tiber Predigten sprechen und eine entsprechende Vorbereitungs- und
Feedbackkultur pflegen. Nach evangelischem Verstindnis sind nicht
nur die Amtsgeschwister als “informed peers” zur wechselseitigen Kritik



416 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

befihigt, sondern jede evangelische Christin, ja jeder Horer”. Cornelius-
Bundshuh (2011:50-51) se sesde antwoord op wanneer prediking goed is,
sluit ook hierby aan: vir die verstaan van albei tekste moet die baie lesers
voor ons geraadpleeg word. In sy beskouing sou dit dan selfs geoorloof
wees om te “kopieer” wat ander met hierdie tekste gedoen het.

Ons is ook nie die eerstes wat worstel om die verstaan van veral die tweede
teks nie. Reeds in 1967 laat verskyn die bekende homileet en veral unieke
radio prediker, Okke Jager, sy boek oor Eigentijdse Verkondiging met as
subtitel “beschouwingen over de vertolking van het Evangelie in het
taaleigen van de moderne mens”. Noemenswaardig in hierdie verstaan van
ons tweede teks is Heitink (2012) se briljante bydrae onder die titel Golfslag
van de tijd — die beste teologiese boek in Nederland in 2012. In aansluiting
by Taylor (1989 & 2007) maak hy wérelde oop oor die tweede teks waarvan
ons deel is en die wéreld waarvandaan baie predikers in die Afrikaans
sprekende gemeenskap kom. Ander soortgelyke goeie pogings om die teks
van die leser en die lees van die Bybelse teks bymekaar te bring is die Nuwe
Testamentikus Blount (2005) se boek oor “reading Revelation through
African American Culture” (en so ook die “opstellen over godsdienst en
kerk” van die bekende godsdiens-sosioloog Gerard Dekker (1995). My
oortuiging is dat hierdie kreatiewe en selfs dialektiese worsteling verbeter
wanneer die prediker in 'n persoonlike verhouding met die O(o)teurs van
albei tekste leef. Binne die missionale nadenke oor die Bybelse teks as
toerusting en bemagtiging van die gemeente vir hulle lewe in en as deel
van die tweede teks, speel die verstaan van die gekome en komende Ryk
van God 'n deurslaggewende rol. Guder (2015: 90-141) het meermale op
wat “missional hermeneutics” genoem word, teruggekom. Wie dit ernstig
neem, neem ook die hele erediens en liturgie waaraan hierdie tweede
teks deelneem ernstig. Burger (2009:15-30) beklemtoon dit toe reeds met
sy bydrae onder die titel: “ontdek die belang van die Erediens.” Smith
(2009) help ons ook hiermee met sy boek Desiring the Kingdom. Worship,
Worldview, and Cultural Formation (vgl. ook Wolterstorft 2015).

Myns insiens hou hierdie kwaliteitskriterium direk verband met wat ek
(2014:6 van 9) “seeking for meaning” genoem het. Sproul (1996:180) skryf
toe reeds “we’re living in the most anti-intellectual period in the history
of the church” In dieselfde jaar skryf Barna (1996:20): Dit is 'n tyd waar
“most Christians couldn’t tell you even the basics of their faith”. Die ruimte



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 417

ontbreek om in te gaan op wat Gibbs (Gibbs 2009:14) en Kinneman en Lyons
(2007:33) van die tweede teks, ons samelewing, en veral die generasie Y en
X skryf. Genoeg om op te merk dat daar 'n gees van bespreking van alles,
debat en bevraagtekening is. In die woorde van Gibbs (2009:14): “They
think of conversation as “persuasion” sessions, in which the Christian
downloads as many arguments as possible”. Carroll (2011:93) merk tereg
op: “Clergy are interpreters of meaning. Congregations experience crises
of meaning on small and large scale. It is considerably more than a verbal
cognitive enterprise.” (vgl. ook Selby’s 2012:41-65 se konsep van “meaning
making”).

In hierdie spanningsveld leef, berei predikers voor en preek elke prediker.
Om dit te ignoreer of probeer ontsnap, lei dikwels tot kulturele kontekstuele
kommentaar op werklikhede eerder as om kreatief twee tekste met mekaar
te laat praat — tot die punt van die versmelting van twee verstaanshorisonne.
Pieterse se doktorale navorsing help die prediker in die verstaan van hierdie
hermeneutiese prinsipes (vgl. Pieterse 1979:34-81 (64); vgl. ook 1991) en
meewerking aan die prediking as kreatiewe woord- en taalgebeure.

6. Samevattend

Kwaliteitsbeheer in die prediking is moeilik en sensitief. Hierdie
Woordgebeure is tegelyk nie maakbaar nie en tog ook maakbaar. Binne die
gereformeerde pneumatologiese verstaan is ook die maakbare, Wonderbaar
(Bohren 1980:7; vgl. ook sy herhaalde verwysing na “Theonome
Reziprozitat” 1974:65,76 en baie meer; vgl. ook Van Ruler 1969:181;
1973:12, 28-29, 36-37 wat hierdie uitdrukking gemunt het; vgl. look Nel
2015:69.). Dit is athanklike en huiwerige deelname aan “Namenrede”.
Bohren (1974:90) beskryf dit soos volg: “Predigt ist Namenrede. Sie ergeht
und besteht im Namen des Vater, des Sohnes und des Heiligen Geistes...
Der Name legitimiert und bevollméchtigt die Predigt, weil einerseits die
Herkunft des Geistes und seiner Sprache bezeichnet und andrerseits die
Zukunft und Antwort des genannten herbeifithrt.”

Prediking is goed (word beter) wanneer bogenoemde en so baie ander
kwaliteitsbeginsels ernstig geneem word. Predikers werk voortdurend aan
hulleself en aan die verbetering in hierdie worsteling om Bybelse teks en
die empiriese teks te laat ontmoet op so 'n wyse dat dit gebeur wat Cilliers



418 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

as prediking definieer: “Prediking vind plaas wanneer die stem van God
deur die stem van die teks in die stem van die tyd (gemeentekonteks) deur
die (unieke) stem van die prediker gehoor word” (Cilliers (2002 (a):38).

Bibliografie

Augustine, St. 1997. On Christian Teaching. Translated with an
Introduction and Notes by Green, R.P.H. Oxford: Oxford University
Press.

Barna, G. 1996. “Boomers, busters, and preaching”, in M. Duduit (ed.),
Communicate

with power. Insights from America’s top communicators. 13-24. Grand
Rapids: Baker.

Blount, B.K. 2005. Can I get a Witness? Reading Revelation through
African American Culture.Louisville: Westminster John Knox.

Bohren, R. 1974. Predigtlehre. Miinchen: Kaiser.
Bohren, R. 1980 (4th Auflage) Predigtlehre. Miinchen: Kaiser.

Bronk, K-U. 2008. Vergegenwirtigung und Verstrickung — oder: Was eine
Predigt spannend macht, PTh, 97 (2008):267-275.

Brooks, P. 1964. On preaching. New York: Seabury.
Brooks, P. 1969. Lectures on preaching. Grand Rapids: Baker.

Burger, C. 2009. Ontdek die belang van die Erediens. In Wepener,C.
& Van der Merwe, J. (Reds.) 2009. Ontdekkings in die Erediens.
Wellington: Lux Verbi.BM. 15-30.

Carl III, W.J. 2009. Best advice. Wisdom on ministry from 30 leading
pastors and preachers. Westminster John Knox, Louisville.

Carroll, JW. 2011. As one with authority, 2nd edn. Eugene: Cascade.

Chartier, M.R. 1981. Preaching as communication. An interpersonal
perspective. Nashville: Abingdon.

Cilliers, J. H. 1996. Die uitwissing van God op die kansel: Ontstellende
bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking. Kaapstad: Lux Verbi.



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 419

Cilliers, J. H. 1998. Die Uitwysing Van God Op Die Kansel : Inspirerende
Perspektiewe Op Die Prediking - Om God Te Sien En Ander Te Laat
Sien. Wellington: Lux Verbi.

Cilliers, J. H. 2002(a). “Die geheim van die prediking: In-stemming met
die gemeente”, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies, 58(1):143-
156.

Cilliers, J.H. 2002 (b). Die geheim van die prediking: een-stemmigheid
op die kansel. Dutch Reformed Theological Journal; NGTT, 43(1,2):
32-38.

Cilliers, J.H. 2002(c). Die geheim van die prediking: om te luister na die
stem van die teks. Verbum et Ecclesiae, 23(1):67-79

Cilliers, J.H. 2004. Prediking as ver-beelding: moontlikhede vir eietydse
verkondiging. Tydskrif vir Geesteswetenskappe 44 (4): 346-357.

Cilliers, J.H. 2008 (a). Skrifbeskouing en Skrithantering: perspektiewe
op ‘n hermeneutiek van verwagting. Verbum et Ecclesia, Volume
29(1):62-76.

Cilliers, J.H. 2008 (b). “Skrifgetrouheid” in die erediens?
Kantaantekeninge by ‘n kernbelydenis. In die Skriflig, 42(3):431-448.

Cilliers, J.H. 2009 (a). The Beauty of Imagined Meaning: Profiling
Practical-Theological Aesthetics. Praktiese Teologie in Suid-Afrika,
24(1):32-47.

Cilliers, J.H. 2009 (b). Skrifbeskouing en oorredings-retoriek:
perspektiewe op

performatiewe prediking. Acta Theologia, Junie 2009, 29(1):1-16.

Cilliers, J. H. 2016. A Space for Grace. Towards an Aesthetics of
Preaching. Stellenbosch: SUN MeDIA.

Cilliers, J.H., 2017, “Between dwellings and doors: Spatial perspectives on
preaching”, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies, 73(2), a3858.
https://doi.org/ 10.4102/hts.v73i2.3858



420 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

Cornelius-Bundshuh, J. 2011. Wann is eine Predigt gut? Uberlegungen
zur Qualitit von Verkiindigung. In Praktische Theologie. Zeitschrift
fiir Praxis in Kirche, Gesellschaft und Kultur, 2011(46),39-52.

Craddock, F.B. 2009. “The signature sermon”, in W.J. Carl III (ed.), Best
advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers.
Westminster John Knox, Louisville. pp. 51-56.

Dekker, G. 1995. Als het getij verloopt ... opstellen over godsdienst en kerk.
Baarn: Ten Have.

De Klerk, B.J. & J.van Rensburg, F. 2005. Making a Sermon. A Guide for
Reformed Exegesis and Preaching. Potchefstroom: Potchefstroom
Theological Publications.

Easum, B. 2010. Preaching for church transformation. Abingdon,
Nashville.

Firet, J. 1977. Het agogisch moment in het pastoraal optreden. Kampen:
Kok.

Firet, J., 1986. Dynamics in pastoring, transl. J. Vriend. Grand Rapids:
Eerdmans.

Gibbs, E. 2009. Churchmorph. How megatrends are reshaping Christian
communities. Grand Rapids: Baker.

Gibran, Kahlil. 1970 (herdruk). Sand and Foam. London: Heinemann.

Gréb, W. 2013. Predigtlehre. Uber religidse Rede.Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Guder, D.L. 2015. Called to Witness: Doing Missional Theology. (The
Gospel and our Culture Series). Grand Rapids: Eerdmans

Heitink, G. 2012 (3de druk). Golfslag van de tijd. Europa’s niet te stillen
verlangen naar God. Kampen: Kok.

Heo, C. 2014. Preaching with the congregation. Appropriating John
McClure’s Homiletical theory for a Korean Context. Unpublished PhD
Thesis, University of Stellenbosch.

Hulst, M.S. 2016. A Little Handbook for Preachers. Ten practical ways to a
better sermon by Sunday. Downers Grove: IVP.



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 1

Hybels, B. 1996. “Preaching to seekers”, in M. Duduit (ed.), Communicate
with power.

Insights from America’s top communicators, Grand Rapids: Baker Books.
71-82.

Jager, O. 1967. Eigentijdse Verkondiging. Beschouwingen over de vertolking
van het Evangelie in het taaleigen van de moderne mens. Kampen:
Kok.

Kinnaman, D. & Lyons, G. 2007. UnChristian: What a new generation
really thinks about Christianity ... and why it matters. Grand Rapids:
Baker.

Lindvall, M.L. 2009. “In local pastoris”, in W.J. Carl III (ed.), Best advice.
Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers. Louisville:
Westminster John Knox. 87-92,

Lloyd-Jones, M. 1971. Preaching and Preachers. London: Hodder &
Stoughton.

Long, T.G., 2009. “Keeping your eye on the ball”, in W.J. Carl III (ed.),
Best advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and
preachers. Louisville: Westminster John Knox. 93-100.

Louw, J.P. & Nida, E.A. (eds.), 1988, Greek-English lexicon of the New
Testament: Based on semantic domains, United Bible Societies, New
York.

Marais, N. 2018. “Integrering en kodrdinering van bedienings in
identiteitsontdekking en -ontwikkeling”, Verbum et Ecclesia, 39(1),
al869. https://doi.org/10.4102/ ve.v39i1.1869

McClure, J. 1995. The roundtable pulpit. Where leadership and preaching
meet. Abingdon: Nashville.

Nel, M. 2004. Publieke pastorale leiers 1: Roeping, Werwing, Keuring,
Opleiding, Ordening. Verbum et Ecclesia, 25(2):584-618.

Nel, M. 2005. Publieke pastorale leiers 2: Roeping, Werwing, Keuring,
Opleiding, Ordening. Verbum et Ecclesia, 26(2):459-506.

Nel, M. 2005. Ek is die verskil. Die invioed van persoonlikheid op prediking.



422 Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424

Nel, M. 2009. “Inviting and initiating youth into a life of discipleship”,
Verbum et Ecclesia, 30(2), Art. #344, 11 pages. DOI: 10.4102/
vev30i2.344.

Nel, M. 2014, “Perspectives on preaching (in building up missional
churches)”, Verbum et Ecclesia 35(2), Art. #867, 9 pages. http://dx.doi.
org/10.4102/ve.v35i2.867

Nel, M. & Scholtz, E. 2015, “Calling, is there anything special about it?”,
HTS Teologiese Studies/ Theological Studies 72(4), a3183. http://
dx.doi. org/10.4102/hts.v72i4.3183

Nel, M. 2015. Identity Driven Churches. Who are we and where are we
going? Wellington: BibleCor. With special contributions by Ian Nell,
Kobus Schoeman and Roger Tucker.

Nel, M. 2018 (2de druk). Ek is die verskil. Die invloed van persooonlikheid
op prediking. Wellington: CLF-Uitgewers.

Palmer, E. 2009. “To keep my head clear”, in W.J. Carl III (ed.), Best
advice. Wisdom on ministry from 30 leading pastors and preachers. pp.
Louisville: Westminster John Knox. 121-126.

Pieterse, H.J.C. 1979. Skrifverstaan en Prediking. Die verhouding van
Woordgebeure en verstaansgebeure by Gerhard Ebeling as antwoord op
die nood van die prediking. Pretoria: NGKB.

Pieterse, H.J.C. 1991. Gemeente en Prediking. Pretoria: NGKB.

Rengstorf, K.H. 1967. “Mantanou”, in G. Kittel, Theological Dictionary
on the New Testament, vol. 4, transl. G.W. Bromiley. Grand Rapids:
Eerdmans. 390-461.

Sanford, N. 1966. Self and Society: social change and individual
development. New York: Atherton.

Selby, S.F. 2012. “Religious Leaders as facilitators of meaning making”,
Journal of

Religious Leadership, 11(1):41-65.

Smith, J.K.A. 2009. Desiring the Kingdom. Worship, Worldview, and
Cultural Formation. Grand Rapids: Baker.



Nel « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 405-424 423

Sproul, R.C. 1996. “Theology and preaching today”, in M. Duduit (ed.),
Communicate with power. Insights from America’s top communicators.
Grand Rapids: Baker. 177-185.

Stott, JW.R. 1996, “Creating the bridge”, in M. Duduit (ed.), Communicate
with power.

Insights from America’s top communicators. Grand Rapids: Baker Books.
186-192.

Taylor, C. 1989. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity.
Boston: Harvard University.

Taylor, C. 2007. A Secular Age. Boston: Harvard University.

Van Aarde, A.G. 2006, “Hoe om in te kom en hoe om binne te bly - die
‘groot sendingopdrag’ aan die kerk vandag volgens Matteus 28:16-
207, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 62(1):103-122. http://
dx.doi.org/10.4102/hts. v62i1.345

Van der Geest, H. 1981. Presence in the pulpit. The impact of personality
in Preaching. Atlanta: John Knox. Vertaal deur: Stott, D.W. uit
oorspronklike Duits: Van der Geest, H. 1978. Du hast mich
angesprochen. Ziirich: Theologischer Verlag.

Van Ruler, A.A. 1969. Theologisch Werk Deel I. Nijkerk: Callenbach.
Van Ruler, A.A. 1973. Theologisch Werk Deel VI. Nijkerk: Callenbach.

Von Allmen, J-J. 1962. Preaching and Congregation. Richmond, VI: John
Knox. (Vertaal deur Nicholas, B.L.)

Wepener,C. & Van der Merwe, J. (Reds.) 2009. Ontdekkings in die
Erediens. Wellington: Lux Verbi.BM.

Wolterstorft, N. 2015. The God we Worship. An exploration of Liturgical
Theology. Grand Rapids: Eerdmans.

Wuthnow, R., Hunter, ].D., Bergesen, A., Kurzweil, E. 1987 (4th print).
Cultural analysis. New York & London: Routledge & Kegan Paul.






