Stellenbosch Theological Journal Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-

234 DOL http://dx.doi.org/10.17570/stj.Supp.2019.v5n2.a12
Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459

Supp. 2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

Op soek na diepgang in prediking: Die bydrae
van die literére geskiedenis van die Bybel

Jonker, Louis
Universiteit Stellenbosch, Stellenbosch, Suid-Afrika
Icj@sun.ac.za

Abstract

Preaching the Old Testament: Why the literary history matters

It is generally accepted that the genre of an Old Testament text (or, for that matter, of
any biblical text) should be taken into consideration when planning a sermon on such
a text. The literary form should be respected in the re-communication of the contents
of a text. An aspect which is often neglected in preaching, however, is not literary
form, but literary history. Why would it be important to pay attention to the formation
processes which brought about the final form of the particular Old Testament text?
Does it bring any further value for sermon-making when the history of growth of a text
is taken into consideration? This contribution will be a plea for involving the literary
history of Old Testament texts into the process of preaching. It will emphasise that
this historical aspect could enrich the hermeneutical processes that are inevitable for
preparing a sermon.

Trefwoorde

literére geskiedenis; diepgang in prediking; hermeneutiek; historiese dimensie;
oormatige klem op resepsie; Psalm 58

1. Inleiding

Wat geld as n goeie preek? Die spesialisgebied in die teologie wat sigself
met hierdie vraag besig hou, is die homiletiek. Die fakulteit teologie
op Stellenbosch was geseén in die afgelope byna twee dekades om h
uitstekende homiletikus en prediker, Johan Cilliers, in ons midde te hé.
Een van Johan se talle wyshede was (en is!) dat hy nie sy vakgebied wil
beoefen as sy Ou- en Nuwe-Testamentiese kollegas nie aan sy sy staan



214 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

nie. Bybelwetenskaplikes en homilete moet - volgens Cilliers — naby aan
mekaar werk ten einde verantwoorde prediking te kan bedink. h Goeie
preek staan in die verlengde van goeie eksegese en deeglike hermeneutiese
aanvoeling. Daarom is dit belangrik dat teologiese studente wat uiteindelik
predikante wil word, in beide die Bybelwetenskappe en die Homiletiek
geskool moet wees. Iemand wat nie deeglik in die Ou en Nuwe Testament
opgelei is nie, kan per implikasie nie goeie predikers wees nie. Die gevaar
van moralisme — wat Johan Cilliers in talle van sy akademiese werk ontbloot
en gekritiseer het' - 1& dikwels en loer waar predikante nie h deeglike
bybelwetenskaplike onderbou het nie. Waar daar nie h deeglike onderbou
in die Bybelwetenskappe is nie, word kapstok-prediking heel dikwels die
verstekmodus; of predikers maak staat op hul belesenheid in allerhande
kulturele produkte van hul tyd om daardeur indruk by hul gehoor te maak.
Sommige ander maak uitsluitlik staat op hoé en kragtige retoriek om
hierdie effek te bereik, dikwels sonder veel substansie in al hierdie kragtige
woorde en taalgebruik.

Watter bydrae van die Bybelwetenskappe maak hierdie velde so
onontbeerlik vir die Homiletiek? Waarom argumenteer Johan Cilliers
dat hy sy vakgebied naby aan sy Ou- en Nuwe-Testamentiese kollegas wil
beoefen?

Daar is redelike breé eenstemmigheid in homiletiese kringe dat die genre,
oftewel literatuursoort, van die Bybelteks deeglik in ag geneem moet word
in die konstruksie van h preek.? Die veronderstelling is dat h mens nie h
hoogs-argumentatiewe preek maak vanuit h poétiese (soos die poésie van
die Ou Testament) of narratiewe (soos in talle tekste in die Ou Testament en
Nuwe Testament te vinde) teks nie. Jy gebruik ook nie h digterlike aanslag
om h argumentatiewe (soos in die Pauliniese literatuur) teks te preek nie.
Die genre van die prediking moet verkieslik aansluiting vind by die genre
van die Bybelteks wat gepreek word.

Maar, is dit al bydrae wat die Bybelwetenskappe tot prediking kan maak,
naamlik om die genre van die tekste deeglik te belig? Hierdie aspek word
meestal heel gemaklik deur homilete en predikers hanteer, want dit werk

1 Sien Cilliers (1994, 1996, 2006).
2 Sien bv. Long (1982), Robinson (1990), Larsen (1995), en Janse van Rensburg (2003).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 215

hoofsaaklik met die teksoppervlak, dit wil sé, die wéreld-in-die-teks. En
daarvandaan spring predikers dikwels heel gemaklik oor na die konteks
waarin gepreek word, dit wil sé, die wéreld-voor-die-teks. Maar, wat van
die wéreld-agter-die-teks? Het dit enigsins waarde vir die homiletiek en
prediking?

Predikers wat nie goed onderleg is in die Bybelwetenskappe nie (of, wat
eensydige opleiding hierin gehad het) beur dikwels daarvan weg om die
wéreld-agter-die-teks in hul preekmaakproses in ag te neem.” Dikwels is
daar n onbeholpenheid daarmee, omdat hulle nie noodwendig weet wat
om met die inligting oor die ontstaan van die Bybeltekste te maak nie;*
of, hulle meen dat daar te min inligting daaroor beskikbaar is, en dit dus
goedsmoeds agterweé gelaat kan word in die prediking.

Hierdie artikel — wat tot eer van Johan Cilliers aangebied word - wil egter
anders redeneer. Die punt word hier gemaak dat diepgang in prediking
dikwels juis ontbreek vanweé die feit dat die literére geskiedenis van
die Bybelteks nie in ag geneem is nie. In die volgende afdeling sal
geargumenteer word dat insae in die literére geskiedenis van Bybeltekste
ons juis help om die hermeneutiese strategie van daardie tekste beter te kan
begryp. Dit help predikers juis om so-te-sé in te luister op die teologiese
debatte en worstelings van die Bybelse gelowiges. Die identifisering van
die literére geskiedenis is nie maar bloot h historiese oefening nie; dis n
onmisbare hermeneutiese oefening wat help om die ideologie¢ van die
tekste se ontstaanstye te kan herken, en om die retoriese krag van die tekste
te ontdek.® Dit help predikers om te besef waarom bepaalde genres gebruik
is in die oordrag van bepaalde teologiese waarhede en oortuigings.

In kort: h bestudering van Bybeltekste se literére geskiedenis kan potensieel
veel meer diepgang in prediking vir ons eie tyd bring.

Nadat h aantal teoretiese perspektiewe oor die hermeneutiese waarde van
n bestudering van die literére geskiedenis van Bybeltekste in die volgende

3 Sien bv. my bespreking en evaluering van sekere soorte uitleg wat hoogty in ons tyd
voer: Jonker (2015a,b, 2018).

Sien bv. Jonker (2013).
5 Sien Jonker (2011).



216 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

afdeling aangebied is, sal hierdie waarde aan die hand van Psalm 58
geillustreer word.

2. Die hermeneutiese bydrae van literére geskiedenis

Die literére (of redaksie-) geskiedenis van Bybeltekste moet in ag geneem
word vanweé die feit dat hierdie tekste nie net antieke tekste is nie, maar
dat hulle ook oor 1 baie lang periode tot stand gekom het (m.b.t. die Ou
Testament, selfs byna tien eeue).® Die uitdaging is dus nie slegs dat die
eksegeet en prediker die antieke voorstellings, beelde, en metafore van n
vervloé tyd moet probeer ontsyfer en verstaan nie. Natuurlik is hierdie
aspekte ook uiters belangrik om sodoende die tekste in hul oorspronklike
kontekste van ontstaan beter te probeer verstaan, alvorens dit na n (post-)
moderne konteks oorgebring word om hier, in ons tyd, toepassing te vind.
Dit gaan egter oor méér as slegs om die antieke kontekste van die Bybel te
probeer verstaan. Juis omdat die Bybeltekste meestal nie net in een antieke
konteks ontstaan het nie, maar eerder die produkte is van eeuelange
redigering, byvoeging, aanpassing, en herinterpretasie, is dit noodwendig
dat die gelaagdheid van Bybeltekste (veral Ou-Testamentiese tekste) in
ag geneem sal word. Hierdie gelaagdheid is nie net van literér-historiese
belang nie; dis van uiterste hermeneutiese belang.

Dikwels skrum predikers en sommige eksegete (veral diegene wat op die
resepsie van tekste in moderne kontekste wil fokus) weg daarvan om die
vormingsgeskiedenis van Bybeltekste te bestudeer. Die argument is dikwels
tweeledig. Aan die een kant word beweer dat Bybelwetenskaplikes in elk
geval soveel verskillende teorieé oor die ontstaan van die tekste het, dat dit
verlammend inwerk op die interpreteerder wat graag n Woord vir haar/sy
tyd wil verkondig. Die debatte tussen Bybelwetenskaplikes oor die literére
geskiedenis van tekste word dan eerder as verwarrend ervaar, en daarmee
word die saak dikwels ook van die tafel gevee. Hierdie soort kritiek
neem egter nie genoegsaam in ag nie (waarskynlik deurdat hierdie soort
wetenskaplike debatte nie noodwendig noukeurig gevolg word nie) dat daar
oor die dekades van wetenskaplike studie van die Bybel al h hele aantal sterk

6 Twee onlangse werke wat die ontstaan van die Ou en Nuwe Testament chronologies
beskryf, is: Carr & Conway (2010) en Schmid (2008). Lg. is ook in Engels beskikbaar as
Schmid (2012).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 217

konsensusse gegroei het, en dat daar nou heelwat meer helderheid is oor
watter historiese tydperke veral vormend vir die Bybelse literatuur was. Ons
weet byvoorbeeld dat die imperiale omgewing van Assiriese oorheersing,
en die tydperk tussen die val van Samaria in 722 vC en van Jerusalem in
586 vC, invloedryk was in die ontwikkeling van sekere kritiese stemme -
ook sosiaal-politicke — wat in Israel en Juda na vore gekom het. Ons weet
ook dat die Babiloniese ballingskap h fase van diepe ontnugtering en
teologiese nadenke ingelui het, wat tot herinterpretasies en herwaardering
van ouer teologiese rigtings aanleiding gegee het. En ons weet veral ook
dat die grootste deel van die Ou Testament in die herstelperiode onder
Persiese heerskappy tot stand gekom het, met onder andere die Pentateug
wat algaande 1 finale vorm begin aanneem het en die Deuteronomistiese
geskiedenis watinh deurlopende narratief verwerk is. Ons weet ook dat daar
in die Persiese periode pogings na vore gekom het om vroeére teologiese
en historiese tradisies te interpreteer en te herinterpreteer. Die tydperk
na Alexander die Grote se oorheersing (ingelui deur sy oorwinnings van
332 vC), asook die kort tydperk van Joodse onathanklikheid en Romeinse
imperiale oorheersing daarna, het elkeen op h kenmerkende wyse hul
merk op die ontstaan van Bybelse literatuur gemaak. Hierdie invloede
word deesdae deeglik bestudeer, en die prosesse van herinterpretasie wat
in die voortgaande literatuurvormingsprosesse voorgekom het, word goed
gedokumenteer. Om dus te skuil agter die verskoning van “soveel eksegete —
soveel lae in die teks” is dus onverantwoordelik en kortsigtig.

Aan die ander kant word die argument dikwels aangevoer (aangestig deur
die sogenaamde “linguistic turn” wat in die eerste helfte van die twintigste
eeu sy merk op alle literatuurstudies begin maak het) dat literatuur -
ook Bybelse literatuur — h lewe van hul eie lei, en dat die wéreld-agter-
die-tekste nie noodwendig h bydrae tot die verstaan van die tekste maak
nie”” Die sogenaamde “finale” vorm van die Bybeltekste is dus al wat
ons het, en dis al waarmee ons hoef te werk in ons interpretasies. In die
tweede helfte van die twintigste eeu, met die opkoms van h hele aantal
resepsie-benaderings (d.w.s., benaderings wat as uitgangspunt neem dat die
huidige verstaanskontekste allesbepalend is vir ons interpretasie van die
Bybel), het hierdie argument om met die “finale” vorm van die Bybel te

7 Vir h bespreking van hierdie verskuiwings, sien Jonker & Lawrie (2005).



218 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

werk nog verdere kinkels bygekry. Nou word dikwels beweer dat h mens
primér vanuit jou eie konteks moet interpreteer, en dat die “finale” vorm
van die Bybeltekste n klankbord of refleksie-oppervlak is waarteen huidige
ervarings van verdrukking, armoede, en veronregting gespieél moet word
ten einde antwoorde vir vandag se probleme te vind. Hoewel hierdie soort
strategie dikwels retories goed werk in prediking (en selfs in sommige
kringe van die Bybelwetenskap) weens die sosio-politieke konteks van
ons huidige era, word die seggingskrag van die Bybel hierdeur dramaties
afgewater, soveel so dat die Bybel eintlik maar met enige ander klassieke
teks (antiek of modern) vervang sou kon word. Wanneer die “finale”
vorm van die Bybeltekste eenvoudig h refleksie-oppervlak word waarteen
ons interpretasies van ons eie tyd afspeel, loer inlegkunde en moralisme
ongelukkig reeds om die hoek.

Ongelukkig blyk dit uit ervarings van prediking in geloofsgemeenskappe
datlaasgenoemdeh oorheersende homiletiese strategie — veralin Afrikaanse
geloofsgemeenskappe — geword het. Die sosio-politieke kwessies wat getakel
word in hierdie soort prediking, en die posisies wat ingeneem word in die
hedendaagse debatte, verskil hemelsbreed van die kwessies en posisies wat
in die tydperk van hoogbloei van die Afrikaner Nasionalisme aan die orde
gekom het in prediking. Maar, die homiletiese strategie is presies dieselfde.
Indien Johan Cilliers dieselfde soort analises van hedendaagse prediking
sou maak as van die preke van daardie vroeér tydperk, sou hy dalk weer
moralisme as oorheersende kenmerk uitgelig het.®

Hoe kan die literére geskiedenis van die Bybel dan help om diepgang in
hierdie soort prediking te bring? Dit moet duidelik beklemtoon word
dat die literére geskiedenis — wanneer dit die homiletiek ten dienste wil
wees — nie h blote ivoortoring oefening in geskiedenis kan wees nie. Om die
literére geskiedenis van die Bybel te bestudeer, is uiteraard histories hoogs
interessant. Maar, die waarde in so h studie, is eerder hermeneuties van
belang. Die vorming van Bybeltekste oor h periode van vele eeue, gee aan
ons die sonderlinge voorreg om “in te luister” op die teologiese debatte van
die antieke geloofsgemeenskappe.” Ouer tekste is nooit bloot oorgeneem
met h antikwariese motief nie. Hoewel die oorneem van ouer tradisies

8 Sien weer die werke van Cilliers waarna hierbo verwys is.
9 Sien weer Jonker (2011).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 219

uiteraard hierdie tradisies bewaar laat bly het, is die ouer tradisies telkens
weer in nuwe kontekste ingebou in nuwe literatuur wat kontekstueel die
vraagstukke van die tyd wou aanspreek. Wanneer h mens kontekstuele
interpretasie in aksie wil sien, moet jy die literére geskiedenis van die Bybel
bestudeer.' Kontekstuele interpretasie in die antieke kontekste van die
Bybel wou telkens in kontinuiteit met die tradisies van die verlede optree,
maar tegelykertyd in diskontinuiteit daarmee om h boodskap vir die hede
te lewer. In die vormingsgeskiedenis van die Bybel hoor ons as’t ware die
voortgaande sug van geloofsgemeenskappe om God telkens weer nuut in
hul nuwe wéreld te ervaar, om telkens weer teologies nuut te worstel met
die vraagstukke van die tyd. En in hierdie vormingsgeskiedenis hoor ons
die worsteling met moeilike teologiese kwessies, en ons sien die diversiteit
van teologiese standpunte raak wat met mekaar in gesprek gaan. Iemand
onbekend het eenmaal die Bybel soos volg beskryf: “The Bible is a bunch
of texts in restless conversation with one another.” Hierdie “restless
conversations” is die teologiese nadenke van gelowiges oor eeue heen, en
in hierdie “restless conversations” kom die lewende God telkens weer nuut
aan die Woord in immer-nuwe kontekste.

Enkele voorbeelde kan op hierdie punt help. Jurie le Roux, voormalige
professor in Ou Testament by die Universiteit Pretoria, stel dit treffend dat
die Pentateug die antwoorde bied op teologiese vrae wat oor eeue heen in
die antieke tyd gevra is."! Ons het dus die antwoorde, maar nie die vrae
nie. Om die vorming van die Pentateug - as voorbeeld - te bestudeer,
help ons om vanuit die antwoorde ons weg terug te werk tot by die vrae,
oftewel die teologiese kwessies waarmee die antieke geloofsgemeenskappe
geworstel het. In hierdie proses van naspeuring van die vrae, ontdek ons
algaande ook hoe die vormingsprosesse van die Bybel hermeneuties te
werk gegaan het. Hoe is met ouer tradisies omgegaan? Watter tradisies het
oor tyd heen versterk of verdwyn? Waarom? Watter verskillende posisies
is deur verskillende groeperings binne die tempel oor bepaalde teologiese
kwessies ingeneem? Hoe het die proses van herinterpretasie verloop? Hoe is
aansluiting gevind by sienings wat algemeen deel was van die intellektuele
konteks van die Ou Nabye Ooste? Hoe is hierdie voorstellings polemies

10 Sien weer Jonker (2013).
11 Sien Le Roux (2010).



220 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

ingespan om die eie-aard van die Israelitiese / Joodse geloof te artikuleer?
Deur h bestudering van die literére geskiedenis van die Pentateug kom ons
as (post-) moderne interpreteerders verrassend naby aan die hermeneutiese
tradisies van die Bybelse tye.

Nog n (dalk selfs oorbekende) voorbeeld is die Kroniekeboek se hergebruik
van ouer tradisies uit die Pentateug en die sogenaamde Deuteronomistiese
geskiedenis. Hoewel daar by die Kronis h groot respek vir die antieke
tradisies (toe dalk al meer as 200 jaar oud) was, bemerk ons ook by die
Kornis die moed om te herinterpreteer in veranderde en veranderende
sosio-politieke en sosio-godsdienstige omstandighede. Ons vind dat
die Kronis deeglik onderleg was in die oorgelewerde tradisies, maar ook
deeglik ingebed was in sy (of hul) konteks."

Die Bybel onderskei sigself dus van museum-artefakte deurdat dit nie blote
antieke herinneringe en segswyses antikwaries bewaar nie, maar dat dit
telkens — in nuwe resepsie-kontekste — die “lewende Woord van God” is.
Ook in ons tyd. Sonder n studie van die literére geskiedenis van die Bybel
kan ons dalk algaande hierdie perspektief uit die oog begin verloor, en dalk
selfs die Bybel algaande met ons meer (post-) moderne literatuur in ons
geloofsgemeenskappe begin vervang.

Om te op te som voordat ons h spesifieke teks vanuit hierdie oogpunt
ondersoek: h Diakrone ondersoek van die wordingsgeskiedenis van die
Bybeltekste help ons om dié soorte hermeneutiek te ontdek wat die Bybel
tot stand help bring het, sodat ons in ons (post-) moderne interpretasies in
telkens nuwe kontekste op die golflengte van hierdie soorte hermeneutiek
kan inskakel in ons eie nadenke oor God.

3. h Illustrasie: Psalm 58

Vervolgens gaan ons daartoe oor om h spesifieke afgegrensde teks, naamlik
Psalm 58, te bestudeer ten einde die waarde van die literére geskiedenis vir
hedendaagse interpretasie en prediking te illustreer. Die bedoeling is nie
om hier n volledige eksegetiese studie aan te bied nie,”> maar om eerder

12 Sien Jonker (2016).

13 Die volgende kommentare bied goeie besprekings van Psalm 58 aan, en gee veral ook
aandag aan die vormingsgeskiedenis van die teks: Hof3feld et al. (2005), Tate (1998).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 221

op kompakte en bevatlike wyse aan te dui hoe die literére geskiedenis van
hierdie teks n waardevolle bydrae tot die prediking hieroor kan maak.
Psalm 58 is, weens die genre van die teks, nie n gewilde teks vir prediking
nie. Dis ook, weens dieselfde rede, h teks wat baie maklik misbruik kan
word vir die eie belang.

3.1 Die teks en genre

Psalm 58 behoort tot n klein groepie psalms wat as “wraak- of
vergeldingspsalms” bekend staan (nog ander wat normaalweg in hierdie
kategorie geidentifiseer word, is Psalms 7, 35, 55, 59, 69, 79, 83, 109 en
137)." Verskillende formele en inhoudelike kriteria bepaal normaalweg dat
hierdie psalms as wraakpsalms geidentifiseer word. In hierdie psalms bid
die psalmis normaalweg tot die Here om vernietiging oor sy (die Psalmis
se) vyande te bring, en om sodoende die Here se eie eer te herstel. Dit word
normaalweg gemotiveer dat dit in belang van geregtigheid moet geskied.

Vanweé die prominensie van wraakgedagtes in hierdie psalms, was
uitleggers deur die eeue huiwerig om dit op sigwaarde te aanvaar.
Indien dit gedoen word, sou sulke psalms maklik misbruik kon en kan
word om die eie belang van bidders voorop te stel, en om in lyn met
hierdie psalms vernietiging en verwoesting oor vermeende “vyande” te
pleeg. Die wraakpsalms sou dan as regverdiging vir sulke sogenaamde
geregtigheidsgeweld kon dien, asof dit in die naam van die Here geskied,
en asof die Here se eer daardeur herstel word.

Die dilemma van hierdie soort psalms is op verskillende maniere in
die interpretasiegeskiedenis daarvan aangespreek. Sommige uitleggers
verwys as verduideliking daarna dat hierdie psalms die geregtigheids-
en wetstandaarde van die Ou Nabye Ooste sou weerspieél. Stelreéls, soos
“n oog vir h oog, en h tand vir h tand” wat nie net in die Ou Testament
voorkom nie, maar ook in ander buite-bybelse Ou-Nabye-Oosterse
wetsgeskrifte, kon moontlik die agtergrond van die wraakpsalms gevorm
het. Insae in hierdie agtergrond help ons moontlik om beter te verstaan
waar die aanstootlike bedes van die wraakpsalms vandaan kom, maar dit
bring ons nog nie veel verder in terme van die interpretasie nie. Uitleggers

14 Sien bv. die besprekings in Mare (2003) en Slabbert (2018).



222 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

en predikers sou dan hoogstens kon aandui dat hierdie psalms, soos ook
Psalm 58, relieke van vergane Ou-Nabye-Oosterse samelewingsnorme is,
en dat dit deur latere etiese ontwikkelings (soos in die Nuwe Testament)
opgehef en ongedaan gemaak is.

Ander kommentators oor hierdie wraakpsalms meen weer dat hulle iets
van die tradisionele wysheidsgedagte weerspieél (soos ook in sommige dele
van die boeke Spreuke te vinde is) dat seéninge diegene toekom wat aan
die geregtigheidsideale van die Tora voldoen, terwyl diegene wat daaraan
ongehoorsaam is, straf en vergelding moet verwag. Die wraakpsalms
se bede word dan in lyn gesien met die onafwendbare stelreél dat
ongeregtigheid noodwendig vergeld moet word. Vyande en teenstanders
van die Here moet noodwendig vernietig word, tot eer van Sy naam. Ook
hierdie verklaringswyse help ons om beter insig te kry in die wraakpsalms,
maar dit laat ons steeds in h (post-) moderne konteks stuit teen h etiese
sisteem wat (soms gewelddadige) vergelding sien as die faktor wat weer
die samelewingsewewig kan herstel. Uitleggers en predikers sal dan ook
op hierdie insigte reageer deur aan te dui “dat dit nie meer op Nuwe-
Testamentiese Christene van toepassing is nie.”

n Vasstelling van die genre van die teks, en selfs van die antieke agtergronde
wat tot hierdie genre aanleiding gegee het, bied dus nog nie noodwendig
hermeneutiese potensiaal waardeur die tekste uiteindelik telkens weer nuut
geinterpreteer kan word nie. Trouens, soos dit hierbo geproblematiseer is,
kan dit selfs enige hermeneutiese dinamika smoor.

3.2 Die literére geskiedenis van die teks

Die literére geskiedenis van die teks kan moontlik verdere lig werp, nie net
op die historiese agtergrond van die teks nie, maar ook op die hermeneutiese
dinamika wat in die teks aan die orde is.

Eksegete dui aan dat Psalm 58 heelwaarskynlik deur drie fases ontwikkel
het tot die teks wat ons vandag voor ons het. Die volgende gedeelte (vss 2-3,
7-10) vorm die eerste fase van die psalm (die aanhalings kom uit die 1953
en 1983 Afrikaanse vertalings):



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

223

1953

1983

2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o
gode? Oordeel julle die mensekinders
regverdig?

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede
in die hart; julle weeg op aarde die
geweld van julle hande af.

7 0 God, (i) verbreek hulle tande in
hulle mond, (ii) slaan die tande van
die jong leeus uit, o Here!

8 (iii) Laat hulle vergaan soos water
wat wegloop; (iv) as hy sy pyle rig,
laat hulle wees asof hulle stomp
geword het.

9 (v) Laat hulle wees soos 'n slak wat
wegsmelt so ver as hy loop, (vi) soos
‘n misgeboorte wat die son nie gesien
het nie.

10 (vii) Voordat julle potte die
doringtak gewaar word, sal Hy dit
wegstorm, die rou vleis sowel as die
vuurgloed.

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake
werklik regverdig? Is julle beslissings in die
sake tussen mense billik?

3 Nee, julle optrede in die land is die ene
korrupsie, met geweld gaan julle deur die
lewe.

7 (i) Ruk hulle tande uit hulle mond uit, o
God! (ii) Slaan dié leeus se slagtande uit,
Here!

8 (iii) Laat hulle verdwyn soos water wat
wegsyfer, (iv) laat hulle fyngetrap word
soos droé gras.

9 (v) Laat hulle wegraak soos slakke wat
net slym agterlaat, (vi) laat hulle word soos
misgeboortes, sonder lewe.

10 (vii) Laat hulle, voor hulle dit weet,
uitgeroei wees soos onkruid, laat n
gloeiende wind hulle wegwaai in die fleur
van hulle lewe.

In hierdie eerste fase van die psalm kan daar twee bewegings onderskei
word. Eerstens (in vss. 2-3) is daar h aanklag teen die sogenaamde ’Im
(“gode” volgens die 1953-vertaling, en “julle wat mag besit” volgens
die 1983-weergawe). Die aanklag fokus op ongeregtigheid wat beoefen
word. Daarna volg h tweede beweging (vss. 7-10) waarin h sewevoudige
gebed (gemerk in Romeinse syfers in die teks hierbo) tot God gebid
word dat Hy hierdie "Im moet vernietig. Daar is heelwat tekskritiese en
vertalingsprobleme in hierdie gedeelte (soos uit die vertaalverskille hierbo
reeds waargeneem kan word) wat ruim van diere-metaforiek gebruik
maak. Ons bespreking gaan egter slegs op een aspek fokus, naamlik
die gebruik van ’Im. Soos hierdie woord in die Masoretiese tradisie
gevokaliseer is (‘élem, soos weergegee in die BHS), beteken dit iets soos
“stilte” of “stomheid”, met die vertaalmoontlikheid “Is jul uitsprake oor



224 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

geregtigheid stom?” wat dan sou geld. Uitleggers is dit egter eens dat die
Hebreeuse woord eerder anders gevokaliseer moet word, naamlik as ‘élim
of selfs ‘elim. Dit sou dan as “gode” of “hemelwesens” vertaal kon word,
of in figuurlike sin as “magtige heersers.” Die konnotasie van “gode” of
“hemelwesens” (soos in die 1953-vertaling) blyk verkieslik te wees in die
lig van die feit dat hierdie ’elim in vers 2 in kontras gestel word met die
bené ‘adam (“mensekinders”). Dit blyk dat hierdie eerste fase van die psalm
moontlik in verband kan staan met die sogenaamde afgodespot of afgode-
oordeel wat ons ook in sommige van die voorballingskapse profesieé
raakloop. Die gode, en in oordragtelike sin dan ook die aardse heersers en
regters wat hulle beliggaam, het volgens Ou-Nabye-Oosterse verstaan die
taak gehad om geregtigheid op aarde en tussen mense te laat geskied. Dis
h universele gedagte wat in verskeie kulture van die antieke tyd voorkom.
Gode, en heersers, wat nie geregtigheid beoefen en verseker nie, is nie hul
status as gode, of heersers, werd nie, en moet dus vernietig word. Die diere-
en natuurbeelde wat in verse 7-10 volg het dan ten doel om die teendeel
van hemelwesens tot uitdrukking te bring.”” Gode, en heersers, wat nie
geregtigheid verseker nie, moet deur God - die God van Israel wat aan die
einde van vers 7 ook as die Verbondsgod Yhwh aangespreek word - tot die
laagste status vernietig word.

Die eerste fase in die vormingsgeskiedenis van hierdie psalm wou dus
polemies h bydrae maak binne die godsdienstige omgewing van die
voorballingskapse tyd. Dit wou argumenteer dat die enigste Een wat werklik
geregtigheid kan waarborg en waarmaak, is Yawh, die Verbondsgod van
Israel. Alle ander gode moet eenvoudig vernietig word.

Die tweeduidigheid van die term ’elim of ’élim om moontlik ook na aardse
heersers of regters te verwys, het egter ook die moontlikheid geskep om die
teks in nuwe kontekste uit te brei en te herinterpreteer. In die tweede fase
word die aanvanklike gebed dus uitgebrei deur verwysing na goddelose /
slegte mense (vss. 4-6), in teenstelling tot die regverdiges (vss. 11-12):

15 Sien Miglio (2015).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

225

1953

1983

2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o
gode? Oordeel julle die mensekinders
regverdig?

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede in die
hart; julle weeg op aarde die geweld
van julle hande af.

4 Afvallig is die goddelose mense van
die geboorte af; die leuensprekers dwaal
van die moederskoot af.

5 Hulle het gif soos die gif van 'n slang;
soos 'n dowe adder wat sy oor toestop,

6 wat nie luister na die stem van die
besweerders, van hom wat ervare is om
met towerspreuke om te gaan nie.

7 0 God, verbreek hulle tande in hulle
mond, slaan die tande van die jong
leeus uit, o Here!

8 Laat hulle vergaan soos water wat
wegloop; as hy sy pyle rig, laat hulle
wees asof hulle stomp geword het.

9 Laat hulle wees soos ’n slak wat
wegsmelt so ver as hy loop, soos 'n
misgeboorte wat die son nie gesien het
nie.

10 Voordat julle potte die doringtak
gewaar word, sal Hy dit wegstorm, die
rou vleis sowel as die vuurgloed.

11 Die regverdige sal bly wees as hy die
wraak sien; hy sal sy voete was in die
bloed van die goddelose.

12 En die mense sal sé: Gewis, daar is
vrug vir die regverdige; gewis, daar is 'n
God wat op die aarde oordeel!

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake
werklik regverdig? Is julle beslissings in
die sake tussen mense billik?

3 Nee, julle optrede in die land is die ene
korrupsie, met geweld gaan julle deur die
lewe.

4 Slegte mense loop van hulle geboorte
af ’n verkeerde pad, vandat hulle in
die wéreld gekom het, dwaal hierdie
bedrieérs af.

5 Hulle is soos giftige slange, soos adders
wat hulle doof hou,

6 wat hulle nie steur aan die stem van die
slangbesweerder nie, hoe vernuftig hy
ook mag wees.

7 Ruk hulle tande uit hulle mond uit,
0 God! Slaan dié leeus se slagtande uit,
Here!

8 Laat hulle verdwyn soos water wat
wegsyfer, laat hulle fyngetrap word soos
droé gras.

9 Laat hulle wegraak soos slakke wat
net slym agterlaat, laat hulle word soos
misgeboortes, sonder lewe.

10 Laat hulle, voor hulle dit weet,
uitgeroei wees soos onkruid, laat n
gloeiende wind hulle wegwaali in die fleur
van hulle lewe.

11 Die regverdige sal bly wees as hy sien
daar is vergelding, as die bloed van die
goddeloses oor sy voete loop.

12 Die mense sal sé: Daar is tog n
beloning vir die regverdige, daar is tog n
God wat reg op die aarde laat geskied!




226 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

Die uitbreiding van die psalm in die tweede fase hou veral verband met
die dubbelsinnige geaddresseerdes ‘elim of élim soos ons hierbo bespreek
het, maar ook met die kontras wat reeds in vers 2 tussen “geregtigheid” en
“ongeregtigheid” opgestel word. Dit wil dus lyk of hierdie fase baie sterk
aansluiting vind by die wysheidsraamwerk wat in die vormingsgeskiedenis
van die Psalmbundel (in kontras tot individuele psalms) voorsien is. Dit
word algemeen aanvaar dat Psalm 1 as 'n uiteensetting van “die twee weé”
as ‘n literére inleiding vir die hele Psalmbundel voorsien is, juis om aan te
dui dat hierdie bundel van kultiese liedere en gebede ‘n moontlikheid tot
die inoefening van geregtigheid (wat met wysheid geassosieer word) bied.
Hoewel die tradisionele wysheidstradisie wat geregtigheid en seéninge, en
ongeregtigheid en vervloeking, met mekaar verbind het, reeds in die voor-
ballingskaptyd na vore begin kom het, blyk dit dat Psalm 1 eers waarskynlik
in die naballingskaptyd tot die Psalmbundel toegevoeg is as n inleiding.

Die uitbreiding van Psalm 58 in fase 2 sou dus ook reeds in die voor-
ballingskaptyd kon gebeur het, maar dis nie onwaarskynlik dat dit dalk
ook eers tydens die ballingskap of daarna toegevoeg is nie. Wat wel
duidelik is, is dat hierdie tweede fase n doelbewuste keuse maak om die
dubbelsinnigheid van élim of *élim in die eerste fase met “mense” in verband
te bring (“goddelose mense” en “leuensprekers” in die 1953-vertaling;
“slegte mense” en “bedrieérs” in die 1983-vertaling). Of dit die konteks van
Assiriese imperiale verdrukking van die voorballingskapse tyd was, en of
dit dalk die Babiloniese tydperk van ballingskap was, die redigeerders van
die kernpsalm het hierin 'n geleentheid gesien om allerhande vervloekinge
oor die heersers van die dag af te bid (in die woorde van die vroeére fase van
die psalm), en om dit met die kwessie van geregtigheid in verband te bring.
Verse 4-6 gebruik dan ook verdere diere-metaforiek om die goddeloses
en bedrieérs van hul tyd sleg te sé¢, om daarmee 'n verdere motivering te
verskaf waarom God hierdie mense moet vernietig. Verse 11-12 dui aan
dat sulke verwoesting juis die regverdiges reg sal bewys, en dat dit 'n finale
aanduiding sal wees dat geregtigheid wél die moeite werd is om te beoefen.
Boonop, hierdie verwoesting van die onregverdiges en bedrieérs sal vir
eens en vir altyd bewys dat daar wél 'n God is.

Dis duidelik dat die tweede fase van die psalm die kernpsalm so omvorm
dat dit die vervloekings op mense toegespits het, en dat die bidder(s)
daarmee hul eie menslike griewe wou bevredig onder die dekmantel van
geregtigheid en God se eer. In derde en laaste fase van groei, word h opskrif
vir die psalm voorsien (vs. 1):



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

227

1953

1983

VIR die musiekleier; op die wysie van:
“Moenie verwoes nie.” Van Dawid. n
Gedig.

2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o
gode? Oordeel julle die mensekinders
regverdig?

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede in die
hart; julle weeg op aarde die geweld van
julle hande af.

4 Afvallig is die goddelose mense van
die geboorte af; die leuensprekers dwaal
van die moederskoot af.

5 Hulle het gif soos die gif van 'n slang;
soos 'n dowe adder wat sy oor toestop,

6 wat nie luister na die stem van die
besweerders, van hom wat ervare is om
met towerspreuke om te gaan nie.

7 0 God, verbreek hulle tande in hulle
mond, slaan die tande van die jong leeus
uit, o Here!

8 Laat hulle vergaan soos water wat
wegloop; as hy sy pyle rig, laat hulle
wees asof hulle stomp geword het.

9 Laat hulle wees soos 'n slak wat
wegsmelt so ver as hy loop, soos 'n
misgeboorte wat die son nie gesien het
nie.

10 Voordat julle potte die doringtak
gewaar word, sal Hy dit wegstorm, die
rou vleis sowel as die vuurgloed.

11 Die regverdige sal bly wees as hy die
wraak sien; hy sal sy voete was in die
bloed van die goddelose.

12 En die mense sal sé: Gewis, daar is
vrug vir die regverdige; gewis, daar is ’n
God wat op die aarde oordeel!

Vir die koorleier: op die wysie van “Moet
dit nie verwoes nie!” Van Dawid. n
Gedig.

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake
werklik regverdig? Is julle beslissings in
die sake tussen mense billik?

3 Nee, julle optrede in die land is die ene
korrupsie, met geweld gaan julle deur
die lewe.

4 Slegte mense loop van hulle geboorte
af ’n verkeerde pad, vandat hulle in

die wéreld gekom het, dwaal hierdie
bedrieérs af.

5 Hulle is soos giftige slange, soos adders
wat hulle doof hou,

6 wat hulle nie steur aan die stem van
die slangbesweerder nie, hoe vernuftig
hy ook mag wees.

7 Ruk hulle tande uit hulle mond uit,
0 God! Slaan dié leeus se slagtande uit,
Here!

8 Laat hulle verdwyn soos water wat
wegsyfer, laat hulle fyngetrap word soos
droé gras.

9 Laat hulle wegraak soos slakke wat
net slym agterlaat, laat hulle word soos
misgeboortes, sonder lewe.

10 Laat hulle, voor hulle dit weet,
uitgeroei wees soos onkruid, laat 'n
gloeiende wind hulle wegwaai in die
fleur van hulle lewe.

11 Die regverdige sal bly wees as hy sien
daar is vergelding, as die bloed van die
goddeloses oor sy voete loop.

12 Die mense sal sé: Daar is tog n
beloning vir die regverdige, daar is tog
'n God wat reg op die aarde laat geskied!




228 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

Dieopskriftevandieindividuele psalmswordallerweéinbybelwetenskaplike
kringe gesien as laat byvoegings.'® Meestal vermeld kommentare slegs
dat die opskrifte nie noodwendig met die psalm saamgelees kan word
nie, omdat dit laat byvoegings is. Uit h ontleding van die terminologie
wat in die psalmopskrifte voorkom, word dit duidelik dat die meeste van
hierdie terminologie heel moontlik hul oorsprong in die tempelkultus in
die naballingskapse periode het, toe die tweede tempel reeds weer begin
funksioneer het. Daar is ook goeie aanduidings dat hierdie terminologie
n sterk assosiasie met die Levitiese kringe van die tweede tempel toon (bv.
die gereelde gebruik van die term lamnazeah, “vir die musiekleier”), en dat
hierdie groepering binne die tempelkultus heel moontlik verantwoordelik
was vir die samestelling van die psalmbundel (oftewel, Psalter, soos dit
dikwels in vakliteratuur genoem word) as h soort gesangeboek vir die
tweede tempel.

Hoewel die Dawidiese versameling van psalms waarskynlik reeds in h
vroeér (voor-ballingskapse) fase byeengebring is, is hierdie psalms eers in
die Persiese periode van (verdere) opskrifte voorsien. Die opskrif van Psalm
58 blyk so h samestelling te wees. Dit word, soos baie ander, as h Dawidiese
psalm getipeer (ledawid), en word h miktam genoem. Die laasgenoemde
term kom slegs in enkele psalms voor (16, 56, 57, 58, 59, 60), en die betekenis
van die term is onseker. Die psalms waarby dit voorkom het egter almal
met spanning en krisis te doen, en in al hierdie psalms word die vertroue
uitgespreek dat die vyande uiteindelik vir hul ongeregtige dade sal boet.

Die byvoeging van musikale terminologie in die psalms is nogh interessante
kategorie in die opskrifte. In Psalm 58 word die term ‘al-tashet gebruik,
wat slegs in enkele psalms voorkom (57, 58, 59, 75). Dit is nie doodseker

» «

hoe dit vertaal moet word nie (“moenie vernietig nie”, “moenie toelaat dat
vernietig word nie”, “geen vernietiging”), maar taalkundiges is dit eens dat
die term met die Hebreeuse werkwoordswortel $ht (“vernietig”) in verband
gebring moet word. Daar is ook eenstemmigheid dat dit waarskynlik die
eerste woorde van h bekende lied was, en dat die opskrif wil aandui dat die

onderstaande psalm op daardie lied se wysie gesing moet word.

16 Sien bv. Gertz, Berlejung, Schmid & Witte (2009: 418-419), Jonker (2004a,b).



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 229

Binne die konteks van h psalm wat h gebed tot vernietiging bevat, blyk
hierdie opskrif taamlik ironies te wees. Maar, dit is juis die punt wat in die
volgende afdeling bespreek gaan word.

Om hierdie afdeling op te som: Die psalm het deur drie fases ontstaan. Die
eerste fase, in die voor-ballingskaptyd, sluit aan by die godepolemiek van
die dag om aan te dui dat daar maar slegs een God, naamlik die verbondsgod
Yhwh is wat die ongeregtigheid kan veroordeel en vernietig. Daarom wend
die bidder haar-/homself tot hierdie God om verwoesting af te bid op
hierdie gode. In h tweede fase - steeds in die voor-ballingskaptyd of selfs in
die ballingskap — word die dubbelsinnigheid van die term vir “gode” in vers
2 benut om die gebed tot verwoesting op die menslike maghebbers van die
tyd te rig. Dit word gedoen binne die wysheidsraamwerk dat regverdiges
geseén sal word, maar dat onregverdiges vervloeking kan verwag. In n
derde fase - beslis in die naballingskaptyd — word n opskrif tot die psalm
toegevoeg wat onder andere die ironiese aanduiding verskaf dat die psalm
op die wysie van “moenie verwoes nie” gesing moet word.

Hieruit is duidelik dat daar h teologiese debat binne hierdie psalm afspeel.
Dit is die fokus van ons bespreking in die volgende afdeling.

3.3 Die “binne-gesprek” van die psalm

Die literére geskiedenis van Psalm 58 toon dat die vorming van die
psalm in drie fases nie n blote literére aktiwiteit was nie, maar dat dit
gedrenk was in teologiese motivering en hermeneutiese ontwikkeling. Die
vormingsgeskiedenis laat die (post-) moderne leser van hierdie antieke
teks dus bewus word daarvan dat gelowige bidders in Oud-Israel oor tyd
heen geworstel het met die kwessie van ongeregtigheid en ongeregtiges
in die samelewing. In h vroeé fase word hierdie samelewingskwessie
baie pertinent geinterpreteer binne die ruimte waarin h veelgodedom
nog deel van die verwysingsraamwerk was, en waar die ongeregtigheid
met afgode in verband gebring is. Hierdie vals gode wat voorgee om die
heersers van hierdie wéreld te wees, is gedrenk in ongeregtigheid en hulle
laat ongeregtigheid ongebreideld seévier in hierdie wéreld. Binne hierdie
konteks is daar vir die bidder net een geldige opsie, en dit is om tot die
Ware God, Yhawh van Israel, te bid om hierdie valse gode te vernietig. Yhwh
is die ware verteenwoordiger van geregtigheid, en Hy kan dit bewys deur



230 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

die valse gode eenvoudig te verneder en te vernietig totdat daar letterlik net
slym van hulle op die aardbodem agterbly.

Maar, hierdie oortuiging oor Yhwh as die Ware God van geregtigheid, gee
dan bidders in h latere konteks die moed om hierdie gebed op hul menslike
teenstanders — die maghebbers van hul tyd - af te bid. As Yhwh in h vorige
era as die Bewaarder van geregtigheid gesien is, en as Yhwh voorheen
opgeroep kon word om die valse gode vernederend te vernietig, sou h mens
tog in nuwe omstandighede dieselfde van Yhwh kon verwag om in die
menslike omgewing te doen. Die menslike heersers van die dag sou tog
sekerlik dieselfde lot werd wees? Die bidder(s) van hierdie psalm se tweede
fase wend hulle dus tot dieselfde Yhwh om teologiese legitimering te gee
aan hul behoefte om sekere maghebbers van hul tyd uit te delg en te verdryf.
Uiteraard sou h mens, in lyn met die teologiese oortuiging van die eerste
fase van die psalm, so h aanspraak op Yhwh kon maak? S6 n aanspraak sou
ook in die Assiriese imperiale omgewing van onderdrukking, of tydens die
ontnugtering van die Babiloniese ballingskap, volledig sin maak.

Die opskrif van die derde fase rig egter n waarskuwing: “Moenie vernietig
nie!” Dit is asof hierdie element in die opskrif die gang van teologiese denke
van die vorige fase wil temper. Dit wil aandui dat hierdie eg-menslike
behoefte om maghebbers uit te roei - en om dit dan ook nog teologies
te legitimeer — kan hand-uit ruk. Om die vernietiging van valse gode
eenvoudig gelyk te stel met die vernietiging van menslike heersers, kan
gevaarlik wees. SO h siening kan goed begryp word binne die konteks van
herstel tydens die Persiese periode. Hoewel die Persiese imperium eweneens
seker gemaak het dat hul mag erken word, het hulle h totaal ander strategie
in hul imperiale uitoefening gevolg. Anders as die Assiriérs en Babiloniérs
wat hul as maghebbers in die Ou Nabye Ooste voorafgegaan het, het die
Persiese heersers nie h beleid van ballingskap gevolg nie, en het daarom
alle weggevoerde volkere toegelaat om na hul land terug te keer. Hulle het
ook toegelaat dat plaaslike kultiese ruimtes weer opgebou kon word, en
dat eie godsdienste beoefen kon word. Hoewel die vroeé Persiese periode
nog gekenmerk is deur n terughunkering onder die herstelde Jode na die
voorballingskapse Dawidiese koningskap, het daar in die latere Persiese
periode algaande n gesindheid van assimilasie en aanvaarding van hul
nuwe identiteit ingetree. Binne hierdie konteks kom daar h herwaardering



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 231

van die imperiale mag. In hierdie omgewing begin die lied op die wysie van
“Moenie vernietig nie!” opklink.

Dit is duidelik uit die binne-gesprek wat ons in hierdie psalm kan hoor
dat erkenning gegee word aan die menslike behoefte om teenstanders
uit die weg te ruim. Maar, dit is ook duidelik dat die teologiese gesprek
hieroor h voortgaande een binne die Godsvolk is. Teologiese nadenke oor
geregtigheid, oor vernietiging en vergelding, en oor God se rol hierin, is nooit
afgehandel nie. Die psalm dui hermeneuties aan dat geloofsgemeenskappe
nooit klaar gedink moet wees oor hierdie netelige kwessie nie, en dat God
telkens weer nuut in nuwe kontekste bedink moet word.

Die hermeneutiese dinamika wat ons in die vormingsgeskiedenis van Psalm
58 bemerk, skep uiteraard moontlikhede tot verdere vertolking en verdere
teologiese nadenke in latere kontekste, ook ons eie. Hierdie hermeneutiese
dinamika kan dus nou oorspoel in die prediking.

4. Konklusie

Hierdie artikel wou aandui dat predikers groter diepgang in hul prediking
kan bring deur onder andere die literére geskiedenis van Bybeltekste te
bestudeer. Die mite dat die voorgeskiedenis van Bybeltekste eintlik nie
interessant is vir die prediking nie, en bloot maar antikwariese waarde
het, is hiermee hopelik verdryf. Daar is aangedui dat h studie van die
vormingsgeskiedenis van Bybeltekste van groot hermeneutiese waarde is,
en dat dit juis die moontlikheid bied om sulke tekste weer eens nuut in
nuwe kontekste te interpreteer. Die artikel wou aandui dat die vervlakking
in prediking wat die gevolg is van h konsentrasie op ons eie kontekste
van resepsie, en wat dikwels dan die finale vorm van Bybeltekste as blote
kapstokke gebruik, nie deur die homiletiek geduld kan word nie. Die
vakgebied van homiletiek kan nie daarmee tevrede wees om predikers
bloot te leer hoe om hul eie kontekste goed te lees, hoe om allerhande
interessante kulturele produkte van hul eie tyd retories in te span tot
vermaak van gemeentes, sonder om ook die vormingsgeskiedenis van ons
Basisteks, die Bybel, in ag te neem nie. Hierdie artikel wou op soek gaan na
diepgang in prediking, iets wat ons kollega Johan Cilliers in sy loopbaan
nagestreef, geleer, en geillustreer het.



232 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

Bibliografie

Carr, D.M. & Conway, C.M. 2010. An introduction to the Bible: Sacred
texts and imperial contexts. Chichester: Wiley-Blackwell.

Cilliers, J. 1994. God vir ons: ’n analise en beoordeling van Nederduitse
Gereformeerde volksprediking, 1960-1980. (Woord teen die lig; B/2).
Kaapstad: Lux Verbi.

Cilliers, J. 1996. Die uitwissing van God op die kansel: Ontstellende
bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking. 'n Nadink-boek vir mense
wat opgewonde is oor die evangelie — en hartseer as dit met 'n ander
vervang word. Kaapstad: Lux Verbi.

Cilliers, J. 2006. God for us? An analysis and assessment of Dutch
Reformed preaching during the apartheid years. Stellenbosch: Sun
Press.

Gertz, J.-C., Berlejung, A., Schmid, K. & Witte, M. 2009.
Grundinformation Altes Testament eine Einfiihrung in Literatur,
Religion und Geschichte des Alten Testaments. 3., iberarb. und erw.
Aufl. ed. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hossfeld, F.-L., Zenger, E. & Baltzer, K. 2005. Psalms 2: A commentary on
Psalms 51-100. (Hermeneia). Minneapolis: Fortress Press.

Janse Van Rensburg, J. 2003. Narrative preaching: Theory and praxis
of a new way of preaching. (Acta Theologica Supplementum no. 4).
Bloemfontein: UFS.

Jonker, L.C. 2004a. Revisiting the Psalm headings: Second temple levitical
propaganda? In D.J. Human & C.J.A. Vos (eds.). London: T & T Clark
Psalms and liturgy. 102-122.

Jonker, L.C. 2004b. Another Look at the Psalm Headings: Observations
on the Musical Terminology. Journal of Northwest Semitic Languages.
30(1):65-85.

Jonker, L.C. 2011. “Lewend en kragtig”? Die hermeneutiese dinamika en
implikasies van (her)interpretasie in die Ou Testament. Nederduitse
Gereformeerde Teologiese Tydskrif. 52(1). [Online]. Available: http://
ngtt.journals.ac.za/pub/article/view/12 [Accessed: 2015, March 08].



Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234 233

Jonker, L.C. 2013. Why history matters: The place of historical
consciousness in a multidimensional approach towards biblical
interpretation. Verbum et Ecclesia. 34(2):Art. #775.

Jonker, L.C. 2015a. From Adequate Biblical Interpretation to
Transformative Intercultural Hermeneutics. Chronicling a Personal
Journey. (Intercultural Biblical Hermeneutics Series no. 3). Elkhart:
Institute of Mennonite Studies.

Jonker, L.C. 2015b. Of Writers and Readers: Facilitating the Intercultural
Encounter between (Ancient) Texts and (Contemporary) Readers. In
D.S. Schipani, M. Brinkman, & H. Snoek (eds.). Elkhart / Amsterdam:
Institute of Mennonite Studies / Vrije Universiteit Amsterdam
New Perspectives on Intercultural Bible Reading: Hermeneutical
Explorations in Honor of Hans de Wit. 239-256.

Jonker, L.C. 2016. Defining All-Israel in Chronicles: Multi-levelled Identity
Negotiation in Late Persian Period Yehud. (Forschungen zum Alten
Testament I no. 106). Tiibingen: Mohr Siebeck.

Jonker, L.C. 2018. Further Interrogation of the Comparative Paradigm in
African Biblical Scholarship: Towards an Analogical Hermeneutics
for Interpreting the Old Testament in Africa. In Stellenbosch FS Elna
Mouton.

Jonker, L.C. & Lawrie, D.G. 2005. Fishing for Jonah (anew): Various
Approaches to Biblical Interpretation. African Sun Media.

Larsen, D.L. 1995. Telling the old, old story: The art of narrative preaching.
Wheaton: Crossway Books.

Le Roux, J.H. 2010. Searching for a question and an answer. In R.
Achenbach (ed.). Wiesbaden: Harrassowitz. “Gerechtigkeit und
Recht zu iiben” (Gen 18, 19): Studien zur altorientalischen und
biblischen Rechtsgeschichte, zur Religionsgeschichte Israels und zur
Religionssoziologie. Festschrift fiir Eckart Otto zum 65. Geburtstag.
508-517.



234 Jonker « STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213-234

Long, T.G. 1982. Narrative structure as applied to biblical preaching:
a method for using the narrative grammar of A.J. Greimas in die
development of sermons on biblical narratives. Ann Arbor: University
Microfilms International.

Mare, L.P. 2003. Psalm 58: a prayer for vengeance. Old Testament Essays.
16(2):322-331.

Miglio, A.E. 2015. Imagery and Analogy in Psalm 58:4-9. Vetus
Testamentum. 65(1):114-135.

Robinson, W.B. 1990. Journeys toward narrative preaching. New York:
Pilgrim Press.

Schmid, K. 2008. Literaturgeschichte des Alten Testaments: Eine
Einfiihrung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschalft.

Schmid, K. 2012. The Old Testament: A literary history. Translated by
Linda Maloney. Minneapolis: Fortress Press.

Slabbert, S.J.P. 2018. Maranatha as a hermeneutical key to reinterpreting
the imprecatory Psalms. Thesis. Stellenbosch : Stellenbosch
University. [Online]. Available: https://scholar.sun.ac.za:443/
handle/10019.1/104865 [Accessed: 2019, June 22].

Tate, M.E. 1998. Psalms 51-100. Vol. 20. (Word Biblical Commentary).
Dallas: Word Inc.



