
Stellenbosch Theological Journal Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–
234 DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.Supp.2019.v5n2.a12

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
Supp. 2019 © Pieter de Waal Neethling Trust

213start page:

Op soek na diepgang in prediking: Die bydrae 
van die literêre geskiedenis van die Bybel

Jonker, Louis
Universiteit Stellenbosch, Stellenbosch, Suid-Afrika

lcj@sun.ac.za 

Abstract

Preaching the Old Testament: Why the literary history matters
It is generally accepted that the genre of an Old Testament text (or, for that matter, of 
any biblical text) should be taken into consideration when planning a sermon on such 
a text. The literary form should be respected in the re-communication of the contents 
of a text. An aspect which is often neglected in preaching, however, is not literary 
form, but literary history. Why would it be important to pay attention to the formation 
processes which brought about the final form of the particular Old Testament text? 
Does it bring any further value for sermon-making when the history of growth of a text 
is taken into consideration? This contribution will be a plea for involving the literary 
history of Old Testament texts into the process of preaching. It will emphasise that 
this historical aspect could enrich the hermeneutical processes that are inevitable for 
preparing a sermon.

Trefwoorde
literêre geskiedenis; diepgang in prediking; hermeneutiek; historiese dimensie; 
oormatige klem op resepsie; Psalm 58

1. Inleiding
Wat geld as ŉ goeie preek? Die spesialisgebied in die teologie wat sigself 
met hierdie vraag besig hou, is die homiletiek. Die fakulteit teologie 
op Stellenbosch was geseën in die afgelope byna twee dekades om ŉ 
uitstekende homiletikus en prediker, Johan Cilliers, in ons midde te hê. 
Een van Johan se talle wyshede was (en is!) dat hy nie sy vakgebied wil 
beoefen as sy Ou- en Nuwe-Testamentiese kollegas nie aan sy sy staan 



214 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

nie. Bybelwetenskaplikes en homilete moet – volgens Cilliers – naby aan 
mekaar werk ten einde verantwoorde prediking te kan bedink. ŉ Goeie 
preek staan in die verlengde van goeie eksegese en deeglike hermeneutiese 
aanvoeling. Daarom is dit belangrik dat teologiese studente wat uiteindelik 
predikante wil word, in beide die Bybelwetenskappe en die Homiletiek 
geskool moet wees. Iemand wat nie deeglik in die Ou en Nuwe Testament 
opgelei is nie, kan per implikasie nie goeie predikers wees nie. Die gevaar 
van moralisme – wat Johan Cilliers in talle van sy akademiese werk ontbloot 
en gekritiseer het1 – lê dikwels en loer waar predikante nie ŉ deeglike 
bybelwetenskaplike onderbou het nie. Waar daar nie ŉ deeglike onderbou 
in die Bybelwetenskappe is nie, word kapstok-prediking heel dikwels die 
verstekmodus; of predikers maak staat op hul belesenheid in allerhande 
kulturele produkte van hul tyd om daardeur indruk by hul gehoor te maak. 
Sommige ander maak uitsluitlik staat op hoë en kragtige retoriek om 
hierdie effek te bereik, dikwels sonder veel substansie in al hierdie kragtige 
woorde en taalgebruik.

Watter bydrae van die Bybelwetenskappe maak hierdie velde so 
onontbeerlik vir die Homiletiek? Waarom argumenteer Johan Cilliers 
dat hy sy vakgebied naby aan sy Ou- en Nuwe-Testamentiese kollegas wil 
beoefen?

Daar is redelike breë eenstemmigheid in homiletiese kringe dat die genre, 
oftewel literatuursoort, van die Bybelteks deeglik in ag geneem moet word 
in die konstruksie van ŉ preek.2 Die veronderstelling is dat ŉ mens nie ŉ 
hoogs-argumentatiewe preek maak vanuit ŉ poëtiese (soos die poësie van 
die Ou Testament) of narratiewe (soos in talle tekste in die Ou Testament en 
Nuwe Testament te vinde) teks nie. Jy gebruik ook nie ŉ digterlike aanslag 
om ŉ argumentatiewe (soos in die Pauliniese literatuur) teks te preek nie. 
Die genre van die prediking moet verkieslik aansluiting vind by die genre 
van die Bybelteks wat gepreek word.

Maar, is dit al bydrae wat die Bybelwetenskappe tot prediking kan maak, 
naamlik om die genre van die tekste deeglik te belig? Hierdie aspek word 
meestal heel gemaklik deur homilete en predikers hanteer, want dit werk 

1	 Sien Cilliers (1994, 1996, 2006).
2	 Sien bv. Long (1982), Robinson (1990), Larsen (1995), en Janse van Rensburg (2003).



215Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

hoofsaaklik met die teksoppervlak, dit wil sê, die wêreld-in-die-teks. En 
daarvandaan spring predikers dikwels heel gemaklik oor na die konteks 
waarin gepreek word, dit wil sê, die wêreld-voor-die-teks. Maar, wat van 
die wêreld-agter-die-teks? Het dit enigsins waarde vir die homiletiek en 
prediking?

Predikers wat nie goed onderleg is in die Bybelwetenskappe nie (of, wat ŉ 
eensydige opleiding hierin gehad het) beur dikwels daarvan weg om die 
wêreld-agter-die-teks in hul preekmaakproses in ag te neem.3 Dikwels is 
daar ŉ onbeholpenheid daarmee, omdat hulle nie noodwendig weet wat 
om met die inligting oor die ontstaan van die Bybeltekste te maak nie;4 
of, hulle meen dat daar te min inligting daaroor beskikbaar is, en dit dus 
goedsmoeds agterweë gelaat kan word in die prediking.

Hierdie artikel – wat tot eer van Johan Cilliers aangebied word – wil egter 
anders redeneer. Die punt word hier gemaak dat diepgang in prediking 
dikwels juis ontbreek vanweë die feit dat die literêre geskiedenis van 
die Bybelteks nie in ag geneem is nie. In die volgende afdeling sal 
geargumenteer word dat insae in die literêre geskiedenis van Bybeltekste 
ons juis help om die hermeneutiese strategie van daardie tekste beter te kan 
begryp. Dit help predikers juis om so-te-sê in te luister op die teologiese 
debatte en worstelings van die Bybelse gelowiges. Die identifisering van 
die literêre geskiedenis is nie maar bloot ŉ historiese oefening nie; dis ŉ 
onmisbare hermeneutiese oefening wat help om die ideologieë van die 
tekste se ontstaanstye te kan herken, en om die retoriese krag van die tekste 
te ontdek.5 Dit help predikers om te besef waarom bepaalde genres gebruik 
is in die oordrag van bepaalde teologiese waarhede en oortuigings. 

In kort: ŉ bestudering van Bybeltekste se literêre geskiedenis kan potensieel 
veel meer diepgang in prediking vir ons eie tyd bring.

Nadat ŉ aantal teoretiese perspektiewe oor die hermeneutiese waarde van 
ŉ bestudering van die literêre geskiedenis van Bybeltekste in die volgende 

3 	 Sien bv. my bespreking en evaluering van sekere soorte uitleg wat hoogty in ons tyd 
voer: Jonker (2015a,b, 2018).

4	 Sien bv. Jonker (2013).
5	 Sien Jonker (2011).



216 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

afdeling aangebied is, sal hierdie waarde aan die hand van Psalm 58 
geïllustreer word.

2.	 Die hermeneutiese bydrae van literêre geskiedenis
Die literêre (of redaksie-) geskiedenis van Bybeltekste moet in ag geneem 
word vanweë die feit dat hierdie tekste nie net antieke tekste is nie, maar 
dat hulle ook oor ŉ baie lang periode tot stand gekom het (m.b.t. die Ou 
Testament, selfs byna tien eeue).6 Die uitdaging is dus nie slegs dat die 
eksegeet en prediker die antieke voorstellings, beelde, en metafore van ŉ 
vervloë tyd moet probeer ontsyfer en verstaan nie. Natuurlik is hierdie 
aspekte ook uiters belangrik om sodoende die tekste in hul oorspronklike 
kontekste van ontstaan beter te probeer verstaan, alvorens dit na ŉ (post-) 
moderne konteks oorgebring word om hier, in ons tyd, toepassing te vind. 
Dit gaan egter oor méér as slegs om die antieke kontekste van die Bybel te 
probeer verstaan. Juis omdat die Bybeltekste meestal nie net in een antieke 
konteks ontstaan het nie, maar eerder die produkte is van eeuelange 
redigering, byvoeging, aanpassing, en herinterpretasie, is dit noodwendig 
dat die gelaagdheid van Bybeltekste (veral Ou-Testamentiese tekste) in 
ag geneem sal word. Hierdie gelaagdheid is nie net van literêr-historiese 
belang nie; dis van uiterste hermeneutiese belang.

Dikwels skrum predikers en sommige eksegete (veral diegene wat op die 
resepsie van tekste in moderne kontekste wil fokus) weg daarvan om die 
vormingsgeskiedenis van Bybeltekste te bestudeer. Die argument is dikwels 
tweeledig. Aan die een kant word beweer dat Bybelwetenskaplikes in elk 
geval soveel verskillende teorieë oor die ontstaan van die tekste het, dat dit 
verlammend inwerk op die interpreteerder wat graag ŉ Woord vir haar/sy 
tyd wil verkondig. Die debatte tussen Bybelwetenskaplikes oor die literêre 
geskiedenis van tekste word dan eerder as verwarrend ervaar, en daarmee 
word die saak dikwels ook van die tafel gevee. Hierdie soort kritiek 
neem egter nie genoegsaam in ag nie (waarskynlik deurdat hierdie soort 
wetenskaplike debatte nie noodwendig noukeurig gevolg word nie) dat daar 
oor die dekades van wetenskaplike studie van die Bybel al ŉ hele aantal sterk 

6	 Twee onlangse werke wat die ontstaan van die Ou en Nuwe Testament chronologies 
beskryf, is: Carr & Conway (2010) en Schmid (2008). Lg. is ook in Engels beskikbaar as 
Schmid (2012).



217Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

konsensusse gegroei het, en dat daar nou heelwat meer helderheid is oor 
watter historiese tydperke veral vormend vir die Bybelse literatuur was. Ons 
weet byvoorbeeld dat die imperiale omgewing van Assiriese oorheersing, 
en die tydperk tussen die val van Samaria in 722 vC en van Jerusalem in 
586 vC, invloedryk was in die ontwikkeling van sekere kritiese stemme – 
ook sosiaal-politieke – wat in Israel en Juda na vore gekom het. Ons weet 
ook dat die Babiloniese ballingskap ŉ fase van diepe ontnugtering en 
teologiese nadenke ingelui het, wat tot herinterpretasies en herwaardering 
van ouer teologiese rigtings aanleiding gegee het. En ons weet veral ook 
dat die grootste deel van die Ou Testament in die herstelperiode onder 
Persiese heerskappy tot stand gekom het, met onder andere die Pentateug 
wat algaande ŉ finale vorm begin aanneem het en die Deuteronomistiese 
geskiedenis wat in ŉ deurlopende narratief verwerk is. Ons weet ook dat daar 
in die Persiese periode pogings na vore gekom het om vroeëre teologiese 
en historiese tradisies te interpreteer en te herinterpreteer. Die tydperk 
ná Alexander die Grote se oorheersing (ingelui deur sy oorwinnings van 
332 vC), asook die kort tydperk van Joodse onafhanklikheid en Romeinse 
imperiale oorheersing daarna, het elkeen op ŉ kenmerkende wyse hul 
merk op die ontstaan van Bybelse literatuur gemaak. Hierdie invloede 
word deesdae deeglik bestudeer, en die prosesse van herinterpretasie wat 
in die voortgaande literatuurvormingsprosesse voorgekom het, word goed 
gedokumenteer. Om dus te skuil agter die verskoning van “soveel eksegete – 
soveel lae in die teks” is dus onverantwoordelik en kortsigtig.

Aan die ander kant word die argument dikwels aangevoer (aangestig deur 
die sogenaamde “linguistic turn” wat in die eerste helfte van die twintigste 
eeu sy merk op alle literatuurstudies begin maak het) dat literatuur – 
ook Bybelse literatuur – ŉ lewe van hul eie lei, en dat die wêreld-agter-
die-tekste nie noodwendig ŉ bydrae tot die verstaan van die tekste maak 
nie.7 Die sogenaamde “finale” vorm van die Bybeltekste is dus al wat 
ons het, en dis al waarmee ons hoef te werk in ons interpretasies. In die 
tweede helfte van die twintigste eeu, met die opkoms van ŉ hele aantal 
resepsie-benaderings (d.w.s., benaderings wat as uitgangspunt neem dat die 
huidige verstaanskontekste allesbepalend is vir ons interpretasie van die 
Bybel), het hierdie argument om met die “finale” vorm van die Bybel te 

7	 Vir ŉ bespreking van hierdie verskuiwings, sien Jonker & Lawrie (2005).



218 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

werk nog verdere kinkels bygekry. Nou word dikwels beweer dat ŉ mens 
primêr vanuit jou eie konteks moet interpreteer, en dat die “finale” vorm 
van die Bybeltekste ŉ klankbord of refleksie-oppervlak is waarteen huidige 
ervarings van verdrukking, armoede, en veronregting gespieël moet word 
ten einde antwoorde vir vandag se probleme te vind. Hoewel hierdie soort 
strategie dikwels retories goed werk in prediking (en selfs in sommige 
kringe van die Bybelwetenskap) weens die sosio-politieke konteks van 
ons huidige era, word die seggingskrag van die Bybel hierdeur dramaties 
afgewater, soveel so dat die Bybel eintlik maar met enige ander klassieke 
teks (antiek of modern) vervang sou kon word. Wanneer die “finale” 
vorm van die Bybeltekste eenvoudig ŉ refleksie-oppervlak word waarteen 
ons interpretasies van ons eie tyd afspeel, loer inlegkunde en moralisme 
ongelukkig reeds om die hoek.

Ongelukkig blyk dit uit ervarings van prediking in geloofsgemeenskappe 
dat laasgenoemde ŉ oorheersende homiletiese strategie – veral in Afrikaanse 
geloofsgemeenskappe – geword het. Die sosio-politieke kwessies wat getakel 
word in hierdie soort prediking, en die posisies wat ingeneem word in die 
hedendaagse debatte, verskil hemelsbreed van die kwessies en posisies wat 
in die tydperk van hoogbloei van die Afrikaner Nasionalisme aan die orde 
gekom het in prediking. Maar, die homiletiese strategie is presies dieselfde. 
Indien Johan Cilliers dieselfde soort analises van hedendaagse prediking 
sou maak as van die preke van daardie vroeër tydperk, sou hy dalk weer 
moralisme as oorheersende kenmerk uitgelig het.8

Hoe kan die literêre geskiedenis van die Bybel dan help om diepgang in 
hierdie soort prediking te bring? Dit moet duidelik beklemtoon word 
dat die literêre geskiedenis – wanneer dit die homiletiek ten dienste wil 
wees – nie ŉ blote ivoortoring oefening in geskiedenis kan wees nie. Om die 
literêre geskiedenis van die Bybel te bestudeer, is uiteraard histories hoogs 
interessant. Maar, die waarde in so ŉ studie, is eerder hermeneuties van 
belang. Die vorming van Bybeltekste oor ŉ periode van vele eeue, gee aan 
ons die sonderlinge voorreg om “in te luister” op die teologiese debatte van 
die antieke geloofsgemeenskappe.9 Ouer tekste is nooit bloot oorgeneem 
met ŉ antikwariese motief nie. Hoewel die oorneem van ouer tradisies 

8	 Sien weer die werke van Cilliers waarna hierbo verwys is.
9	 Sien weer Jonker (2011).



219Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

uiteraard hierdie tradisies bewaar laat bly het, is die ouer tradisies telkens 
weer in nuwe kontekste ingebou in nuwe literatuur wat kontekstueel die 
vraagstukke van die tyd wou aanspreek. Wanneer ŉ mens kontekstuele 
interpretasie in aksie wil sien, moet jy die literêre geskiedenis van die Bybel 
bestudeer.10 Kontekstuele interpretasie in die antieke kontekste van die 
Bybel wou telkens in kontinuïteit met die tradisies van die verlede optree, 
maar tegelykertyd in diskontinuïteit daarmee om ŉ boodskap vir die hede 
te lewer. In die vormingsgeskiedenis van die Bybel hoor ons as’t ware die 
voortgaande sug van geloofsgemeenskappe om God telkens weer nuut in 
hul nuwe wêreld te ervaar, om telkens weer teologies nuut te worstel met 
die vraagstukke van die tyd. En in hierdie vormingsgeskiedenis hoor ons 
die worsteling met moeilike teologiese kwessies, en ons sien die diversiteit 
van teologiese standpunte raak wat met mekaar in gesprek gaan. Iemand 
onbekend het eenmaal die Bybel soos volg beskryf: “The Bible is a bunch 
of texts in restless conversation with one another.” Hierdie “restless 
conversations” is die teologiese nadenke van gelowiges oor eeue heen, en 
in hierdie “restless conversations” kom die lewende God telkens weer nuut 
aan die Woord in immer-nuwe kontekste.

Enkele voorbeelde kan op hierdie punt help. Jurie le Roux, voormalige 
professor in Ou Testament by die Universiteit Pretoria, stel dit treffend dat 
die Pentateug die antwoorde bied op teologiese vrae wat oor eeue heen in 
die antieke tyd gevra is.11 Ons het dus die antwoorde, maar nie die vrae 
nie. Om die vorming van die Pentateug – as voorbeeld – te bestudeer, 
help ons om vanuit die antwoorde ons weg terug te werk tot by die vrae, 
oftewel die teologiese kwessies waarmee die antieke geloofsgemeenskappe 
geworstel het. In hierdie proses van naspeuring van die vrae, ontdek ons 
algaande ook hoe die vormingsprosesse van die Bybel hermeneuties te 
werk gegaan het. Hoe is met ouer tradisies omgegaan? Watter tradisies het 
oor tyd heen versterk of verdwyn? Waarom? Watter verskillende posisies 
is deur verskillende groeperings binne die tempel oor bepaalde teologiese 
kwessies ingeneem? Hoe het die proses van herinterpretasie verloop? Hoe is 
aansluiting gevind by sienings wat algemeen deel was van die intellektuele 
konteks van die Ou Nabye Ooste? Hoe is hierdie voorstellings polemies 

10	 Sien weer Jonker (2013).
11	 Sien Le Roux (2010).



220 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

ingespan om die eie-aard van die Israelitiese / Joodse geloof te artikuleer? 
Deur ŉ bestudering van die literêre geskiedenis van die Pentateug kom ons 
as (post-) moderne interpreteerders verrassend naby aan die hermeneutiese 
tradisies van die Bybelse tye.

Nog ŉ (dalk selfs oorbekende) voorbeeld is die Kroniekeboek se hergebruik 
van ouer tradisies uit die Pentateug en die sogenaamde Deuteronomistiese 
geskiedenis. Hoewel daar by die Kronis ŉ groot  respek vir die antieke 
tradisies (toe dalk al meer as 200 jaar oud) was, bemerk ons ook by die 
Kornis die moed om te herinterpreteer in veranderde en veranderende 
sosio-politieke en sosio-godsdienstige omstandighede. Ons vind dat 
die Kronis deeglik onderleg was in die oorgelewerde tradisies, maar ook 
deeglik ingebed was in sy (of hul) konteks.12 

Die Bybel onderskei sigself dus van museum-artefakte deurdat dit nie blote 
antieke herinneringe en segswyses antikwaries bewaar nie, maar dat dit 
telkens – in nuwe resepsie-kontekste – die “lewende Woord van God” is. 
Ook in ons tyd. Sonder ŉ studie van die literêre geskiedenis van die Bybel 
kan ons dalk algaande hierdie perspektief uit die oog begin verloor, en dalk 
selfs die Bybel algaande met ons meer (post-) moderne literatuur in ons 
geloofsgemeenskappe begin vervang. 

Om te op te som voordat ons ŉ spesifieke teks vanuit hierdie oogpunt 
ondersoek: ŉ Diakrone ondersoek van die wordingsgeskiedenis van die 
Bybeltekste help ons om dié soorte hermeneutiek te ontdek wat die Bybel 
tot stand help bring het, sodat ons in ons (post-) moderne interpretasies in 
telkens nuwe kontekste op die golflengte van hierdie soorte hermeneutiek 
kan inskakel in ons eie nadenke oor God.

3.	 ŉ Illustrasie: Psalm 58
Vervolgens gaan ons daartoe oor om ŉ spesifieke afgegrensde teks, naamlik 
Psalm 58, te bestudeer ten einde die waarde van die literêre geskiedenis vir 
hedendaagse interpretasie en prediking te illustreer. Die bedoeling is nie 
om hier ŉ volledige eksegetiese studie aan te bied nie,13 maar om eerder 

12	 Sien Jonker (2016).
13	 Die volgende kommentare bied goeie besprekings van Psalm 58 aan, en gee veral ook 

aandag aan die vormingsgeskiedenis van die teks: Hoßfeld et al. (2005), Tate (1998).



221Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

op kompakte en bevatlike wyse aan te dui hoe die literêre geskiedenis van 
hierdie teks ŉ waardevolle bydrae tot die prediking hieroor kan maak. 
Psalm 58 is, weens die genre van die teks, nie ŉ gewilde teks vir prediking 
nie. Dis ook, weens dieselfde rede, ŉ teks wat baie maklik misbruik kan 
word vir die eie belang.

3.1 Die teks en genre
Psalm 58 behoort tot ŉ klein groepie psalms wat as “wraak- of 
vergeldingspsalms” bekend staan (nog ander wat normaalweg in hierdie 
kategorie geïdentifiseer word, is Psalms 7, 35, 55, 59, 69, 79, 83, 109 en 
137).14 Verskillende formele en inhoudelike kriteria bepaal normaalweg dat 
hierdie psalms as wraakpsalms geïdentifiseer word. In hierdie psalms bid 
die psalmis normaalweg tot die Here om vernietiging oor sy (die Psalmis 
se) vyande te bring, en om sodoende die Here se eie eer te herstel. Dit word 
normaalweg gemotiveer dat dit in belang van geregtigheid moet geskied.

Vanweë die prominensie van wraakgedagtes in hierdie psalms, was 
uitleggers deur die eeue huiwerig om dit op sigwaarde te aanvaar. 
Indien dít gedoen word, sou sulke psalms maklik misbruik kon en kan 
word om die eie belang van bidders voorop te stel, en om in lyn met 
hierdie psalms vernietiging en verwoesting oor vermeende “vyande” te 
pleeg. Die wraakpsalms sou dan as regverdiging vir sulke sogenaamde 
geregtigheidsgeweld kon dien, asof dit in die naam van die Here geskied, 
en asof die Here se eer daardeur herstel word.

Die dilemma van hierdie soort psalms is op verskillende maniere in 
die interpretasiegeskiedenis daarvan aangespreek. Sommige uitleggers 
verwys as verduideliking daarna dat hierdie psalms die geregtigheids- 
en wetstandaarde van die Ou Nabye Ooste sou weerspieël. Stelreëls, soos 
“’n oog vir ŉ oog, en ŉ tand vir ŉ tand” wat nie net in die Ou Testament 
voorkom nie, maar ook in ander buite-bybelse Ou-Nabye-Oosterse 
wetsgeskrifte, kon moontlik die agtergrond van die wraakpsalms gevorm 
het. Insae in hierdie agtergrond help ons moontlik om beter te verstaan 
waar die aanstootlike bedes van die wraakpsalms vandaan kom, maar dit 
bring ons nog nie veel verder in terme van die interpretasie nie. Uitleggers 

14	 Sien bv. die besprekings in Mare (2003) en Slabbert (2018).



222 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

en predikers sou dan hoogstens kon aandui dat hierdie psalms, soos ook 
Psalm 58, relieke van vergane Ou-Nabye-Oosterse samelewingsnorme is, 
en dat dit deur latere etiese ontwikkelings (soos in die Nuwe Testament) 
opgehef en ongedaan gemaak is.

Ander kommentators oor hierdie wraakpsalms meen weer dat hulle iets 
van die tradisionele wysheidsgedagte weerspieël (soos ook in sommige dele 
van die boeke Spreuke te vinde is) dat seëninge diegene toekom wat aan 
die geregtigheidsideale van die Tora voldoen, terwyl diegene wat daaraan 
ongehoorsaam is, straf en vergelding moet verwag. Die wraakpsalms 
se bede word dan in lyn gesien met die onafwendbare stelreël dat 
ongeregtigheid noodwendig vergeld moet word. Vyande en teenstanders 
van die Here moet noodwendig vernietig word, tot eer van Sy naam. Ook 
hierdie verklaringswyse help ons om beter insig te kry in die wraakpsalms, 
maar dit laat ons steeds in ŉ (post-) moderne konteks stuit teen ŉ etiese 
sisteem wat (soms gewelddadige) vergelding sien as die faktor wat weer 
die samelewingsewewig kan herstel. Uitleggers en predikers sal dan ook 
op hierdie insigte reageer deur aan te dui “dat dit nie meer op Nuwe-
Testamentiese Christene van toepassing is nie.”

ŉ Vasstelling van die genre van die teks, en selfs van die antieke agtergronde 
wat tot hierdie genre aanleiding gegee het, bied dus nog nie noodwendig 
hermeneutiese potensiaal waardeur die tekste uiteindelik telkens weer nuut 
geïnterpreteer kan word nie. Trouens, soos dit hierbo geproblematiseer is, 
kan dit selfs enige hermeneutiese dinamika smoor.

3.2 Die literêre geskiedenis van die teks
Die literêre geskiedenis van die teks kan moontlik verdere lig werp, nie net 
op die historiese agtergrond van die teks nie, maar ook op die hermeneutiese 
dinamika wat in die teks aan die orde is.

Eksegete dui aan dat Psalm 58 heelwaarskynlik deur drie fases ontwikkel 
het tot die teks wat ons vandag voor ons het. Die volgende gedeelte (vss 2-3, 
7-10) vorm die eerste fase van die psalm (die aanhalings kom uit die 1953 
en 1983 Afrikaanse vertalings):



223Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

1953 1983
2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o 
gode? Oordeel julle die mensekinders 
regverdig?

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede 
in die hart; julle weeg op aarde die 
geweld van julle hande af. 

7 o God, (i) verbreek hulle tande in 
hulle mond, (ii) slaan die tande van 
die jong leeus uit, o Here! 

8 (iii) Laat hulle vergaan soos water 
wat wegloop; (iv) as hy sy pyle rig, 
laat hulle wees asof hulle stomp 
geword het. 

9 (v) Laat hulle wees soos ’n slak wat 
wegsmelt so ver as hy loop, (vi) soos 
’n misgeboorte wat die son nie gesien 
het nie. 

10 (vii) Voordat julle potte die 
doringtak gewaar word, sal Hy dit 
wegstorm, die rou vleis sowel as die 
vuurgloed. 

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake 
werklik regverdig? Is julle beslissings in die 
sake tussen mense billik? 

3 Nee, julle optrede in die land is die ene 
korrupsie, met geweld gaan julle deur die 
lewe. 

7 (i) Ruk hulle tande uit hulle mond uit, o 
God! (ii) Slaan dié leeus se slagtande uit, 
Here! 

8 (iii) Laat hulle verdwyn soos water wat 
wegsyfer, (iv) laat hulle fyngetrap word 
soos droë gras. 

9 (v) Laat hulle wegraak soos slakke wat 
net slym agterlaat, (vi) laat hulle word soos 
misgeboortes, sonder lewe. 

10 (vii) Laat hulle, voor hulle dit weet, 
uitgeroei wees soos onkruid, laat ’n 
gloeiende wind hulle wegwaai in die fleur 
van hulle lewe. 

In hierdie eerste fase van die psalm kan daar twee bewegings onderskei 
word. Eerstens (in vss. 2-3) is daar ŉ aanklag teen die sogenaamde ’ lm 
(“gode” volgens die 1953-vertaling, en “julle wat mag besit” volgens 
die 1983-weergawe). Die aanklag fokus op ongeregtigheid wat beoefen 
word. Daarna volg ŉ tweede beweging (vss. 7-10) waarin ŉ sewevoudige 
gebed (gemerk in Romeinse syfers in die teks hierbo) tot God gebid 
word dat Hy hierdie ’ lm moet vernietig. Daar is heelwat tekskritiese en 
vertalingsprobleme in hierdie gedeelte (soos uit die vertaalverskille hierbo 
reeds waargeneem kan word) wat ruim van diere-metaforiek gebruik 
maak. Ons bespreking gaan egter slegs op een aspek fokus, naamlik 
die gebruik van ’ lm. Soos hierdie woord in die Masoretiese tradisie 
gevokaliseer is (’ēlem, soos weergegee in die BHS), beteken dit iets soos 
“stilte” of “stomheid”, met die vertaalmoontlikheid “Is jul uitsprake oor 



224 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

geregtigheid stom?” wat dan sou geld. Uitleggers is dit egter eens dat die 
Hebreeuse woord eerder anders gevokaliseer moet word, naamlik as ’ēlim 
of selfs ’ēlîm. Dit sou dan as “gode” of “hemelwesens” vertaal kon word, 
of in figuurlike sin as “magtige heersers.” Die konnotasie van “gode” of 
“hemelwesens” (soos in die 1953-vertaling) blyk verkieslik te wees in die 
lig van die feit dat hierdie ’ēlim in vers 2 in kontras gestel word met die 
benê ’ādām (“mensekinders”). Dit blyk dat hierdie eerste fase van die psalm 
moontlik in verband kan staan met die sogenaamde afgodespot of afgode-
oordeel wat ons ook in sommige van die voorballingskapse profesieë 
raakloop. Die gode, en in oordragtelike sin dan ook die aardse heersers en 
regters wat hulle beliggaam, het volgens Ou-Nabye-Oosterse verstaan die 
taak gehad om geregtigheid op aarde en tussen mense te laat geskied. Dis 
ŉ universele gedagte wat in verskeie kulture van die antieke tyd voorkom. 
Gode, en heersers, wat nie geregtigheid beoefen en verseker nie, is nie hul 
status as gode, of heersers, werd nie, en moet dus vernietig word. Die diere- 
en natuurbeelde wat in verse 7-10 volg het dan ten doel om die teendeel 
van hemelwesens tot uitdrukking te bring.15 Gode, en heersers, wat nie 
geregtigheid verseker nie, moet deur God – die God van Israel wat aan die 
einde van vers 7 ook as die Verbondsgod Yhwh aangespreek word – tot die 
laagste status vernietig word.

Die eerste fase in die vormingsgeskiedenis van hierdie psalm wou dus 
polemies ŉ bydrae maak binne die godsdienstige omgewing van die 
voorballingskapse tyd. Dit wou argumenteer dat die enigste Een wat werklik 
geregtigheid kan waarborg en waarmaak, is Yhwh, die Verbondsgod van 
Israel. Alle ander gode moet eenvoudig vernietig word.

Die tweeduidigheid van die term ’ēlim of ’ēlîm om moontlik ook na aardse 
heersers of regters te verwys, het egter ook die moontlikheid geskep om die 
teks in nuwe kontekste uit te brei en te herinterpreteer. In die tweede fase 
word die aanvanklike gebed dus uitgebrei deur verwysing na goddelose / 
slegte mense (vss. 4-6), in teenstelling tot die regverdiges (vss. 11-12):

15	  Sien Miglio (2015).



225Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

1953 1983
2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o 
gode? Oordeel julle die mensekinders 
regverdig? 

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede in die 
hart; julle weeg op aarde die geweld 
van julle hande af. 

4 Afvallig is die goddelose mense van 
die geboorte af; die leuensprekers dwaal 
van die moederskoot af. 

5 Hulle het gif soos die gif van ’n slang; 
soos ’n dowe adder wat sy oor toestop, 

6 wat nie luister na die stem van die 
besweerders, van hom wat ervare is om 
met towerspreuke om te gaan nie. 

7 o God, verbreek hulle tande in hulle 
mond, slaan die tande van die jong 
leeus uit, o Here! 

8 Laat hulle vergaan soos water wat 
wegloop; as hy sy pyle rig, laat hulle 
wees asof hulle stomp geword het. 

9 Laat hulle wees soos ’n slak wat 
wegsmelt so ver as hy loop, soos ’n 
misgeboorte wat die son nie gesien het 
nie. 

10 Voordat julle potte die doringtak 
gewaar word, sal Hy dit wegstorm, die 
rou vleis sowel as die vuurgloed. 

11 Die regverdige sal bly wees as hy die 
wraak sien; hy sal sy voete was in die 
bloed van die goddelose. 

12 En die mense sal sê: Gewis, daar is 
vrug vir die regverdige; gewis, daar is ’n 
God wat op die aarde oordeel!

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake 
werklik regverdig? Is julle beslissings in 
die sake tussen mense billik? 

3 Nee, julle optrede in die land is die ene 
korrupsie, met geweld gaan julle deur die 
lewe. 

4 Slegte mense loop van hulle geboorte 
af ’n verkeerde pad, vandat hulle in 
die wêreld gekom het, dwaal hierdie 
bedrieërs af. 

5 Hulle is soos giftige slange, soos adders 
wat hulle doof hou, 

6 wat hulle nie steur aan die stem van die 
slangbesweerder nie, hoe vernuftig hy 
ook mag wees. 

7 Ruk hulle tande uit hulle mond uit, 
o God! Slaan dié leeus se slagtande uit, 
Here! 

8 Laat hulle verdwyn soos water wat 
wegsyfer, laat hulle fyngetrap word soos 
droë gras. 

9 Laat hulle wegraak soos slakke wat 
net slym agterlaat, laat hulle word soos 
misgeboortes, sonder lewe. 

10 Laat hulle, voor hulle dit weet, 
uitgeroei wees soos onkruid, laat ’n 
gloeiende wind hulle wegwaai in die fleur 
van hulle lewe. 

11 Die regverdige sal bly wees as hy sien 
daar is vergelding, as die bloed van die 
goddeloses oor sy voete loop. 

12 Die mense sal sê: Daar is tóg ’n 
beloning vir die regverdige, daar is tóg ’n 
God wat reg op die aarde laat geskied!



226 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Die uitbreiding van die psalm in die tweede fase hou veral verband met 
die dubbelsinnige geaddresseerdes ’ēlim of ’ēlîm soos ons hierbo bespreek 
het, maar ook met die kontras wat reeds in vers 2 tussen “geregtigheid” en 
“ongeregtigheid” opgestel word. Dit wil dus lyk of hierdie fase baie sterk 
aansluiting vind by die wysheidsraamwerk wat in die vormingsgeskiedenis 
van die Psalmbundel (in kontras tot individuele psalms) voorsien is. Dit 
word algemeen aanvaar dat Psalm 1 as 'n uiteensetting van “die twee weë” 
as 'n literêre inleiding vir die hele Psalmbundel voorsien is, juis om aan te 
dui dat hierdie bundel van kultiese liedere en gebede ‘n moontlikheid tot 
die inoefening van geregtigheid (wat met wysheid geassosieer word) bied. 
Hoewel die tradisionele wysheidstradisie wat geregtigheid en seëninge, en 
ongeregtigheid en vervloeking, met mekaar verbind het, reeds in die voor-
ballingskaptyd na vore begin kom het, blyk dit dat Psalm 1 eers waarskynlik 
in die naballingskaptyd tot die Psalmbundel toegevoeg is as 'n inleiding.

Die uitbreiding van Psalm 58 in fase 2 sou dus ook reeds in die voor-
ballingskaptyd kon gebeur het, maar dis nie onwaarskynlik dat dit dalk 
ook eers tydens die ballingskap of daarna toegevoeg is nie. Wat wel 
duidelik is, is dat hierdie tweede fase 'n doelbewuste keuse maak om die 
dubbelsinnigheid van ’ēlim of ’ēlîm in die eerste fase met “mense” in verband 
te bring (“goddelose mense” en “leuensprekers” in die 1953-vertaling; 
“slegte mense” en “bedrieërs” in die 1983-vertaling). Of dit die konteks van 
Assiriese imperiale verdrukking van die voorballingskapse tyd was, en of 
dit dalk die Babiloniese tydperk van ballingskap was, die redigeerders van 
die kernpsalm het hierin 'n geleentheid gesien om allerhande vervloekinge 
oor die heersers van die dag af te bid (in die woorde van die vroeëre fase van 
die psalm), en om dit met die kwessie van geregtigheid in verband te bring. 
Verse 4-6 gebruik dan ook verdere diere-metaforiek om die goddeloses 
en bedrieërs van hul tyd sleg te sê, om daarmee 'n verdere motivering te 
verskaf waarom God hierdie mense moet vernietig. Verse 11-12 dui aan 
dat sulke verwoesting juis die regverdiges reg sal bewys, en dat dit 'n finale 
aanduiding sal wees dat geregtigheid wél die moeite werd is om te beoefen. 
Boonop, hierdie verwoesting van die onregverdiges en bedrieërs sal vir 
eens en vir altyd bewys dat daar wél 'n God is.

Dis duidelik dat die tweede fase van die psalm die kernpsalm so omvorm 
dat dit die vervloekings op mense toegespits het, en dat die bidder(s) 
daarmee hul eie menslike griewe wou bevredig onder die dekmantel van 
geregtigheid en God se eer. In derde en laaste fase van groei, word ŉ opskrif 
vir die psalm voorsien (vs. 1):



227Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

1953 1983
VIR die musiekleier; op die wysie van: 
“Moenie verwoes nie.” Van Dawid. ’n 
Gedig.

2 Spreek julle waarlik geregtigheid, o 
gode? Oordeel julle die mensekinders 
regverdig? 

3 Ja, julle bedryf ongeregtighede in die 
hart; julle weeg op aarde die geweld van 
julle hande af. 

4 Afvallig is die goddelose mense van 
die geboorte af; die leuensprekers dwaal 
van die moederskoot af. 

5 Hulle het gif soos die gif van ’n slang; 
soos ’n dowe adder wat sy oor toestop, 

6 wat nie luister na die stem van die 
besweerders, van hom wat ervare is om 
met towerspreuke om te gaan nie. 

7 o God, verbreek hulle tande in hulle 
mond, slaan die tande van die jong leeus 
uit, o Here! 

8 Laat hulle vergaan soos water wat 
wegloop; as hy sy pyle rig, laat hulle 
wees asof hulle stomp geword het. 

9 Laat hulle wees soos ’n slak wat 
wegsmelt so ver as hy loop, soos ’n 
misgeboorte wat die son nie gesien het 
nie. 

10 Voordat julle potte die doringtak 
gewaar word, sal Hy dit wegstorm, die 
rou vleis sowel as die vuurgloed. 

11 Die regverdige sal bly wees as hy die 
wraak sien; hy sal sy voete was in die 
bloed van die goddelose. 

12 En die mense sal sê: Gewis, daar is 
vrug vir die regverdige; gewis, daar is ’n 
God wat op die aarde oordeel!

Vir die koorleier: op die wysie van “Moet 
dit nie verwoes nie!” Van Dawid. ’n 
Gedig.

2 Julle wat mag besit, is julle uitsprake 
werklik regverdig? Is julle beslissings in 
die sake tussen mense billik? 

3 Nee, julle optrede in die land is die ene 
korrupsie, met geweld gaan julle deur 
die lewe. 

4 Slegte mense loop van hulle geboorte 
af ’n verkeerde pad, vandat hulle in 
die wêreld gekom het, dwaal hierdie 
bedrieërs af. 

5 Hulle is soos giftige slange, soos adders 
wat hulle doof hou, 

6 wat hulle nie steur aan die stem van 
die slangbesweerder nie, hoe vernuftig 
hy ook mag wees. 

7 Ruk hulle tande uit hulle mond uit, 
o God! Slaan dié leeus se slagtande uit, 
Here! 

8 Laat hulle verdwyn soos water wat 
wegsyfer, laat hulle fyngetrap word soos 
droë gras. 

9 Laat hulle wegraak soos slakke wat 
net slym agterlaat, laat hulle word soos 
misgeboortes, sonder lewe. 

10 Laat hulle, voor hulle dit weet, 
uitgeroei wees soos onkruid, laat ’n 
gloeiende wind hulle wegwaai in die 
fleur van hulle lewe. 

11 Die regverdige sal bly wees as hy sien 
daar is vergelding, as die bloed van die 
goddeloses oor sy voete loop. 

12 Die mense sal sê: Daar is tóg ’n 
beloning vir die regverdige, daar is tóg 
’n God wat reg op die aarde laat geskied!



228 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Die opskrifte van die individuele psalms word allerweë in bybelwetenskaplike 
kringe gesien as laat byvoegings.16 Meestal vermeld kommentare slegs 
dat die opskrifte nie noodwendig met die psalm saamgelees kan word 
nie, omdat dit laat byvoegings is. Uit ŉ ontleding van die terminologie 
wat in die psalmopskrifte voorkom, word dit duidelik dat die meeste van 
hierdie terminologie heel moontlik hul oorsprong in die tempelkultus in 
die naballingskapse periode het, toe die tweede tempel reeds weer begin 
funksioneer het. Daar is ook goeie aanduidings dat hierdie terminologie 
ŉ sterk assosiasie met die Levitiese kringe van die tweede tempel toon (bv. 
die gereelde gebruik van die term lamnazeah, “vir die musiekleier”), en dat 
hierdie groepering binne die tempelkultus heel moontlik verantwoordelik 
was vir die samestelling van die psalmbundel (oftewel, Psalter, soos dit 
dikwels in vakliteratuur genoem word) as ŉ soort gesangeboek vir die 
tweede tempel.

Hoewel die Dawidiese versameling van psalms waarskynlik reeds in ŉ 
vroeër (voor-ballingskapse) fase byeengebring is, is hierdie psalms eers in 
die Persiese periode van (verdere) opskrifte voorsien. Die opskrif van Psalm 
58 blyk so ŉ samestelling te wees. Dit word, soos baie ander, as ŉ Dawidiese 
psalm getipeer (ledāwid), en word ŉ miktām genoem. Die laasgenoemde 
term kom slegs in enkele psalms voor (16, 56, 57, 58, 59, 60), en die betekenis 
van die term is onseker. Die psalms waarby dit voorkom het egter almal 
met spanning en krisis te doen, en in al hierdie psalms word die vertroue 
uitgespreek dat die vyande uiteindelik vir hul ongeregtige dade sal boet.

Die byvoeging van musikale terminologie in die psalms is nog ŉ interessante 
kategorie in die opskrifte. In Psalm 58 word die term ’al-tašhet gebruik, 
wat slegs in enkele psalms voorkom (57, 58, 59, 75). Dit is nie doodseker 
hoe dit vertaal moet word nie (“moenie vernietig nie”, “moenie toelaat dat 
vernietig word nie”, “geen vernietiging”), maar taalkundiges is dit eens dat 
die term met die Hebreeuse werkwoordswortel šht (“vernietig”) in verband 
gebring moet word. Daar is ook eenstemmigheid dat dit waarskynlik die 
eerste woorde van ŉ bekende lied was, en dat die opskrif wil aandui dat die 
onderstaande psalm op daardie lied se wysie gesing moet word.

16	 Sien bv. Gertz, Berlejung, Schmid & Witte (2009: 418–419), Jonker (2004a,b).



229Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Binne die konteks van ŉ psalm wat ŉ gebed tot vernietiging bevat, blyk 
hierdie opskrif taamlik ironies te wees. Maar, dit is juis die punt wat in die 
volgende afdeling bespreek gaan word.

Om hierdie afdeling op te som: Die psalm het deur drie fases ontstaan. Die 
eerste fase, in die voor-ballingskaptyd, sluit aan by die godepolemiek van 
die dag om aan te dui dat daar maar slegs een God, naamlik die verbondsgod 
Yhwh is wat die ongeregtigheid kan veroordeel en vernietig. Daarom wend 
die bidder haar-/homself tot hierdie God om verwoesting af te bid op 
hierdie gode. In ŉ tweede fase – steeds in die voor-ballingskaptyd of selfs in 
die ballingskap – word die dubbelsinnigheid van die term vir “gode” in vers 
2 benut om die gebed tot verwoesting op die menslike maghebbers van die 
tyd te rig. Dit word gedoen binne die wysheidsraamwerk dat regverdiges 
geseën sal word, maar dat onregverdiges vervloeking kan verwag. In ŉ 
derde fase – beslis in die naballingskaptyd – word ŉ opskrif tot die psalm 
toegevoeg wat onder andere die ironiese aanduiding verskaf dat die psalm 
op die wysie van “moenie verwoes nie” gesing moet word.

Hieruit is duidelik dat daar ŉ teologiese debat binne hierdie psalm afspeel. 
Dit is die fokus van ons bespreking in die volgende afdeling.

3.3 Die “binne-gesprek” van die psalm
Die literêre geskiedenis van Psalm 58 toon dat die vorming van die 
psalm in drie fases nie ŉ blote literêre aktiwiteit was nie, maar dat dit 
gedrenk was in teologiese motivering en hermeneutiese ontwikkeling. Die 
vormingsgeskiedenis laat die (post-) moderne leser van hierdie antieke 
teks dus bewus word daarvan dat gelowige bidders in Oud-Israel oor tyd 
heen geworstel het met die kwessie van ongeregtigheid en ongeregtiges 
in die samelewing. In ŉ vroeë fase word hierdie samelewingskwessie 
baie pertinent geïnterpreteer binne die ruimte waarin ŉ veelgodedom 
nog deel van die verwysingsraamwerk was, en waar die ongeregtigheid 
met afgode in verband gebring is. Hierdie vals gode wat voorgee om die 
heersers van hierdie wêreld te wees, is gedrenk in ongeregtigheid en hulle 
laat ongeregtigheid ongebreideld seëvier in hierdie wêreld. Binne hierdie 
konteks is daar vir die bidder net een geldige opsie, en dit is om tot die 
Ware God, Yhwh van Israel, te bid om hierdie valse gode te vernietig. Yhwh 
is die ware verteenwoordiger van geregtigheid, en Hy kan dit bewys deur 



230 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

die valse gode eenvoudig te verneder en te vernietig totdat daar letterlik net 
slym van hulle op die aardbodem agterbly.

Maar, hierdie oortuiging oor Yhwh as die Ware God van geregtigheid, gee 
dan bidders in ŉ latere konteks die moed om hierdie gebed op hul menslike 
teenstanders – die maghebbers van hul tyd – af te bid. As Yhwh in ŉ vorige 
era as die Bewaarder van geregtigheid gesien is, en as Yhwh voorheen 
opgeroep kon word om die valse gode vernederend te vernietig, sou ŉ mens 
tog in nuwe omstandighede dieselfde van Yhwh kon verwag om in die 
menslike omgewing te doen. Die menslike heersers van die dag sou tog 
sekerlik dieselfde lot werd wees? Die bidder(s) van hierdie psalm se tweede 
fase wend hulle dus tot dieselfde Yhwh om teologiese legitimering te gee 
aan hul behoefte om sekere maghebbers van hul tyd uit te delg en te verdryf. 
Uiteraard sou ŉ mens, in lyn met die teologiese oortuiging van die eerste 
fase van die psalm, so ŉ aanspraak op Yhwh kon maak? Só ŉ aanspraak sou 
ook in die Assiriese imperiale omgewing van onderdrukking, of tydens die 
ontnugtering van die Babiloniese ballingskap, volledig sin maak.

Die opskrif van die derde fase rig egter ŉ waarskuwing: “Moenie vernietig 
nie!” Dit is asof hierdie element in die opskrif die gang van teologiese denke 
van die vorige fase wil temper. Dit wil aandui dat hierdie eg-menslike 
behoefte om maghebbers uit te roei – en om dit dan ook nog teologies 
te legitimeer – kan hand-uit ruk. Om die vernietiging van valse gode 
eenvoudig gelyk te stel met die vernietiging van menslike heersers, kan 
gevaarlik wees. Só ŉ siening kan goed begryp word binne die konteks van 
herstel tydens die Persiese periode. Hoewel die Persiese imperium eweneens 
seker gemaak het dat hul mag erken word, het hulle ŉ totaal ander strategie 
in hul imperiale uitoefening gevolg. Anders as die Assiriërs en Babiloniërs 
wat hul as maghebbers in die Ou Nabye Ooste voorafgegaan het, het die 
Persiese heersers nie ŉ beleid van ballingskap gevolg nie, en het daarom 
alle weggevoerde volkere toegelaat om na hul land terug te keer. Hulle het 
ook toegelaat dat plaaslike kultiese ruimtes weer opgebou kon word, en 
dat eie godsdienste beoefen kon word. Hoewel die vroeë Persiese periode 
nog gekenmerk is deur ŉ terughunkering onder die herstelde Jode na die 
voorballingskapse Dawidiese koningskap, het daar in die latere Persiese 
periode algaande ŉ gesindheid van assimilasie en aanvaarding van hul 
nuwe identiteit ingetree. Binne hierdie konteks kom daar ŉ herwaardering 



231Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

van die imperiale mag. In hierdie omgewing begin die lied op die wysie van 
“Moenie vernietig nie!” opklink.

Dit is duidelik uit die binne-gesprek wat ons in hierdie psalm kan hoor 
dat erkenning gegee word aan die menslike behoefte om teenstanders 
uit die weg te ruim. Maar, dit is ook duidelik dat die teologiese gesprek 
hieroor ŉ voortgaande een binne die Godsvolk is. Teologiese nadenke oor 
geregtigheid, oor vernietiging en vergelding, en oor God se rol hierin, is nooit 
afgehandel nie. Die psalm dui hermeneuties aan dat geloofsgemeenskappe 
nooit klaar gedink moet wees oor hierdie netelige kwessie nie, en dat God 
telkens weer nuut in nuwe kontekste bedink moet word.

Die hermeneutiese dinamika wat ons in die vormingsgeskiedenis van Psalm 
58 bemerk, skep uiteraard moontlikhede tot verdere vertolking en verdere 
teologiese nadenke in latere kontekste, ook ons eie. Hierdie hermeneutiese 
dinamika kan dus nou oorspoel in die prediking.

4.	 Konklusie
Hierdie artikel wou aandui dat predikers groter diepgang in hul prediking 
kan bring deur onder andere die literêre geskiedenis van Bybeltekste te 
bestudeer. Die mite dat die voorgeskiedenis van Bybeltekste eintlik nie 
interessant is vir die prediking nie, en bloot maar antikwariese waarde 
het, is hiermee hopelik verdryf. Daar is aangedui dat ŉ studie van die 
vormingsgeskiedenis van Bybeltekste van groot hermeneutiese waarde is, 
en dat dít juis die moontlikheid bied om sulke tekste weer eens nuut in 
nuwe kontekste te interpreteer. Die artikel wou aandui dat die vervlakking 
in prediking wat die gevolg is van ŉ konsentrasie op ons eie kontekste 
van resepsie, en wat dikwels dan die finale vorm van Bybeltekste as blote 
kapstokke gebruik, nie deur die homiletiek geduld kan word nie. Die 
vakgebied van homiletiek kan nie daarmee tevrede wees om predikers 
bloot te leer hoe om hul eie kontekste goed te lees, hoe om allerhande 
interessante kulturele produkte van hul eie tyd retories in te span tot 
vermaak van gemeentes, sonder om ook die vormingsgeskiedenis van ons 
Basisteks, die Bybel, in ag te neem nie. Hierdie artikel wou op soek gaan na 
diepgang in prediking, iets wat ons kollega Johan Cilliers in sy loopbaan 
nagestreef, geleer, en geïllustreer het.



232 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Bibliografie

Carr, D.M. & Conway, C.M. 2010. An introduction to the Bible: Sacred 
texts and imperial contexts. Chichester: Wiley-Blackwell.

Cilliers, J. 1994. God vir ons: ’n analise en beoordeling van Nederduitse 
Gereformeerde volksprediking, 1960-1980. (Woord teen die lig; B/2). 
Kaapstad: Lux Verbi.

Cilliers, J. 1996. Die uitwissing van God op die kansel: Ontstellende 
bevindinge oor Suid-Afrikaanse prediking. ’n Nadink-boek vir mense 
wat opgewonde is oor die evangelie – en hartseer as dit met ’n ander 
vervang word. Kaapstad: Lux Verbi.

Cilliers, J. 2006. God for us? An analysis and assessment of Dutch 
Reformed preaching during the apartheid years. Stellenbosch: Sun 
Press.

Gertz, J.-C., Berlejung, A., Schmid, K. & Witte, M. 2009. 
Grundinformation Altes Testament eine Einführung in Literatur, 
Religion und Geschichte des Alten Testaments. 3., überarb. und erw. 
Aufl. ed. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hossfeld, F.-L., Zenger, E. & Baltzer, K. 2005. Psalms 2: A commentary on 
Psalms 51-100. (Hermeneia). Minneapolis: Fortress Press.

Janse Van Rensburg, J. 2003. Narrative preaching: Theory and praxis 
of a new way of preaching. (Acta Theologica Supplementum no. 4). 
Bloemfontein: UFS.

Jonker, L.C. 2004a. Revisiting the Psalm headings: Second temple levitical 
propaganda? In D.J. Human & C.J.A. Vos (eds.). London: T & T Clark 
Psalms and liturgy. 102–122.

Jonker, L.C. 2004b. Another Look at the Psalm Headings: Observations 
on the Musical Terminology. Journal of Northwest Semitic Languages. 
30(1):65–85.

Jonker, L.C. 2011. “Lewend en kragtig”? Die hermeneutiese dinamika en 
implikasies van (her)interpretasie in die Ou Testament. Nederduitse 
Gereformeerde Teologiese Tydskrif. 52(1). [Online]. Available: http://
ngtt.journals.ac.za/pub/article/view/12 [Accessed: 2015, March 08].



233Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Jonker, L.C. 2013. Why history matters: The place of historical 
consciousness in a multidimensional approach towards biblical 
interpretation. Verbum et Ecclesia. 34(2):Art. #775.

Jonker, L.C. 2015a. From Adequate Biblical Interpretation to 
Transformative Intercultural Hermeneutics. Chronicling a Personal 
Journey. (Intercultural Biblical Hermeneutics Series no. 3). Elkhart: 
Institute of Mennonite Studies.

Jonker, L.C. 2015b. Of Writers and Readers: Facilitating the Intercultural 
Encounter between (Ancient) Texts and (Contemporary) Readers. In 
D.S. Schipani, M. Brinkman, & H. Snoek (eds.). Elkhart / Amsterdam: 
Institute of Mennonite Studies / Vrije Universiteit Amsterdam 
New Perspectives on Intercultural Bible Reading: Hermeneutical 
Explorations in Honor of Hans de Wit. 239–256.

Jonker, L.C. 2016. Defining All-Israel in Chronicles: Multi-levelled Identity 
Negotiation in Late Persian Period Yehud. (Forschungen zum Alten 
Testament I no. 106). Tübingen: Mohr Siebeck.

Jonker, L.C. 2018. Further Interrogation of the Comparative Paradigm in 
African Biblical Scholarship: Towards an Analogical Hermeneutics 
for Interpreting the Old Testament in Africa. In Stellenbosch FS Elna 
Mouton.

Jonker, L.C. & Lawrie, D.G. 2005. Fishing for Jonah (anew): Various 
Approaches to Biblical Interpretation. African Sun Media.

Larsen, D.L. 1995. Telling the old, old story: The art of narrative preaching. 
Wheaton: Crossway Books.

Le Roux, J.H. 2010. Searching for a question and an answer. In R. 
Achenbach (ed.). Wiesbaden: Harrassowitz. “Gerechtigkeit und 
Recht zu üben” (Gen 18, 19): Studien zur altorientalischen und 
biblischen Rechtsgeschichte, zur Religionsgeschichte Israels und zur 
Religionssoziologie. Festschrift für Eckart Otto zum 65. Geburtstag. 
508−517.



234 Jonker  •  STJ Supp. 2019, Vol 5, No 2, 213–234

Long, T.G. 1982. Narrative structure as applied to biblical preaching: 
a method for using the narrative grammar of A.J. Greimas in die 
development of sermons on biblical narratives. Ann Arbor: University 
Microfilms International.

Mare, L.P. 2003. Psalm 58: a prayer for vengeance. Old Testament Essays. 
16(2):322–331.

Miglio, A.E. 2015. Imagery and Analogy in Psalm 58:4-9. Vetus 
Testamentum. 65(1):114–135.

Robinson, W.B. 1990. Journeys toward narrative preaching. New York: 
Pilgrim Press.

Schmid, K. 2008. Literaturgeschichte des Alten Testaments: Eine 
Einführung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Schmid, K. 2012. The Old Testament: A literary history. Translated by 
Linda Maloney. Minneapolis: Fortress Press.

Slabbert, S.J.P. 2018. Maranatha as a hermeneutical key to reinterpreting 
the imprecatory Psalms. Thesis. Stellenbosch : Stellenbosch 
University. [Online]. Available: https://scholar.sun.ac.za:443/
handle/10019.1/104865 [Accessed: 2019, June 22].

Tate, M.E. 1998. Psalms 51–100. Vol. 20. (Word Biblical Commentary). 
Dallas: Word Inc.


