
Stellenbosch � eological Journal 2018, Vol 4, No 2, 379–399
DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.2018.v4n2.a18

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
2018 © Pieter de Waal Neethling Trust

start page:

Etiese prediking in post-apartheid Suid-Afrika? 
Enkele homiletiese oorwegings

Shaun Burrows
Universiteit Stellenbosch, Suid-Afrika

shaunvb007@gmail.com
Johan Cilliers

Universiteit Stellenbosch, Suid-Afrika
jcilliers@sun.ac.za

Abstract

Ethical preaching in post-apartheid South Africa? A few homiletic considerations
This article will try to indicate that while the church’s approach during the apartheid 
era was characterized by liberation theology and preaching, the post-apartheid era – 
that is still characterized by social decay, moral impoverishment and especially an 
increase in poverty, family violence, divorce and a spirit of individualism – asks for an 
increased focus on sustainable poverty eradication. It is argued that in post-apartheid 
South Africa a fundamental consensus on binding values, non-negotiable standards 
and morally acceptable ground attitudes are urgently needed. It is in this context 
that the role of ethical preaching is examined. In a context of widespread poverty, 
unemployment and a sense of insecurity, apathy, unconcern and depression among 
many ethical preaching, as an orientation event, can bring a new dignity to people.

Key words
Ethics; preaching; poverty; post-apartheid

1. Agtergrond
Bevrydingsteologie het primêr gehandel oor die bevryding van die 
sosiaal-politiese en ekonomiese verdruktes. Die leiers van die gemeenskap 
of land spreek en handel in hierdie teologie oor geregtigheid vir hul 
mense (Mugambi 2003:28, 165). Volgens swart Christene is in dié tyd 
van verdrukking in Suid-Afrika gesoek na ’n woord wat vertel het van 
God se nabyheid in hul lewens, ’n woord wat ’n weg gewys het uit die 

379



380 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

stikke duisternis van verdrukking, armoede en ellende, en terselfdertyd 
aangespoor het tot aktiewe deelname aan God se stryd vir geregtigheid en 
bevryding (Boesak 1979:2).

Terwyl die kerk se benadering tydens die apartheidsera gekenmerk is 
deur bevrydingsteologie en -prediking, vra die post-apartheid era, wat 
steeds gekenmerk word deur sosio-maatskaplike verval, morele verarming 
en veral toename in armoede, gesinsgeweld, egskeidings en ’n gees van 
individualisme, ’n verskerpte fokus op die volhoubare uitwissing van 
armoede. Die hoeveelheid mense wat, volgens Statistieke Suid-Afrika 
(2017) van die Suid Afrikaanse bevolking in armoede leef, het afgeneem 
vanaf 66,6% (31,6 miljoen mense) in 2006 tot 53,2% (27,3 miljoen) in 2011. 
Dit het egter verhoog tot 55,5% (30,4 miljoen) in 2015. Die hoeveelheid 
mense wat in absolute armoede leef, dit wil sê onder die 2015 broodlyn van 
R441 per persoon per maand, het verhoog met 2,8 miljoen vanaf 11 miljoen 
in 2011 tot 13,8 miljoen in 2015. Die werkloosheidsyfer volgens Gous (2017) 
onder mense wat in armoede woon, het amper verdubbel tot 27,7% in die 
derde kwartaal van 2017, terwyl die werkloosheidsyfer onder die jeug 
gegroei het tot 38,6%.1 Armoede kan op baie maniere gedefinieer word. Die 
mees gebruiklike definisie handel oor gebrek aan basiese lewensmiddels, ’n 
uitsluiting van ekonomiese en sosiale infrastrukture en ’n vervreemding 
van die res van die gemeenskap.2 Slegs ongeveer die helfte van die bevolking 
van Suid-Afrika kan as “nie-arm” geklassifiseer word.

Terwyl die Christelik-etiese refleksie onder apartheid gekenmerk is deur 
’n modus van weerstand – gemik daarop om die mure van apartheid af te 
breek – moet die kerk in die post-apartheid era na ’n modus van samewerking 
skuif om die mure van die sosiale infrastruktuur wat deur die armes en 
gemarginaliseerdes benodig word, op te bou. Vanselfsprekend kan dieselfde 
gereedskap wat gebruik is om die mure af te breek nie dieselfde kan wees 
waarmee dit weer opgebou word nie. Tog is die prediking die een essensiële 
aspek in die apartheidsera wat gebruik is om die mure van apartheid af te 

1	 Gous N. 2017: SA most unequal country in world: Poverty shows Apartheid’s enduring 
legacy. Times Live, 4 April 2018. [Online]. Available: https://www.timeslive.co.za/news/south-
africa/2018-04-04-poverty-shows-how-apartheid-legacy-endures-in-south-africa/

2	 Wanneer daar nie genoeg kos is om die familie of jouself te voed nie, leef mense voort 
in armoede. Daar is te veel inwoners in ’n klein vertrek of huisie. Daar is ’n gebrek aan 
skoon water en basiese vorms van energie, asook ’n gebrek aan werksgeleenthede.



381Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

breek en is dit ook, na my mening, een van die gereedskapstukke om te 
help om armoede en ongeregtigheid aan te spreek.

Uit die voorafgaande is dit duidelik dat die kerk ’n unieke rol het om 
te vervul in die herstel of ontwikkeling van gemeenskappe, oftewel 
gemeenskapsontwikkeling.3

Indien ons God se liefde, genade, heil en bevryding aan die armes in ons 
land wil kommunikeer, sal ons dit met konkrete dade van opheffing moet 
doen. Die kerk word opgeroep om met daad en woord, waarskynlik in 
hierdie volgorde, onder die armes op te tree, gedring deur die Christelike 
liefde. Hierdie volgorde sou goedskiks ook omgeruil kon word: ons moet 
eerstens die Woord verkondig sodat mense deur die Woord verander kan 
word deur die werking van die Gees (Pieterse 2001:118).

2.	 Waarom etiese prediking?
Wat post-apartheid Suid-Afrika dringend benodig, is ’n fundamentele 
konsensus aangaande bindende waardes, ononderhandelbare standaarde 
en moreel aanvaarbare grondhoudings teenoor mekaar. Dit is juis in 
hierdie verband dat die rol van die prediking ter sprake kom. Die kerk 
kan ’n fasiliteerder en begeleier word in die vraagstukke oor armoede 
en ontwikkeling. Binne hierdie proses kan etiese prediking ’n integrale 
rol vervul, aangesien etiese prediking, as uitdrukking van ’n eties 
verantwoordelike religie, by uitstek gerig is op die verandering van waardes 
en grondhoudings (Swart 2004b:490).

Etiese prediking is daarop gerig om die verstand, gemoed en wil van die 
hoorders aan te spreek. Dit wil informasie verskaf (die verstand aanspreek), 
die hoorders emosioneel aanraak (die gemoed aanspreek), maar uiteindelik 
ook tot handeling beweeg (die wil aanspreek) (Pieterse 2001:28). Hierdie 
etiese prediking as oriëntasiegebeurtenis neem in die eerste plek die 
konteks uiters ernstig op, in dié sin dat die konteks (van armoede, ens.) die 
prediking voortdurend inhoudelik en formeel informeer.

3	 “Die primêre doel van gemeenskapsontwikkeling is om mense wat in absolute armoede 
leef daaruit te bevry” (Hendriks 1998:38).



382 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Etiese prediking as oriëntasiegebeurtenis gaan egter ook verder, deurdat 
dit alternatiewe moontlikhede en nuwe wêrelde voorhou. Die (etiese) 
prediking van die evangelie help mense deur hulle altyd te verras met 
nuwe vreugde, altyd te verstom met nuwe hoop, terwyl hulle gedink het 
daar bestaan nie meer so iets nie. Dit hou metafore van ’n nuwe samelewing 
voor, wat bestaandes dekonstrueer en disoriënteer, ten einde reoriëntasie 
te bewerkstelling (Cilliers 2000:13, 49, 119). In die etiese prediking word 
uiteindelik ’n nuwe visie van dié soort samelewing wat God vir sy mense en 
skepping in die oog het, aan die hoorders voorgehou.

3.	 Die doel van etiese prediking
Ons moet maniere vind om die bestaande oorsake van armoede te 
konfronteer. Ons kan nie net bekommerd wees oor die effek van armoede 
en ongeregtigheid nie, ons moet die sisteme aanspreek wat hierdie 
ongeregtigheid veroorsaak (Hauerwas 1977:132-134).

Die Christelike lewe is meer as net om te identifiseer met die verdruktes of 
om ’n verdrukte te wees. Die huidige toestand van die kerk onder andere 
is toe te skryf aan die verskynsel van sogenaamde etikettering. Daar is die 
etikettering van groepe en individue, wat dan juis struikelblokke word 
waarna mense luister en waardeur hulle hul menings laat vorm. Dit kan 
lidmate so besig hou en soveel aandag vereis, dat dit veroorsaak dat lidmate 
nie mekaar sien vir wie hul werklik is nie. Dit verhoed ook dat mense mekaar 
se waardigheid genoeg respekteer om net na daardie persoon te luister, om 
werklik aandag te gee aan hul gevoelens en geloofwaardigheid, in plaas 
daarvan om net te reageer volgens die etiket wat aan daardie mens toegedig 
is. Christene word erken deur ’n opregte respek vir die waardigheid van 
ander, ongeag hul omstandighede (Crossin 1998:40).

Die erkenning van persoonlike feilbaarheid is dus wesenlik as teenvoeter 
vir etikettering. Hierdie erkenning maak mense meer oop om meer te leer. 
Daar is veronderstel om ’n wedersydse respek vir die waardigheid van ander 
by arm mense, sowel as by ryk mense binne die kerk te bestaan. Die vraag 
na ons emosies, rede en dade is tegelykertyd ’n vraag na die vernuwing 
van ons morele lewe. Om dit nog verder te voer: die morele vernuwing van 
arm en ryk lê in die uitdaging tot teologies verantwoorde etiese prediking 
(Crossin 1998:41-44).



383Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Ons prediking, met alle etiese dimensies daarvan, is ’n voortsetting van 
die prediking van Jesus Christus. In ons prediking gaan die opgestane 
Christus voort om met die kerk te praat en deur die kerk tot die wêreld. 
Deur ons prediking word Christus aan die wêreld bekend gestel. Die doel 
van prediking is die doel van God in Christus, naamlik versoening met 
die wêreld. Ons prediking as ’n voortsetting van Christus se prediking en 
werk is nie net gemik op ’n hartsverandering nie, maar sodat ons inderdaad 
anders as die wêreld kan wees. Die reaksie wat prediking moet ontlok, is 
’n wegbeweeg van die ou weë en manier van dink na ’n nuwe manier van 
handel (Buttrick 1987:449-457).

Cilliers sluit hierby aan en beskryf prediking as:

Preaching communicates more than mere information about God 
to others; it is the performance of God’s voice through historical 
distances, the mists of incomprehension and deafness of ears … A 
sermon is much more than the transfer of religious information, also 
much more than mere words on written manuscript. It rather is a 
word event and a Word event, the sound of a voice, non-recurrent 
and unique. (Cilliers 2013:2)

Die doel van prediking is dus om die werk van Christus voort te sit in die 
wêreld met die belofte van die teenwoordigheid van die Heilige Gees en die 
oortuiging dat daar daadwerklik iets met die luisteraar gebeur. ’n Goeie 
preek spruit voort uit ’n huwelik tussen die Bybelse teks en die menslike 
gedragsdoel. ’n Verandering in gedrag is die doel van spirituele groei. Die 
integriteit van die teks is primêr, maar die prediker moet weet hoe hy of sy 
die hoorder op ’n ander manier wil laat optree nadat hulle die preek gehoor 
het (Mitchell 1990:51).

Die luisteraar word daadwerklik, ontologies, getransformeer. Of, in die 
woorde van Feltman: “… the end to be desired in preaching is not hearing, 
but changed behaviour …” (1996:13).

Die verdere doel van prediking is om ’n ontmoeting tussen God en mens 
tot stand te bring. Binne hierdie kommunikatiewe konteks waarin God by 
ons en ons by Hom is, kan daar kontak en kommunikasie met God wees. 
Wanneer mense die boodskap uit die Bybel hoor, waarin God se wil en sy 
roeping in sy woorde en dade bekend word deur die ervaring en getuienisse 
van die mense van die Bybelse tyd heen, dan kan mense ’n ervaring van 



384 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

God hê. So ’n ontmoeting bring verlossing, heil, ’n nuwe lewe, nuwe hoop 
en inspirasie. Mense sien dan die lewe gewoonlik in ’n ander lig en ’n nuwe 
perspektief – dit is die vrug van etiese prediking (Pieterse 2001:18).

Ons bely dat dit alles alleen moontlik is deur die werk van die Heilige Gees. 
Hierdie werk van die Gees word moeilik waargeneem of vasgepen. Dit is 
soos die wind wat waai sonder dat jy die wind kan sien. Maar jy hoor sy 
geluid en jy sien en beleef sy effek. Mense wat glo in God en hul lewe aan 
Hom toewy, word in die geloof deur die bediening van die kerk opgebou, 
waarby die prediking ook ’n belangrike rol speel. Dit is die soort mense wat 
deur die Christelike geloof gevorm word en wat in ons konteks die stryd 
teen hul omstandighede kan aanpak om hul lot te verbeter. Om die vraag 
aangaande die doel van prediking dus te antwoord is eerstens om te erken 
dat prediking verandering kan bring – daar waar die prediker die goeie 
nuus van God se bevrydende en versoenende werk verkondig.

Die vraag is egter, wat is dan hierdie Goeie Nuus? En, om te vra wat is die 
goeie nuus beteken ook om te vra: Watter preke is goeie nuus?

3.1 Etiese prediking as profetiese prediking
Profetiese prediking is die verkondiging van God se wil vir God se mense 
in die konteks van hul gemeenskap en die wêreld. Dit beteken egter nie dat 
profetiese prediking sy boodskap ontwikkel en vanuit ’n psigoterapeutiese 
perspektief verkondig, of dat dit ’n sosiale program voorstel vanuit die 
perspektief van publieke welsyn, of dat dit saamwerk met nasionale 
regerings of sekulêre organisasies om die publieke behoeftes te dien nie. 
Profetiese prediking is ook nie ’n skoling wat mense wil oorreed om ’n 
sekere ideologie of ’n sekere sosiale of politieke siening of program aan te 
neem nie. Profetiese prediking wil egter die gemeente inlig aangaande God 
se wil sodat die verhouding tussen God en sy mense herstel kan word. Dit 
beoog om God se wil en intensie vir sy mense, die gemeenskap, die hele 
mensdom en die wêreld bekend te maak, asook die implikasies daarvan vir 
sosiale en politieke realiteite in geheel.

In short, prophetic preaching should be a passageway through 
which God’s will is proclaimed and realized in relation to the needs 
of God’s people, to social issues, and political situations (Kim 
1999:136).



385Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Predikers is seuns en dogters van dié profete wat ’n duidelike profetiese 
bediening moet hê. Daar is egter verskeie vereistes wat benodig word vir 
’n profetiese bediening. Die primêre vereiste is dat predikers sal besef dat 
hulle geroep is om onder outoriteit te werk en leef. Deelname in profetiese 
prediking is nie primêr net ’n werk of kontrak nie. Dit is nie iets waarvoor 
predikers gehuur of uitgenooi word om te doen nie, maar die woorde en 
gedagtes wat gepreek word, kom van God, onder wie se outoriteit predikers 
staan.

Hierdie eerste aspek van profetiese prediking en bediening is kritiek. In ’n 
bloeiende, self-tevrede en selfbekragtigde samelewing is dit die opdrag van 
predikers as seuns en dogters van profete om die mag van God se woord te 
bring in die vorm van kritiek teen alle vorms van selfbelang wat die swakkes 
en die magteloses afskeep. Dit is tydens sulke prediking dat lidmate, maar 
ook die magte en strukture van die samelewing daaraan herinner moet 
word dat hulle nie onpartydig kan wees teenoor die verwrongenheid van 
menslike lewe en die menslike gemeenskap nie. Die profetiese kritiek in 
prediking vra vir ’n duidelike verstaan van wat God vra van die menslike 
gemeenskap. Hierdie kritiek is ook teen almal wat nie geregtigheid en 
regverdigheid as primêre kriteria gebruik in hul benaderings tot die 
samelewing nie (Miller 2003:77).

In profetiese prediking word die kerk se situasie en behoeftes, sosiale konteks 
en kontemporêre uitdagings, asook die kerk se verantwoordelikheid ten 
opsigte van die gemeenskap, soos dit die hoorders asook die gemeenskap 
raak, aan die orde gestel en verkondig. Profetiese prediking is egter nie net 
die teenswoordige verkondiging nie, maar is ook eskatologies van aard. Dit 
beteken dat profetiese prediking dui op die voorlopigheid van alles, maar 
ook op die realiteit van God se beloftes, hier en nou; dat die “alreeds” en 
“nog nie” verkondig word. In die proses kan die boodskap van oordeel ook 
nie geïgnoreer word nie. Profetiese prediking spreek die sondes van God 
se mense en die korrupsie en ongeregtigheid in die gemeenskap aan. Dit 
is veronderstel om gedoen te word met direktheid en passie, maar nie met 
woede of haat nie (Kim 1999:150).

’n Verdere voorwaarde vir profetiese prediking is solidariteit met die 
armes. In ’n kontemporêre konteks van armoede word die kerk in die breë 
uitgedaag as dissipels van Jesus Christus om te staan aan die kant van die 



386 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

armes. Dit is onmoontlik om die armes in Suid-Afrika te ignoreer en om 
net te preek oor geloof as ’n private en spirituele saak. Hierin is dit duidelik 
dat die ongeregtigheid en onregverdigheid in die samelewing aangespreek 
moet word deur profetiese prediking.

The principalities and powers are the inner and outer aspects of 
any given manifestation of power. As the inner aspect they are the 
spirituality of institutions, the within of corporate structures and 
systems, the inner essence of outer organizations of power. As the 
outer aspect they are political systems, appointed officials, the chair 
of an organization, laws- in short, all the tangible manifestations 
which power takes. Every Power tends to have a visible pole, and 
an invisible pole, an inner spirit or driving force that animates, 
legitimates, and regulates its physical manifestation in the world 
(Campbell 2002:20)

Wat dus nodig is, is nie net dat daar vir mense in armoede gepreek word nie, 
maar dat die magte wat bydra tot die groei in armoede aangespreek word. 
Hiervoor word die stem van die ekumeniese kerk benodig. In ’n konteks 
van ongeregtigheid en uitsluiting reik profetiese prediking oor die grense 
van ’n enkele gemeente Dit het ’n boodskap vir die ekumeniese Christelike 
kerk, die breër samelewing en die regering (Pieterse 2013:8).

3.2 Etiese prediking handel oor geregtigheid
Die evangelie van Jesus Christus bly die fondament waarop die prediking 
gebou is. Wanneer Christene nie net die siekes besoek en die lydendes 
vertroos nie, maar ook probeer om honger te bekamp en om gesondheidsorg 
vir almal te bewerk, is dit hul getuienisse van die gesondheid en heelheid 
van God se finale toekoms in Jesus Christus. Wanneer Christene met 
die armes identifiseer en alle vorms van verdrukking teenstaan, verwag 
hulle die vrede van God se regering. Preke het te doen met verhoudings, 
huweliksverhoudings, kommunikasie, familie, lewe, sosiaal, polities en 
ekonomiese dimensies en dissiplines. Ware prediking is inklusief en het 
te doen met mense se alledaagse sosiale, fisiese, materiële en godsdienstige 
welstand (Childs 2000:13).

Prediking oor geregtigheid is veronderstel om mense verby hul eie 
persoonlike verderflikheid en verlossing te neem, en hulle nader te bring 



387Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

aan die waarheid van sosiale ongeregtigheid, soos gereflekteer in hul 
wedersydse vervreemding van mekaar. Met God begin geregtigheid met 
die uitroep van pyn en gaan dit voort met die werke van genade. Mense 
se reaksie op die uitdaging van geregtigheid is dikwels egter nie een van 
genade nie, maar een van raming, van weeg en tel; nie ’n deernisvolle 
reaksie op pyn nie, maar ’n onbewoë analise van al die struikelblokke vir 
verandering. Die menslike neiging, as ’n gemeenskap sowel as individue, is 
om te begin by die opsomming van die probleme wat in die pad staan om 
hierdie behoeftes aan te spreek (Childs 2000:28).

Om geregtigheid te preek wat nie moralisering is nie, roep mense op om 
God se geregtigheid in die naam van die evangelie te doen – wat nie net 
vergewe nie, maar ook ’n nuwe skepping belaai met nuwe moontlikhede. 
Hierdie belofte is die basis van Christelike hoop. Die hoop van gelowiges se 
strewe is in hierdie belofte en die nuwe moontlikhede wat dit onder hulle, 
asook in hulle skep, gevestig. Alhoewel ons in algemene terme kan sê dat 
alle prediking profeties is, is profetiese prediking in ’n situasie waar ’n 
gedeelte van die samelewing of gemeenskap ongeregtigheid en uitsluiting 
ervaar, eiesoortig (Tisdale 2010:4).

Om geregtigheid te preek, alhoewel dit deurdringend in oordeel is, beteken 
ook om beter te doen as om mense te bestook met wat hulle nie doen nie 
en wat hulle behoort te doen. Dit beteken om God se woord toe te laat om 
hul harte te roer vir wat hulle deur die genade van God kan doen. Met 
ander woorde, prediking wat direk van sonde na redding gaan of van die 
kruis tot die opstanding sonder om ooit te stop by heiligmaking, mis iets 
van kritieke belang. Om geregtigheid te preek, wat meer is as moralisering, 
verkondig God se genade op só ’n manier dat mense telkens bevry word 
om nuwe mense te wees wie se geloof in God gegrond is (Childs 2000:29).

Die gee van geld vir die gemeente se begroting, kerklike voordele en om te 
help met noodsaaklike kerklike aktiwiteite, pas by rentmeesterskap. In die 
breër visie van rentmeesterskap kom die manier hoe Christene geregtigheid 
binne ’n meer mededeelsame gemeenskap deur politieke, ekonomiese en 
sosiale maniere uitleef ook aan die orde. Dit beteken ’n direkte deelname in 
armoede-bestryding en nie net die gee van noodverligting om armoede te 
bestry nie. Dit is rentmeesterskap as ’n beoefening van geregtigheid in die 
breedste sin van die woord (Childs 2000:69).



388 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Dit is belangrik om te verstaan dat armoede nie net ’n voldonge feit van 
die lewe is nie. Armoede is ’n sluipende en verlagende manier van lewe 
wat hoop dreineer en die gees van diegene wat daarmee worstel, breek. 
Armoede neem die vorm aan van ’n onvoldoende dieet waarvan die 
resultaat elke keer siekte is. Die beste geneesmiddel vir armoede is werk. 
Dié wat in armoede vasgevang is, vind dit egter moeilik om werk te kry.

Armoede as ’n manier van lewe het ook ander bydraende faktore as 
dimensies. Die armes moet dikwels in ’n beknopte en gevaarlike publieke 
huis bly en huur betaal, juis vanweë die feit dat hulle nie ’n maandelikse 
paaiement op ’n huis kan bekostig nie. As ’n resultaat het die armes nooit 
die ekonomiese hefvermoë van regverdigheid, belastingaftrekkings en 
tweede verbande wat beskikbaar is vir diegene wat huiseienaars is nie. 
Armoede as ’n manier van lewe is nie net beperk tot hulle wat nie werk het 
en van een of ander publieke bydrae afhanklik is nie. Die meer subtiele en 
skaam gesig van armoede raak die werkersklas.

Diegene wat wil preek op maniere wat ons aandag vestig op die probleem 
van armoede en ekonomiese ongelykheid moet verstaan dat die meeste 
van hierdie probleme opgelos kán word, onder andere deur kreatiewe 
en moedige veranderinge in sommige van ons land se openbare beleide. 
Predikers word dus opgeroep in hul prediking om hierdie openbare beleide 
aan te spreek en bloot te lê. Predikers kan help om ’n nasionale konsensus 
teenoor sulke beleide te bou. Die probleem wat geassosieer word met 
armoede en ekonomiese ongelykheid het ’n definitiewe effek op mense en 
ook op die wêreld. Dit is baie makliker vir die prediker om hierdie sake 
te ignoreer en uitsluitlik te fokus op veilige onderwerpe soos liturgiese 
seisoene en denominatiewe punte van belang. Die feit is egter dat God 
predikers oproep om op te staan en te praat oor hierdie belangrike sake wat 
’n impak op lidmate se lewe het en ook ’n impak op die kwaliteit van lewe 
van miljoene ander oor die hele Suid-Afrika en die wêreld het (McMickle 
2007:12).

Baie politieke leiers se beloftes is leë beloftes omdat die kerk hulle nie 
verantwoordelik hou vir hierdie beloftes nie. Die kerk is dus gevlei deur 
hierdie persone se teenwoordigheid en behandel hulle soos beroemdes en 
nie soos publieke dienaars wat in posisies van mag sit om geregtigheid 
deur regte sisteme aan almal te voorsien nie. Die kerk se opdrag is om 



389Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

juis deur die prediking ook hierdie mense bewus te maak wat hulle moet 
doen om hul ampte te vervul. Die kerk het deur die prediking die mag om 
verandering ook in hierdie sistemiese verband te bring. Die kerk kan deur 
die prediking die stem wees wat leiers verantwoordelik hou vir hul beloftes. 
Die werkende middelklas asook die armes se stem word so gehoor.

Om te preek oor sake van geregtigheid gee predikers die ideale geleentheid 
om die realiteite van die slegte nuus onder mense se aandag te bring. In plaas 
daarvan om lidmate op tydelike en sporadiese skuldgevoelsessies te neem 
in die vorm van preke, beteken geloofwaardige en effektiewe prediking oor 
geregtigheid ’n deeglike analise van die huidige slegte nuus wat mense se 
huidige bestaan raak, maar ook die verkondiging van die goeie nuus van 
God se volgehoue dekonstruksie van dominerende magte (Brown 2003:19).

Sodanige prediking het trouens die vervanging van hierdie magte met 
gemeenskappe wat omgee en geregtigheid wat vir almal bedoel is op die 
oog. Sulke prediking transformeer die prediker en die hoorders se lewe tot 
volhoubare beliggaming van geregtigheid en geloofwaardige aksie (Childs 
2003:35).

Tog is dit moeilik om vandag oor geregtigheid in ons samelewing te preek. 
Ons samelewing het so gepolitiseer geword dat mense baie keer woorde 
soos geregtigheid, lewe, die armes en selfs passie hoor as kodewoorde vir 
een of ander politieke beweging. Daar is ’n baie dun lyn tussen prediking 
oor geregtigheid en moralisme. Prediking oor geregtigheid kan ook die 
gevaarlike pad loop waar ideologiese korrektheid karakter-ontwikkeling 
vervang. Mense kan verkeerdelik verstaan dat om aan die regte kant van 
sosiale kwessies te wees, nie noodwendig beteken om ’n transformasie van 
hart en gedagtes te ondergaan nie (Ortberg 2010:52).

Vir sommige predikers is dit baie makliker om met hul gemeentes te praat 
oor liefdadigheid as oor geregtigheid. Liefdadigheid bedreig glad nie die 
status quo waarby ’n groot aantal lidmate voordeel kan vind nie, terwyl 
geregtigheid aan die ander kant direk kan lei tot politieke omstredenheid 
(Coffin 2003:49-53).

3.3 Etiese prediking kan die taal van hoop verwoord
Prediking kan ook verstaan word as ’n bemagtiging tot hoop. Die doel 
daarvan om hoop te preek, is om luisteraars te skep wat op hul beurt hoopvol 



390 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

sal praat. Doelbewus en arbeidsaam sal die prediking die luisteraars moet 
bring tot ’n posisie waar hulle hul eie hoop kan uitspreek en waar hulle in 
hul eie stem kan praat. Om hoop te preek, is om jou luisteraars te bemagtig 
om verantwoordelike, selfvoorsienende getuies te wees van wat hulle 
gesien, gehoor en gelees het. Prediking van hoop beteken om mense so te 
bemagtig dat hulle self niks anders kan wees as predikers van hoop nie 
(Hermelink 2007:42-43).

Betroubare en ware prediking benodig ’n perspektief op hoop wat gewortel 
is in die realiteit. Selfs in tye waar daar ’n gebrek aan perspektief is, kan 
’n homiletiese manier gevind word om hoop te preek, aangesien hoop die 
mees essensiële deel van prediking en geloof vorm. As hoop iets is wat gedeel 
moet word, kan prediking gedefinieer word as ’n manier om hoop te deel. 
As prediking beteken om te deel, dan is dit belangrik dat prediking regte 
ervarings deel en dat prediking ’n deel vorm van ’n voortgaande gesprek, 
soos tans gepropageer in sommige homiletiese konsepte. Gesprekvoerende 
konsepte van prediking moet verbind word met die teologie van hoop in 
Jesus Christus.

Prediking wat hoop gee fokus op die transformerende krag van die 
koninkryk van God. Dit beteken dat homiletiese teorie en navorsing fokus 
op die uitkoms van die predikingsproses en die ontvangs van prediking. 
Die taal van hoop is sensitief en oop vir ou en nuwe simbole van hoop. 
Die taal van hoop het ’n dimensie van die “alreeds” en die “nog nie” in die 
verkondiging. Prediking van hoop bevat ’n fundamentele appèl om in God 
se transformerende koninkryk betrokke te raak, maar ook ’n profetiese 
dimensie om valse hoop te identifiseer (Stark 2007:107-109).

Volgens Pieterse bestaan daar nie getoetste kennis oor wat predikers in 
Suid-Afrika in hul preke aan arm mense of oor armoede verkondig nie 
(2009: 135). Die vermoede bestaan dat daar ’n navorsingsleemte in die 
veld bestaan wat betrekking het op wat predikers in hul prediking sê oor 
armoede en die manier waarop hulle hulle prediking rig waar arm mense 
’n groot deel van die hoorders uitmaak. In 2013 is daar empiriese werk 
gedoen vir ’n doktorsgraad in teologie,4 die eerste in die soort binne die 

4	 Titel van navorsing: “Die rol van prediking in die bevordering van gemeenskaps
ontwikkeling:



391Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Verenigende Gereformeerde Kerk. Vooraf is met predikers gekonsulteer 
om volledige manuskripte aangaande prediking oor armoede te bekom. 
Dit was nie preke wat op die spesifieke Sondag tydens die navorser en 
veldwerkers se besoek aan gemeentes gepreek nie. Al die preke is verkry 
deur ’n oorspronklike manuskrip van die verskillende leraars binne ’n ring 
van die VGKSA te ontvang. Die preke beskik egter nie oor ’n spesifieke 
datum en tyd wanneer dit gepreek is nie, maar dit was wel in ’n post-
apartheidtyd gepreek.

Daar is gepoog om op ’n induktiewe wyse met behulp van preekanalises 
van die preke self oor hierdie saak ondersoek in te stel. Die invalshoek 
waarmee die terrein van ondersoek benader word, was om induktief vas 
te stel wat predikers oor armoede preek en wat hul boodskap was oor hoe 
die gemeente in die konteks van armoede behoort op te tree. Al hierdie 
inligting is gebruik om vas te stel wat die lidmate se persepsies aangaande 
die kerk se betrokkenheid in armoedebestryding is. Die inligting het 
ook gehelp om te toets hoe sekere tipes prediking mense beïnvloed het of 
watter tipes prediking deur lidmate ondersteun is. Daar is ook gekyk of 
daar werklik volgens lidmate oor die betrokkenheid in die bestryding van 
armoede gepreek is. Vir die data-analise deur die navorsing is ’n aantal 
preke geanaliseer ten einde vas te stel tot watter mate dit as etiese prediking 
in ’n konteks van armoede gefunksioneer het. Hierdie preke is geensins 
verander nie, maar is net soos dit deur die predikers verskaf is, gebruik. 
Slegs geskrewe preke is geanaliseer – geskrewe preke wat wel op ’n spesifieke 
tyd in ’n gemeente van die VGK binne ’n ring gepreek is.

Dit was belangrik om die gepaste model van inhoudsanalise te vind vir 
die spesifieke vraagstelling en benadering tot die preek-analise waarmee 
besig was. In die navorsing is daar van die internasionaal erkende 
Heidelbergmetode5 gebruik gemaak wat in die tagtigerjare van die vorige 

’n kontekstueel-teologiese besinning.” Proefskrif ingelewer vir ’n doktorsgraad in teologie 
aan die Universiteit Stellenbosch. Desember 2013.

5	 Enersyds word die oppervlakstruktuur van die preekteks bepaal, en andersyds die 
dieptestruktuur daarvan. So kom die grondmotiewe van die prediker aan die lig. Die 
preke in hierdie analises is linguisties en teologies geïnterpreteer, deur by elke preek die 
wisselwerking tussen die oppervlak- en dieptestrukture, tussen eksplisiete en implisiete 
taal, noukeurig na te gaan. Die Heidelbergmetode is ’n intratekstuele metode wat deur 
’n “close reading” van die preekteks deurdring tot die grondstrukture van die preek en 
ook tot die teologie wat die prediker in sy/haar preek verwoord.



392 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

eeu deur die Switserse homileet Rudolf Bohren en die Duitse skrywer Gerd 
Debus ontwikkel is.

Al die uitgangspunte van hierdie metode is ondersoek, naamlik dat elke 
preek in mindere of meerdere mate die prediker se teologie of gebrek 
daaraan verwoord. Dikwels word die eintlike teologie wat die bepalende 
hermeneutiek dra, in die skynbaar onbelangrike taalkonstruksies van 
’n preekteks verberg. Die metode bestaan uit ’n aantal analitiese sowel 
as sintetiese stappe. Hierdie metode van analise is niks anders nie as 
’n gekonsentreerde lees en herlees van die preekteks, ten einde so na as 
moontlik te kom by dit wat werklik gesê word. Die metode bied dus ’n 
interpretasie van die teks, ’n hipotese wat vra om getoets te word (Cilliers 
1996:238).

In kort het uit die ontleding van die verskillende preke geblyk dat daar 
soms pertinent gesê is dat indien lidmate geestelik reg is, hulle deur die 
regte houding en ingesteldheid die wêreld kan verander. Lidmate self kan 
verandering bring, maar ook verandering buite die kerk. Die preke het nie 
een direk oor armoede binne die gemeente self gehandel nie. Verandering 
deur lidmate kan buite gemeente verband gedoen word. Dit was baie 
duidelik dat die arm mense na wie hierdie preke verwys het, nie binne die 
VGK was nie. Tog is die VGK ’n kerk vir die armes en ook van die armes. 
In hierdie preke word die tema van armoede ook nie direk genoem nie, die 
woord armoede word nie meer as tien keer in al vier preke genoem nie. Dit 
alles terwyl armoede ’n brandende onderwerp in die kerk en selfs in alle 
regerings onderwerpe is.

Die omgang met die Bybelteks was ook skokkend. Morele lesse of stories 
was die middelpunt van die preek en waar rondom die preek gebou is. Die 
Bybelteks is gebruik as ’n slot of bevestiging van hierdie morele les of storie.

In al vier preke was daar net twee preke wat eintlik werklik eksegese van 
die teks gedoen het. Die mens was in al hierdie preke die sentrale punt deur 
wie se regte of selfs positiewe handeling alles kan verander. Mense moet 
net die voorwaardes van God nakom sodat die wil van God geaktiveer kan 
word. Mense kan deur hierdie voorwaardes die beloftes van die tekste waar 
maak. Dit was asof God sekondêr staan en die mens primêr is ten opsigte 
van die handeling wat verandering kan bring.



393Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Mense is in hierdie preke gevra om reg teenoor hul naastes op te tree sodat 
hulle ordentlike Christene in daardie samelewing en ook in die kerk kan 
word, mense met ’n basiese passie vir diegene daarbuite. Dit was asof hierdie 
preke simplistiese oplossings bied – indien lidmaat A doen sal lidmaat B 
volg. Die aktuele saak van armoede word nie met konkrete inhoud gepak 
of positief gevul met die belofte van die evangelie nie. Dit is in al die preke 
in hierdie studie baie duidelik dat daar by die natuurlike, doodgewone en 
alledaagse leefwêreld van die hoorders verby gepreek is. Die preke raak nie 
eintlik die hoofbestanddele van lidmate se alledaagse werklikheid nie. Dit 
is asof lidmate net die opdrag ontvang om ’n sendeling te wees. In die preek 
het die prediker ook die punte wat op die agenda van die regering hoort, 
gesit. Dit wat nie met die eise van die Woord van God strook nie, is nie 
bekendgemaak nie.

Die VGK is ’n kerk waarvan die oorgrote meerderheid van die lidmate elke 
dag werklik met armoede as ’n wesenlike probleem worstel. Armoede is 
’n deel van die VGK se alledaagse uitdagings. Dit is dus ’n kerk nie net 
vir die armes nie maar ook ’n kerk van die armes. Indien dit dus ’n kerk 
van die armes is, moet daar tog werklik oor armoede gepreek word en hoe 
God volgens die Belydenis van Belhar op ’n besondere wyse die God van 
die verontregte is. Dit sou ideaal gewees het om preke op te spoor wat oor 
armoede handel en nie oor optrede teenoor mense in armoede nie. Die 
ondersoek wou egter nie sê dat daar op hierdie manier in die hele Suid-
Afrika of in die VGK oor die afgelope tydperk na bevryding oor armoede 
gepreek is nie. Maar wel: So is daar ook gepreek. Daar het natuurlik ander 
stemme opgeklink, stemme wat die situasie oor armoede anders verwoord 
het. Daar is ook preke, miskien die meerderheid, wat geen woord oor die 
situasie rep nie.

Die krisis in ons prediking sentreer vir die huidige, na my mening, 
hoofsaaklik rondom die inhoud van ons prediking. Dit was duidelik uit die 
inhoud van die preke wat ontleed is en mense se verstaan daarvan, asook 
in die verleentheid van ons predikers om in ’n veranderde situasie in ons 
gemeenskappe nog die Woord van God op só ’n manier te verkondig dat dit 
werklik tot mense spreek, dat dit inspireer en ook aanspreek.

Cilliers (2015:5) stel dit so mooi:



394 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Preaching has become more tentative than before, no longer 
emanating from the certainty of a fixed and stable truth. On the 
other hand, preachers tend to be very pragmatic in their approach, 
desperately trying not to rock the (sinking) boat too much. 
Preaching has to an extent taken on the mode of maintenance, 
rather than being an expression of innovative theology.

En tog uit die navorsing en volgens Campbell, Cilliers (2015: 6) en Cilliers 
(2012:55)6 is dit asof die verenigde, profetiese stem van die kerk in Suid-
Afrika afwesig is. Dit is asof die kerk sy energie om teen sosiale euwels soos 
armoede, korrupsie, misdaad en stigma te stry verloor het. Dit blyk dat die 
huidige ervaring deur prediking een van onsekerheid aan die een kant en 
introversie aan die anderkant oproep.

Die huidige stilte deur ’̀n gedeelte van die kerk van Suid Afrika kan 
volgens Cilliers (2015:3) toegeskryf word aan ten minste huiwerigheid om 
teen sosiale euwels te spreek. Die etiese stem van kerk het tot ’n groot mate 
stil geword en is byna geneutraliseer.

Prediking volgens Allan (2015:129-152)

… should be taken out of its admirably formulated and avidly 
defended constructs, to be reborn out of the kairos of the 
marginalised, out of the crises of those on the edges, out of the cries 
of those on the borders of life and society …

Die rol van die prediking as meningsvormer moet egter nie oorskat, of 
onderskat word nie, veral as dit handel oor die legitimering en bestendiging 
van bestaande godsdienstige en sosiale profiele. Die prediking is dikwels 
slegs ’n spieëlbeeld van die gemeenskap wat dit bedien (Muller 1989:43-44).

Die profetiese verantwoordelikheid wat op die prediker rus, kan alleenlik 
vervul word wanneer die prediker praat oor die behoeftes van die 
gemeentelede. Predikers kan egter nie net tot mense se behoeftes preek 
in die lig van wat aan hulle bekend is deur hul kennis van die gemeente 
nie, maar is as predikers ook onder die verpligting om gemeentelede aan 
te moedig om korrupsie, onvoldoende behuising en ongeregtigheid op 
arbeidsvlak teen te staan. Predikers as profete is vandag genoodsaak as 

6	 Preaching Fools, Campbell C en Cilliers J (2012:55)



395Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

etiese en sosiale verhoudingsbouers om die voortou neem as dit kom by die 
verbetering van gemeenskappe (Perry 1973:104).

In die lig van die voorafgaande stel ek as algemene vertrekpunt voor 
dat daar kennis geneem word van bepaalde teologiese en hermeneuties-
homiletiese oorsake agter die stilswye rondom prediking in situasies van 
armoede, asook agter die gebrekkige pogings in hierdie verband. Naas 
hierdie teologiese probleme, en as uitvloeisel daarvan, is daar ook ’n 
grondliggende hermeuties-homiletiese probleem, naamlik die gebrekkige 
of foutiewe interpretasie van die sosio-politieke werklikheid van armoede. 
Dit kom basies daarop neer dat die prediker nie vertroud is met die sosiale 
gemeenskap waarin hy of sy die boodskap kommunikeer, en waarbinne 
hy of sy die boodskap moet interpreteer nie. Predikers is dikwels 
onbekend met die verwysingsraamwerke van hul gehoor, hul waarders, hul 
lewensuitkyk en hul behoeftes. Daarom kan predikers ook nie die prediking 
as informasiemedium op ’n hermeneuties-verantwoorde wyse benut nie.

Vervolgens, drie slotopmerkings met betrekking tot prediking as middel 
van verandering.

Eerstens: Die tyd waarin ons leef vra ’n nuwe en onvoorwaardelike 
gehoorsaamheid aan die Woord van God. Predikers kan slegs hul roeping 
uitleef as hulle tot ’n eerlike selfondersoek van hulle roeping voor God 
en met nuwe visie en roepingsbewustheid God se Woord laat spreek 
in die hoorders se konkrete lewensituasies. Wanneer die werklikheid 
indruis teen die beginsels van die Woord van God, is dit die prediker se 
verantwoordelikheid om nog steeds God se Woord helder, duidelik en 
konkreet hieroor laat weerklink. God se Woord is soewerein en wil juis in 
die skynbaar onveranderbare sosiale werklikheid van armoede deurbreek. 
Wanneer predikers God se Woord laat spreek oor armoede is hulle ten 
diepste besig om God se reg en geregtigheid te proklameer. Hierin lê die 
diepste grond vir enige verandering.

Tweedens: Dit is van kardinale belang dat predikers toesien dat hulle deeglik 
op hoogte is en kennis dra van die sosiale werklikheid en omstandighede 
van die gemeentelede as hoorders van hulle preke. Predikers wat hul lidmate 
liefhet nie anders kan as om verantwoordelikheid te aanvaar vir diegene vir 
wie hulle preek nie. Iemand wat liefhet, kan hom of haar nie van ander 
onttrek nie. Ons preke kan die beste inhoude bevat, maar inhoud is nie 



396 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

alles nie. Predikers moet hulle lidmate ken, hulle moet ’n grondhouding van 
liefde hê vir hulle lidmate. Predikers kan nie net alleen kennis dra van sy 
of haar hoorders se verwysingsraamwerk, lewensuitkyk en omstandighede 
nie, maar grondige kennis oor die sosiale aangeleenthede waaroor hulle 
uitsprake en oordele waag, is ook noodsaaklik. Die enigste manier om dit te 
doen is om ’n persoonlike openheid teenoor lidmate te behou, ’n solidariteit 
met mense, veral ook arm mense te betoon, en om mense werklik in hulle 
omstandighede te ontmoet (Nel 2001:73).

Derdens: Dit is eers as predikers self eers praktiseer wat hulle aan hul 
gemeente voorstel; self eers beliggaam waartoe hulle ander oproep, dat dit 
ware prediking is. Na elke preek wat gehandel het oor armoede kan daar 
’n geleentheid geskep word waarin die gemeentelede kans kry om hierdie 
beginsel toe te pas en uit te leef, sodat hulle hulself daarin kan inoefen en 
paraat kan wees as hulle dit in hul eie unieke lewensituasie moet toepas. In 
hierdie inoefening is die prediker egter die voorganger. Woorde wek, maar 
dade trek. Die woorde en die gedagtes wat in die prediker se hart leef word 
só in ’n besondere sin simbolies van aard: toekomsklanke wat nou reeds 
in die gemeente gesien en gehoor word. Dit is seker die allerbelangrikste 
eis vir die prediking, want die boodskap van die Christelike hoop is ’n 
boodskap wat oproep tot verantwoordelikheid, tot ’n nuwe lewenswyse, tot 
’n nuwe kwaliteit van lewe – tot hoop.

Die tyd waarin ons leef, roep hierom uit.

Bibliografie

Allan, R 2015. Preaching as Spark for Discovery in Theology. Homiletical 
Theology. Preaching as Doing Theology. The promise of Homoletical 
Theology Volume 1. Editor David Schnasa Jacobsen. Eugene, Oregon: 
Cascade Books.

Boesak, A 1979. Die Vinger van God. Preke oor geloof en die Politiek. 
Johannesburg: Ravan Press.

Brown, D 2003. Faith plus persistance pays off. Luke 18:1-8 In Resner, 
A Jr. (red). Just Preaching. Prophetic Voices for Economic Justice. St 
Louis: Familiy Promise, Charlice Press.



397Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Burrows, S 2013. Die rol van prediking in die bevordering van 
gemeenskapsontwikkeling: ’n kontekstueel-teologiese besinning. 
Proefskrif ingelewer vir die DTh graad in teologie aan die Universiteit 
Stellenbosch Desember 2013.

Buttrick, D 1987. Homeletic: Moves and Structures. Philadelphia: Fortress 
Press.

Campbell, C 2002. The Word before the Powers: an Ethic of Preaching. 
Louisville: Westminster John Knox Press.

Campbell, C & Cilliers, J 2012. Preaching Fools. The Gospel as a Rhetoric 
of Folly. Waco, Texas: Baylor University Press.

Childs, J. 2000. Preaching Justice. The Ethical Vocation of Word and 
Sacrament Ministry. Harrisbrook: Trinity Press International.

Childs, J. 2003. Enabling Grace. In Resner, A Jr. (red). Just Preaching. 
Prophetic Voices for Economic Justice. St Louis: Familiy Promise, 
Chalice Press.

Cilliers, J 1996. Die uitwissing van God op die kansel. Ontstellende 
bevindinge oor Sui-Afrikaanse prediking. Kaapstad: Galvin & Sales.

Cilliers, J 2000. Die genade van gehoorsaamheid. Hoe evangelies is die 
etiese preke wat ons in Suid-Afrika hoor? Wes-Kaap: NBD.

Cilliers, J 2013. Nederduitse Prophetic preaching in South Africa: 
exploring some spaces of tension. Gereformeerde Tydskrif. Deel 54, 
Nommer 1 & 2.

Cilliers, J. 2015. Between separation and celebration: Perspectives on the 
ethical-political preaching of Desmond Tutu. Stellenbosch Teologiese 
Joernaal. Volume 1, Nommer 1.

Cilliers, J 2015. Where have all the prophets gone? Perspectives on 
political preaching. Stellenbosch Teologiese Joernaal. Volume 1, 
Nommer 2.

Coffin, W 2003. The Politics of Compassion. In A. Jr. (red). Just Preaching. 
Prophetic Voices for Economic Justice. Resner, St Louis: Familiy 
Promise, Charlice Press.



398 Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Crossin, J 1998. Walking in Virtue: moral decisions and spiritual growth in 
daily life. Mahwah: Paulist Press.

Feltmann, R 1996. “Preaching for Transformation.” A doctoral 
dissertation submitted to the faculties of the schools of the Atlanta 
Theological Association in partial fulfillment of the requirements of 
the degree of Doctor of Ministry at Columbia Theological Seminary.

Gous, N 2017. SA most unequal country in world: Poverty shows 
Apartheid’s enduring legacy. Times Live, 4 April 2018. [Online]. 
Available: https://www.timeslive.co.za/news/south-africa/2018-04-04-poverty-
shows-how-apartheid-legacy-endures-in-south-africa/ [Accessed 8 October 
2018].

Hauwerwas, S 1977. Truthfulness and Tragedy: further investigations in 
Christian Ethics. Notre Dame: University of Notre Dame Press.

Hendriks, J 1998. “Gemeenskapsontwikkeling as missionêre taak van 
die kerk.” Werkstuk ingelewer ter gedeeltelike voldoening aan 
die vereistes vir die graad Baccalareus Divinitatis. Stellenbosch: 
Universiteit van Stellenbosch.

Hermelink, J 2007. The Theological understanding of preaching hope. 
In Cas, J, Lucy, L, Cilliers, J (reds). Preaching as a language of hope. 
Homililetica Societas. Studia Homiletica 6. Pretoria: Protea Book 
House.

Kim, C 1999. “The significance of prophetic preaching: the implications 
of Isaiah’s message for contempory preaching.” Thesis (D.Th.), 
University of Stellenbosch.

Mcmickle, M 2007. Preaching on Issues of Poverty and Justice. In The 
Clergy Journal 83(6), 11–13.

Miller, D 2003. The Prophet’s Sons and Daughters. In Resner, A. Jr. (red). 
Just Preaching. Prophetic Voices for Economic Justice. St Louis: Familiy 
Promise, Charlice Press.

Mitchell, H 1990. Celebration & Expierence in Preaching. Nashville: 
Abingdon Press.



399Burrows & Cilliers  •  STJ 2018, Vol 4, No 2, 379–399

Mugambi, J 2003. Christian Theology and Social Reconstruction. Theology 
of Reconstruction Series. Nairobi: Acton Publishers.

Muller, B. 1989. “Ondersoek na tendense in Afrikaanse godsdienstige 
uitsendings van die SAUK en na hermeneutiese en homiletiese 
beginsels wat ten grondslag daarvan lê.” Universiteit Stellenbosch.

Nel, M 2001. Ek is die Verskil. Die invloed van persoonlikheid in die 
prediking. Bloemfontein: CLF-Uitgewers.

Ortberg, J 2010. Preaching like a Prophet. We dare not be silent about 
injustices, if only we can see them as God does. In Leadership Journal.

Perry, L 1973. Biblical Preaching for Today’s World. Includes sermon 
variation, life situation preaching, doctrinal communication. Chicago: 
Moody Press.

Pieterse, H 2001. “Prediking in ’n konteks van armoede.” Pretoria: 
Universiteit van Suid-Afrika.

Pieterse, H 2013. Prophetic preaching in the contemporary context of 
South Africa. Skriflig. Volume 47, Nommer 1.

Stark, C. 2007. “Flickering Hope After 40 Years”: A Rereading of 
Moltmann’s Theology of Hope for Today’s Preaching.” In Cas, J, Lucy, 
L. & Cilliers, J (reds). Preaching as a Language of hope. Homililetica 
Societas. Studia Homiletica 6. Pretoria: Protea Book House.

Swart, I 2004b. Community-centred congregational ministry in South 
Africa: a plea for renewal. NGTT Supplementum 2004, Deel 45, 
Nommer 2.

Statistics South Africa. 2017. Poverty Trends in South Africa: An 
examination of absolute poverty between 2006 & 2015. 22 August 
2017. [Online]. Available: http://www.statssa.gov.za/?p=10341 [Accessed: 8 
October 2018].

Tisdale, L 2010. Prophetic preaching: A pastoral approach. Louisville: 
Westminster John Knox Press.


