
Stellenbosch � eological Journal 2018, Vol 4, No 1, 411–432
DOI: http://dx.doi.org/10.17570/stj.2018.v4n1.a19

Online ISSN 2413-9467 | Print ISSN 2413-9459
2018 © Pieter de Waal Neethling Trust

start page:

Die NG Kerk se profetiese stem teenoor die 
Suid-Afrikaanse owerheid in die dekade na 1994 – 

vanuit kerklike perspektief en op kerklike wyse

Strauss, Piet
Universiteit van die Vrystaat

straussp@ufs.ac.za

Abstract

The prophetic voice of the Dutch Reformed Church to the South African 
Government in the decade after 1994
When referring to the viewpoints of the Dutch Reformed Church as a whole, one should 
look for the decisions of its general synod. In trying to be a church and a prophet, this 
General Synod should speak out according to the Bible and in the way of a church or 
an institution of faith.

The Dutch Reformed Church indeed spoke as a prophet to the government in the 
decade after 1994. However, it was done with a certain reluctance and not from an 
overall perspective. Two main factors contributed to this. There is a difference in 
worldview between this church and the government. The Dutch Reformed Church had 
the experience that a little came of its efforts.

In the meantime the Dutch Reformed Church remains convinced that it should 
promote the kingdom of God in South Africa as a church and through its individual 
members.

Key words
Dutch Reformed Church; prophet; government; institution of faith

411



412 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

1.	 Probleemstelling
Sedert die ontstaan van sy eerste Algemene Sinode in 1962, berus bindende 
besluite oor algemene sake in die NG Kerk, sake soos “beleid”1 op punte 
van gemeenskaplike belang, by die Algemene Sinode (vgl NGKO 1962:9; 
NGKO 1994:9; NGKO 1998:15; vir ’n soortgelyke interpretasie kyk NGK 
1994:439). Hierdie werkswyse word in sy Kerkorde artikel 43 (NGKO 
1962:9 artikel 43; NGKO 1994:9 artikel 43; NGKO 1998:15 artikel 43; 
NGKO 2002:11 artikel 43) gereël. Dit beteken dat die NG Kerk in sy 
geheel as ’n sinodale kerkverband deur sy Algemene Sinode met die 
staatsowerheid praat. Die gesagvolle stem van die NG Kerk in dié geval 
is nie die moderator of voorsitter van die Algemene Sinode as die “pous”, 
’n kommissie van hierdie sinode of enige ander NG Kerkvergadering nie, 
maar die Algemene Sinode. ’n Besluit of uitspraak namens die NG Kerk in 
sy geheel word deur sy Algemene Sinode geneem of gefinaliseer. Tensy die 
moderator of kommissie of span so ’n opdrag met volmag vir uitvoering, 
van die Algemene Sinode self ontvang (NGKO 2013:5).

As dit in hierdie stuk om die profetiese stem van de NG Kerk teenoor die 
Suid-Afrikaanse owerheid gaan, gaan dit om standpunte met die sanksie 
van sy Algemene Sinode. Die uitdrukking “die NG Kerk se profetiese 
stem”, soos deur die NG Kerk self verstaan, beperk hierdie stem tot die 
uitsprake van die Algemene Sinode.

Volgens die NGKO pas ’n ander bepaling hierby. NGKO 1994, NGKO 1998 
en NGKO 2002, die kerkordes wat die optrede van die Algemene Sinode 
in die dekade na 1994 moes reël, bepaal dat die profetiese stem van die 
NG Kerk handel oor “kerklike sake en wel op ’n kerklike wyse …” (NGKO 
1994:5) of “sake vanuit kerklike perspektief, in die lig van die woord van 
God en op kerklike wyse” (NGKO 1998:9; NGKO 2002:11). Hoewel hierdie 
twee artikels die saak verskillend omskryf, lei dit nie tot duidelike verskille 
in die praktyk nie. Daarop kom ons terug. Genoeg om hier te sê dat albei 
trag om ’n tipies kerklike stem as die profetiese stem van die NG Kerk aan 
te dui.

1	 Die woordjie “beleid” met sy nie-kerklike konnotasies word verduidelikend versag 
met die byvoeging van die byvoeglike naamwoord “kerklike”, NGKO 1994:9; NGKO 
1998:15. Dit stem dus ooreen met die gebruikswyse van woorde soos “kerkorde” en 
“kerkvergadering”.



413Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Die jaar 1994 is die jaar waarin Suid-Afrika oorgaan van ’n beperkte 
demokrasie of stemreg soos gereël deur die Grondwet van 1961 na algemene 
stemreg: stemreg vir geregistreerde burgers of volwassenes bo 18, afgesien 
van ras, velkleur of geslag. ’n Saak gereël deur die Interim Grondwet van 
1993 wat in 1996 deur die huidige Suid-Afrikaanse Grondwet vervang is 
(Kleyn en Viljoen 1999:241–243,259,270). De Villiers noem dit “veel meer” 
as ’n nuwe staatkundige bedeling. Die veranderinge in Suid-Afrika waarvan 
“1994” die simbool is, het tot “omvattende en radikale verskuiwinge” gelei 
en “min lewensterreine onaangetas” gelaat: dit het “’n (totale) nuwe Suid-
Afrika” ingelui (De Villiers 1999:15). ’n Suid-Afrika met ’n Handves van 
Regte in hoofstuk 2 van sy grondwet wat die reg in die gemeenskap bepaal 
en die kernmaatstaf is waarmee die land se howe sake bereg of uitsprake 
maak. Boonop het die Grondwet van 1996 soos geïnterpreteer en toegepas 
deur die howe hoër regsgesag as die besluite van die parlement. Dit is ’n 
grondwet vir ’n nie-rassige, nie-seksistiese, liberale demokrasie met die 
klem op die vryheid van die indiwidu. ’n Demokratiese grondwet gebou op 
openheid, demokrasie, vryheid, gelykheid en menswaardigheid as waardes 
wat ’n nuwe waardestelsel in die gemeenskap skep (Kleyn en Viljoen 
1999:241–244, 258–261; Stone 2014:154–155).

Dit is ou nuus dat ’n nuwe ANC-regering in 1994, na die eerste algemene 
verkiesing in Suid-Afrika, by ’n gediskrediteerde Nasionale Partybewind 
oorgeneem het. ’n Nasionale Bewind wat na sy bewindsaanvaarding in 
1948 deurentyd simpatiek na die stem van die NG Kerk geluister het (Botes 
2012:364).

Hierdie verskuiwings het veroorsaak dat die leefwêreld waarin die NG 
Kerk sy profetiese stem moes laat hoor, na 1994 ingrypend verander het. 
Die gesagvolle stem van die NG Kerk in die gemeenskap asook die van 
sy regeervergaderings (kerkraad, ring, sinode en algemene sinode, NGKO 
1994:5 artikel 18) onder sy gemeentelede, het sigbaar afgeneem (Botes 
2012:366; De Villiers 1999:19, 24–27).

Die vraag wat hierdie artikel vra, is: wat was die inhoud en effek van die 
profetiese stem van die NG Kerk op die staatsowerheid in Suid-Afrika in 
die dekade na 1994? Anders gestel: wat was die invloed van die NG Kerk 
op die geestelike rigting en onderliggende waardestelsel van die maatreëls 
waartoe hierdie owerheid homself verbind het? Hierdie saak is immers ook 



414 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

van kerklike belang of ’n kwessie wat die Bybelsbepaalde geloofsterrein van 
die NG Kerk kruis. Steeds op hierdie lyn: wat was die insette en invloed van 
die NG Kerk op die maatreëls van die owerheid wat die publieke regsbelang 
van sy lidmate raak? Die behartiging van hierdie belang is immers die kern 
van die owerheidstaak as die regering van die dag (Fowler 1988:11; Stone 
2014:175).

Die dekade na 1994 lê reeds lank genoeg terug om te beweer dat daar tans 
vanuit ’n veranderde situasie en vanaf ’n groter afstand minder gevoelig na 
die NG Kerk en die staatsowerheid tot ongeveer 2004 gekyk kan word.

In hierdie artikel word ’n kerkhistoriese greep op die inhoud van die 
NG Kerk se profetiese stem in die dekade na 1994 voorafgegaan deur die 
vasstelling van die betekenis van NGKO artikel 21. Artikel 21 bepaal die 
sake waarmee kerkvergaderings besig is of waarby hierdie vergaderings 
as vergaderings van die kerk, hulle moet hou. NGKO 1994 artikel 21 soos 
gewysig deur NGKO 1998 artikel 21 is op sigwaarde ’n Skrifgeoriënteerde 
maatstaf vir tipies kerklike besluite. In sy kern kom artikel 21 daarop neer 
dat kerkvergaderinge (alle2) sake vanuit kerklike perspektief, in die lig van 
die Woord van God en op ’n kerklike wyse hanteer. Hierdie maatstaf rig die 
antwoorde op die volgende vrae: vanuit watter perspektief praat die kerk 
as kerk, wanneer moet hy praat en hoe doen hy dit geloofwaardig (Strauss 
2010:57)?

2.	 Sake vanuit kerklike perspektief en op kerklike wyse
Hommes is waarskynlik reg as hy beweer dat die interpretasie van kerklike 
sake of die sake waaroor die kerk praat, in die situasie dikwels die “stempel 
van haar tijd … op het voorhoofd” dra (Hommes sa: 5). Hierdie stempel 
word bepaal deur die geestelike omgewing waarin lidmate hulle bevind, 
waar kerklike hulp volgens hulle nodig is en waar die stem van die kerk, 
wat hulle betref, gehoor moet word. ’n Kerklike hupstootjie vir hulle nie-
kerklike optrede is vir sommige dieselfde as ’n Bybelse wettiging daarvan 

2	 Die feit dat die sake van NGKO artikel 21 nie van ’n omskrywende byvoeglike 
naamwoord voorsien is nie, dui daarop dat hierdie sake nie beperk word nie. Die tipiese 
van die kerk in artikel 21 lê dus nie in die sake nie, maar in die kyk op die sake: die 
kerklike perspektief en kerklike wyse.



415Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

(Spoelstra 1989:181). Daarby, as die kerk nie hulle politieke mening steun 
nie, versuim hy – dit is volgens Kuitert die klag van “linkse” groepe – sy 
Bybelse plig deur sy afsydigheid aan die nood of onreg van dié mense wat 
deur hierdie groepe uitgesonder word (Kuitert 1988:155).

Dit is so dat die kerk se profetiese stem ook moet rekening hou met die 
billike of redelike verstaan deur lidmate van die taak van die kerk as ’n 
Bybelse geloofsgemeenskap. Dat die kerk vanuit die Woord van God as 
sy geestelike instrument of snydende swaard so moet praat dat hoorders 
daarin sonder moeite die stem van God herken. Dat die profetiese stem 
van die kerk die wil van God moet oordra om gesagvol en geloofwaardig 
te wees. ’n Geloofwaardigheid wat bou of rus op die oortuiging dat die 
kerklike boodskap spreekwoordelik “van God” is (vgl I Kor 3 vir die kerk – 
en sy boodskap – as die saailand, gebou en tempel van God; die aanhef van 
die boeke van die Ou Testamentiese profete en die briewe van Paulus; en 
Strauss 1994:590–591).

NGKO 1998 artikel 21 praat in sy hersiening van NGKO 1994 se “kerklike 
sake en wel op ’n kerklike wyse” van kerkvergaderinge wat “sake vanuit 
kerklike perspektief, in die lig van die Woord van God en op kerklike wyse 
… behandel” (NGKO 1998:9). Dit gaan vir NGKO 1998 dus om ’n beter 
formulering van NGKO 1994 artikel 21 en nie die skrapping daarvan nie. 
Daarby open NGKO 1998 die moontlikheid van ’n kerklike invalshoek én 
’n eie kerklike styl vir die NG Kerk as ’n geloofsgemeenskap wat gerig word 
deur die Bybel of “… die lig van die Woord”.

Dit beteken dat die kerk deur sy verstaan van Skrifbeginsels gelei moet word 
en nie noodwendig direk deur Bybeltekste nie. Die inhoud van ’n kerklike 
profesie moet breedweg Bybelsbepaald wees om ’n uitdrukking van God se 
wil te wees én pas by die aard van die kerk as ’n gemeenskap wat rondom 
die Christelike geloof vorm. Kerklike profesieë is handelinge wat deur die 
geloof gerig word en die lig van die Bybel kan deurstaan. Handelinge wat 
gereflekteer word in die geloofsbelydenis van God Drie-enig deur lidmate 
by die bevestiging van hulle lidmaatskap.

Geloofhandelinge wat veronderstel dat die kerk die reg het om sy geloof 
uit te druk op grond van sy verstaan van die Bybel. Dat die kerk die reg 
het om die implikasies van sy geloof op grond van die Bybel te verreken 
en dat sy terrein van kompetensie die Christelike geloof en die Bybel 



416 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

as – primêr – ’n normatiewe geloofsboek is (Kock 1975:142–144; Strauss 
1994:591; 2010:60; 2013:89–90). ’n Reg wat as artikel 15 in die Handves van 
Regte van die Grondwet van Suid-Afrika (1996) opgeneem is as die reg 
op godsdiensvryheid (Kleyn en Viljoen 1998:269; vgl NGKO 2013:1 artikel 
3.33).

Die tradisionele kerkordebepaling vir die sake waaroor kerke met ’n 
Nederlandse gereformeerde band praat en besluit, gaan terug tot op 
die Provinsiale Sinode van Dordrecht in 1574 in Nederland. Hierdie 
vergadering vereis in sy vyfde artikel dat kerkvergaderings alleen sake wat 
“Kerkckelijck” is, hanteer (Biesterveld en Kuyper 1905:63). In 1581 neem 
die Nasionale Sinode van Middelburg die sedertdien geykte “kerkckelijke 
zaken” op “kerkckelijke wijse” in artikel 21 van sy kerkorde op (Biesterveld 
en Kuyper 1905:147). Hiermee volg die Gereformeerde Kerk in Nederland 
in die sestiende eeu die spore van sy geestelike vader, Johannes Calvyn 
(1509–1564). Calvyn onderskei die “geestelijke regering” van die kerk (die 
geestelike “politie” van artikel 30 van die Nederlandse Geloofsbelydenis 
(NGB), Polman sa:7) van die “burgerlijke” regering van die staatsowerheid 
(Sizoo III sa:235–238). Daarmee stuit die Hervormer van Genève op die eie 
aard van die kerk se hantering van sake.

Die uitdrukking “kerklike sake op kerklike wyse” kom dus vir meer as 
vier eeue al in gereformeerde kerkordes met ’n Nederlandse band voor. Tog 
verskil hulle onderling oor die verstaan hiervan. Hierdie verskille handel 
nie oor die “kerklike wyse” nie, maar die “kerklike sake”.

3.	 Kerklike sake teenoor kerklike perspektief
Die begrip “kerklike sake” op sigself dui op ’n ruimtelike afgrensing of 
kompartementalisering van ’n reeks gelyste sake wat kerkvergaderings 
moet hanteer. Hierdie kompartementalisering word weerspieël in 
die kommentaar van sommige vroeëre gereformeerde kerkregtelikes. 
Genoemde Sinode van Dordrecht (1574) praat van voorafomskrewe, gelyste 
sake op die kerklike agenda wat voortdurend òf kerklik òf gedeeltelik 

3	 NGKO 2013:1 artikel 3.3 reël hierdie interne, wetlik gewaarborgde kompetensiesfeer 
van die NG Kerk met “Die NG Kerk reël haar eie interne orde op grond van haar 
onvervreembare roeping en interne bevoegdheid as kerk van Jesus Christus en ook op 
grond van haar reg tot vryheid van godsdiens”.



417Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

kerklik en polities van aard is. Onder laasgenoemde sou huweliksluiting 
byvoorbeeld ressorteer. Die Nasionale Sinode van Dordrecht van 1578 neem 
hierdie onderskeidings byna netso oor (Biesterveld en Kuyper 1905:63, 
102). Die Sinodes van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA) 
van 1916 en 1942 volg dieselfde lyn. Hulle noem huwelikswetgewing, 
onderwys, die versorging van armes, onsedelikheid en die aflê van die eed 
gemengde sake. Maatskaplike, staatkundige en “streng” wetenskaplike 
kwessies boek hulle permanent onder nie-kerklike sake of sake wat nooit 
op ’n kerklike agenda moet beland nie. Dat hierdie onderskeidings relatief 
is en in die kerklike praktyk anders kan uitdraai, word bevestig deur die 
bykomende reëling dat elke vergadering vir homself moet uitmaak watter 
sake onder watter hofie tuiskom (Spoelstra 1989:181–182). Hierdie GKSA-
Sinodes toon dus ’n “natuurlike aanvoeling” dat kompartementalisering 
nie die probleem van tipiese kerklike optrede of die vraag waaroor kerklike 
profesie alles kan gaan, in alle gevalle oplos nie. Die verbande waarin sake 
hulle voordoen kan ’n konstante lysie van kerklike sake gou waardeloos 
maak. “Kerklike sake” kan nie vir alle tye en onder alle omstandighede in 
afgegrensde kategorieë ingedruk word nie.

Eertydse gereformeerde kerkregtelikes soos FL Rutgers, H Bouwman en J 
Jansen sluit hulle by die onderskeiding van konstante kerklike, gemengde en 
nie-kerklike sake aan. Volgens hulle – hulle gee ook praktiese voorbeelde – 
kan sake onder die eerste twee hofies op die agenda van die kerk beland, 
maar nie die sake onder die derde hofie nie (Rutgers 1921:254; Bouwman 
1985:30–31; Jansen 1952:143).

’n Uitsondering in hierdie opsig is D Nauta, ’n kanonikus uit ’n 
volgende geslag. Nauta is ’n medewerker aan die nuwe Kerkorde van 
die Gereformeerde Kerke in Nederland (GKN-KO) van 1959 (Nauta 
1971:37). In sy kommentaar op GKN-KO 1959 wat “kerklijke zaken” as die 
enigste sake vir kerkvergaderings reserveer (Nauta 1971:126 kom met ’n 
woordelikse GKN-KO artikel 29), werk Nauta met die Christelik- wysgerige 
en Bybelsverantwoorde gedagte dat die skepping van God ’n eenheid in ’n 
verskeidenheid vorm waarin alles met alles saamhang of alles met alles 
vervleg is. Die funksionering van die mens in die twee-eenheid van siel 
en liggaam of as ’n eenheid met verskillende gawes en moontlikhede, is 
’n voorbeeld hiervan. Enige geloofs-, liefdes- of regsaksie (alle menslike 
aksies of lewenskringe word deur ’n bepaalde aspek van die skepping gelei 



418 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

of gekwalifiseer) funksioneer tegelykertyd in alle aspekte van die lewe. 
Daarom kan enige mense-aksie, of dit ’n huweliks-, staats-, ekonomiese 
of wetenskaplike aksie is, kerklike geloofsbelang kruis of ’n kerklike aspek 
ontwikkel – sonder om self deur die geloof gekwalifiseerd te raak. Die eie 
aard van alle aspekte van die lewe bestaan oorspronklik en selfstandig, 
maar vervleg met mekaar. Geloof bly geloof, liefde in verhoudinge liefde 
en reg (Nauta 1971:127). Daarby bestaan daar egter ook vervlegte begrippe 
soos Skrifgetrouheid, die reg op geloofsvryheid, geloofstaal en kerklike 
simbole waarin geloof in sy funksionering die kern van respektiewelik die 
liefde, die reg en taal of simboliese betekening in diens neem as beginsels of 
vertrekpunte om in die volle lewe te funksioneer (Strauss 2010:2).

’n Kerklike perspektief op sake beteken dat die kerk alle sake vanuit die 
hoek van die Christelike geloof of Christelike geloofsbelang soos verwoord 
in die Heilige Skrif, benader – dit is sy profetiese roeping. Boonop spruit 
alle sake onder die son vanuit ’n sekere waardestelsel of vertoon dit 
implikasies of kenmerke daarvan. ’n Waardestelsel wat nie noodwendig 
Bybelsbegrond is nie, maar waarop die lig van die Woord wat die hele 
lewe vanuit sy grondwaarhede of -plan vir die lewe belig, ook val (Strauss 
1994:590–591). Die aanduiding van die kerklike karakter van sake lê dus 
nie in ’n ruimtelike afgrensing van die sake wat hanteer word nie, maar 
in die onderskeiding van ’n kerklike invalshoek (of Bybelse geloofsbelang) 
wat gebruik word. Kerklike sake bestaan nie uit ’n staande lys van sake 
nie, maar word dinamies geïdentifiseer vanuit die hoek van die Bybels-
Christelike geloof of kerklike geloofsbelang (Strauss 2010:59–60).

Nauta gee voorbeelde van wat hy met ’n saak wat “een of ander kerklijke 
aspect” ontwikkel, bedoel: geld as ’n betaalmiddel kan kerklike finansies 
word, argiteksplanne en die bouwerk van messelaars kan tot pastorieë lei en 
die lewensbeskoulike kante van sosio-politieke sake kan kerkeie geloofsake 
as profetiese kwessies weerspreek (Nauta 1971:127).

Gevolglik gaan dit hier om die differensiëring van die eie aard en 
tipiese aktiwiteite van samehangende lewenskringe, nie om ’n statiese, 
ruimtelike kompartementalisering of isolering daarvan teenoor mekaar 
nie. ’n Konsekwente Christen se deelname aan ’n verskeidenheid 
samelewingskringe moet vanuit die kwalifiseringsfunksie van elke kring 
aangevul en nie geopponeer word nie. Hy of sy moet die lewe as ’n eenheid 



419Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

in ’n verskeidenheid beleef en nie as innerlik teenstrydig nie (vgl Rom 12:1–
2). Kerk en staat kan in diens van die drie-enige God harmonieer en mekaar 
aanvul met die kerk vanuit sy geloofs- en die staat vanuit sy regshoek. As 
die beeld van die menslike liggaam wat in I Korintiërs 12 vir die gemeente 
gebruik word, op die samelewing toegepas word, kan die kerk die oog en 
die staat die oor – albei in diens van God – wees: elkeen met respek vir die 
ander een se tipiese taak.

Vir die NG Kerk moet die profetiese uitsprake van sy vergaderings oor 
die sake wat behandel word “vanuit kerklike perspektief, in die lig van die 
Woord van God en op kerklike wyse” wees. Dieselfde riglyne kan gebruik 
word aan die hand van NGKO 1994 artikel 21 wat voor 1998 kerklike sake 
op ’n kerklike wyse wou beoefen. ’n Aantal sake waaroor die NG Kerk die 
Suid-Afrikaanse staatsowerheid in die dekade na 1994 “profeties” benader 
het, sowel as die effek daarvan, word dus ondersoek. ’n Eie evaluering van 
dié profetiese stem word ook gegee. Die sake waaraan aandag gegee word, 
is die nuwe staatkundige bedeling of liberale demokrasie, die heropbou en 
ontwikkelingsprogram van die nuwe regering (HOP), die herverdeling van 
grond in Suid-Afrika en misdaad en korrupsie. Hierdie profesieë van die 
NG Kerk word primêr aan die hand van sy eie Kerkorde artikel 21 (NGKO 
1994, NGKO 1998 en NGKO 2002) beoordeel. Dit gaan oor sake wat die 
belang van die Christelike geloof kruis en daarom vanuit – hopelik – 
Skriftuurlike waardestelsel benader word.

4.	 Die nuwe liberale demokrasie
By die Algemene Sinode in Oktober 1994 – net meer as 5 maande na 
die oorname van die ANC-bewind in April – vra en verkry die Tydelike 
Kommissie vir Leer en Aktuele Sake (TKLAS) ’n opdrag van die vergadering 
dat hy “met dringende spoed” aan die gemeentes leiding gee oor hul 
benadering van die staatkundige oorgangstyd in Suid-Afrika. Hy moet 
kyk na insig in die “ingrypende en ingewikkelde proses” en aan ’n groter 
“verbeeldingryker en gemotiveerde aandeel” van lidmate aan vernuwings-, 
versoenings- en heropboupogings in die land (NGK 1994:501).

Dat hierdie “dringende spoed” kerklik gesproke egter nie op ’n groot 
haas dui nie, blyk uit die feit dat die stuk wat hieruit gebore word, eers 
by die volgende Algemene Sinode, in 1998, ter tafel kom. Daarby gaan dit 



420 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

in die stuk nie om ’n profeties-kritiese begeleiding van die ingrypende 
en ingewikkelde oorgangsproses nie, maar sake waaraan lidmate aandag 
moet gee in hulle aandeel aan ’n herboude en versoende nuwe Suid-Afrika.

Die NG Kerk is nie soos voor 1994 ’n voorloper in die oorgang nie, 
maar probeer nou van die kant af aanvaarbare insette lewer. Reeds die 
verwoording van die opdrag dra ’n gees van “ons het nie langer die inisiatief 
nie, maar wil aanvaarbaar wees en meewerk”.

Die staande Kommissie vir Leer en Aktuele Sake (AKLAS) se finale stuk 
sien die lig met min omstrede kwessies en verskeie konsensuspunte onder 
NG-lidmate wat na 1994 in Suid-Afrika sou aanbly (NGK 1998:68–78).

Onder die “Die oorgang na ’n nuwe Suid-Afrika” wys die Kommissie op 
’n omvattende “transformasie” van die Suid-Afrikaanse samelewing wat 
die gevolge van apartheid moet uitwis en ’n demokratiese, nie-rassige, 
nie-seksistiese toekoms moet bou. ’n Toekoms met ’n eie waardestelsel 
wat vanuit hierdie hoek op die agenda van die NG Kerk beland. Hierdie 
toekoms raak die skep van werk, behuising, water, sanitasie, energie, 
telekommunikasie, vervoer, voeding, gesondheidsorg, welsynsdienste en 
die hervorming van grond. Daarby kom opleiding en onderwys vir almal, 
gelykheid in die ekonomie ten opsigte eienaarskap, werk en vaardighede, 
die uitskakeling van ’n wanbalans in die “magsposisie van werkgewers 
en werknemers” en die demokratisering van die staat en die samelewing. 
Die toekoms is ’n nie-rassige, liberale demokrasie gerig op gelykheid, die 
uitskakeling van die onreg van die verlede en ’n werkbare versoening. By 
’n laaste punt onder die oorgang wys die Kommissie op die verdieping van 
die morele krisis in die samelewing.

Onder ’n tweede opskrif kyk AKLAS na die gevolge van die oorgang vir 
die NG Kerk. Die Kommissie wys heel eerste op die “oorwegend negatiewe 
houding” by die meerderheid lidmate teenoor die, vir hulle, nuwe Suid-
Afrika. Dié houding stimuleer ’n onttrekking aan die openbare lewe, ’n 
beklemtoning van die regte van die Afrikaner, ’n swakker band met die NG 
Kerk, ’n worsteling met die gereformeerde identiteit van die NG Kerk én 
’n morele en leerstellige onsekerheid by lidmate. Laasgenoemde spruit uit 
hulle vervreemding van die sedelike en geloofsleer van die verlede. ’n Leer 
wat nie die komplekse oorgang kon verhoed nie.



421Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Die regte benadering van die oorgang koppel AKLAS aan vier punte wat 
hy op die NG Kerk rig. Eerstens moet hierdie Kerk duidelikheid kry oor sy 
rol as kerk in die nuwe Suid-Afrika. Tweedens moet lidmate geïnspireer 
word om hulle Christelike roeping in die land na te kom. Emigrasie moet 
verbind word aan die oortuiging dat die Here hulle koninkryksroeping in 
Suid-Afrika vir ’n roeping in ’n ander land verruil. Dat die Here hulle skuif. 
Emigrasie is noodsaak: werk is onbekombaar in Suid-Afrika en emigrasie 
die laaste uitweg. Lidmate leef immers om koninkryksdiens in kerk en 
samelewing te verrig. Derdens moet die NG Kerk sy lidmate oortuig om 
diensbaar te wees in die liberale demokrasie. Hulle kan binne die vryheid wat 
die Grondwet bied, gestalte te gee aan ’n outentieke Christelike lewenstyl, 
Christelik-morele deugde, diensvaardigheid en diens, die bevordering van 
versoening, hulp aan swakkes en die bestryding van die morele krisis op 
alle vlakke. Vierdens moet die NG Kerk op ’n nuwe manier as profeet sy 
openbare getuienis in Suid-Afrika lewer. Hy moet streef na ’n konsensus in 
die NG Kerk en van die NG Kerk met ander kerke oor openbare kwessies 
en bereid wees om ’n openbare debat daaroor te voer.

’n Eerste reaksie op hierdie stuk van ALKAS is dat, in vergelyking met kritiek 
op apartheid in Kerk en Samelewing 1986 en 1990, die nuwe Suid-Afrika 
na sy eerste vier jaar lig daarvan afkom. ’n Deel van die Bybels-kerklike 
profesie van die NG Kerk moet wees om die onderliggende waardestelsel 
van alle verskynsels – sonder aansiens des persoons – aan te spreek. Die 
openbare waardes waarop die nuwe land gedryf word, word genoem 
maar sonder ’n kritiese ontleding. Die manier waarop die stuk probleme 
in Suid-Afrika aanstip, skep die indruk asof hierdie probleme alles uit 
die vorige bedeling as die oorsaak daarvan kom. Dit moet nou opgelos 
word omdat apartheid dood is en die liberale demokrasie leef.4 Later, na 
byna ’n kwarteeu van ’n liberale demokrasie is water, sanitasie, voeding, 
gesondheidsorg, werkverskaffing, grondhervorming en staatswelsyn egter 
steeds ’n probleem.

In sy profetiese stem moes die NG Kerk, om geloofwaardig te wees, die 
probleme vir die oorgang vanuit ’n Bybelse waardestelsel ontleed het om by 
’n begronde aanpak daarvan uit te kom. ’n Meer omvattende en realistiese 

4	 JA Heyns praat by geleentheid van die anti-apartheidsmite dat alle probleme in Suid-
Afrika opgelos sal word as daar van apartheid ontsale geraak word, Williams 2006:327.



422 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

aanpak van probleme sou meer geloofwaardig en meer positief appelleer op 
negatiewe NGK-lidmate. Die stuk praat van profetiese kritiek op negatiewe 
lidmate wat hyself – inkonsekwent – tot lidmate beperk. Tog beveel die 
Kommissie aan – hy beskou sy poging dus nie as volmaak nie – dat die 
Algemene Sinodale Kommissie effektiewe metodes vind om in die nuwe 
Suid-Afrika sy openbare getuienis te lewer (NGK 1998:78).

Dat hierdie stuk van AKLAS oor die oorgang na ’n nuwe Suid-Afrika 
nog nie ’n voltooide, afgehandelde kerklike profesie is nie, blyk uit die 
aanvaarding van die aanbeveling deur die Algemene Sinode van 1998 dat 
dit as ’n gespreksdokument na gemeentes verwys word. Hierdie verwysing 
spruit moontlik ook uit die kerkskeuring op Kerk en Samelewing 1986. 
Omstrede kwessies moet wyer as die Algemene Sinode in die NG Kerk 
versprei word om die kans op konsensus te verhoog (NGK 1994:354–355).

Die Sinode verklaar die NG Kerk “uitsluitlik” ’n kerk van Christus wat 
omvattende koninkryksdiens in die gemeenskap lewer. Teenoor sy eie 
lidmate praat die Algemene Sinode profeties as hy hulle aanpor om hulle 
roeping te vervul waar die Here hulle plaas. Hulle sal ’n konstruktiewe rol 
in die nuwe samelewing speel as hulle hulle beywer vir die vestiging van 
Christelike lewenswaardes. Lidmate moet ook by diensaksies wat afgestem 
is op die behoeftes van die breë gemeenskap, betrokke raak. AKLAS moet 
die NG Kerk lei oor sy geloofsidentiteit en getuienis in die samelewing 
(NGK 1998:518).

Uit die inhoud van hierdie stuk van die Algemene Sinode van 1998 oor 
die oorgang in Suid-Afrika kan afgelei word dat dit vir NGK-gemeentes 
’n stimulerende gespreksdokument moes wees. Die dokument wys op 
verskeie sake waaroor lidmate van die NG Kerk op daardie stadium ernstig 
gepraat het. Die feit dat sy profetiese kritiek op die oorgang tot NGK-
lidmate beperk is en dat hy swyg oor die impak en waardes van die eksterne 
probleme waarvoor hulle in die oorgang staan, verminder egter die waarde 
daarvan. Daar bestaan boonop geen aanduiding watter effek of invloed die 
stuk waar ook al gehad het nie.

Die vermoede bestaan dat die stuk as ’n profetiese getuienis in dieselfde liga – 
hoewel op ’n laer vlak – as Kerk en Samelewing 1986 en 1990 kon beweeg. 
Dit het egter nie gebeur nie. Daarvoor is daar ten minste twee aantoonbare 
redes. Die eerste is die eensydige aanpak daarvan. Die stuk konsentreer 



423Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

op negatiewe NGK-lidmate en min op die ingewikkelde, vreemde situasie 
waarin hulle staan en hulle aangeduide lewensroeping moet nakom. Daar 
is nie sprake van JA Heyns, eventueel ’n kerklike profeet teen apartheid, se 
kritiese solidariteit om kerklik effektief te wees nie (Heyns 1977:98–108)5. 
In hierdie opsig maak die stuk hom skuldig aan die alledaagse retoriek 
van die, vir baie lidmate, vreemde nuwe Suid-Afrika. Die tweede is dat 
die dokument se ontstaansgeskiedenis verklap dat dit nie so ernstig as die 
stukke van 1986 en 1990 opgeneem is nie.

In 1999 verskyn die hele verslag as ’n artikel van DE de Villiers, ’n lid van 
AKLAS, in ’n akademiese tydskrif (De Villiers 1999:15–38; NGK 1998:89). 
Die stuk is dus nie ’n vrug van die besinning in die volle kommissie nie, 
maar ’n stuk wat – moontlik – van die kant af deur die kommissie aanvaar 
en aan die Algemene Sinode van 1998 voorgelê is. So sou dit nooit die 
beter produk van goeie spanwerk kon wees nie. Inteendeel, dit is die werk 
van profete wat die “preek” redelik haastig goedgekeur het. Die Algemene 
Sinode het die “dringende” saak wat in sy verloop geen dringendheid 
vertoon het nie, daarna daar gelaat.

Hierdie voetesleep oor die oorgang in die dekade na 1994 het nou ’n 
tendens by die Algemene Sinode as ’n profeet geword. Die NG Kerk wou die 
nuwe Suid-Afrika positief benader en ’n bydrae lewer – wat die NG Kerk 
betref het apartheid sy swanesang gesing en moes die nuwe land eenvoudig 
werk – maar iewers het twyfel en ’n gebrek aan geesdrif die dinamiek 
hiervan teruggehou. Die situasie is verswaar deur die NG Kerk se negatiewe 
ervaring van ander owerheidskwessies waarby die NG Kerk betrek is: die 
HOP, die herverdeling van grond en die wye voorkoms van korrupsie in 
die nuwe gemeenskap. Om hierdie twyfel te neutraliseer, sou die Algemene 
Sinode van 1998 in die teken van ’n stabilisering van gereformeerde 
waarhede staan (Strauss 2013:32vv). Hierdie stabilisering sou ook blyk 
uit ’n verslag oor die uitvoering van ’n ander opdrag deur AKLAS aan 

5	 JA Heyns was die voorsitter van die NG Kerk se Algemene Sinode van 1986 en die 
middelpunt van pogings wat met Kerk en Samelewing-1986 agterna die aanvaarbaarheid 
van die NG Kerk probeer bevorder het. Dit het aan hom die bynaam van “Meneer NG 
Kerk” besorg. By geleentheid en teenoor die trant van die verslag oor die oorgang in 
Suid-Afrika voor die Algemene Sinode van 1998, wys Heyns daarop daar ’n ongelykheid 
onder die mense van Suid-Afrika voorkom, nie in menswees nie, maar in Westerse 
kulturele prestasie en geleenthede. ’n Ongelykheid wat tot beter ’n verstaan van die 
situasie en die oorgang kon lei, Williams 2006:278,327.



424 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

die Sinode van 1998: kerk en staat in die huidige grondwetlike bedeling 
(NGK 1998:83). Kerk en staat in Suid-Afrika en die Kommissie se leiding 
aan lidmate oor die oorgang in Suid-Afrika, is uit mekaar gehou. Moontlik 
omdat die oorgang op eie lidmate en NG Kerkpraktyke afgestem was en die 
nuwe grondwetlike bedeling op die vasgelegde grondwet. ’n Beoordeling 
van die nuwe situasie is egter in al twee verslae as ’n noodsaaklike punt wat 
moes kom, aangedui.

5.	 Kerk en staat
Aan die begin van sy verslag oor “kerk en staat en die huidige grondwetlike 
bedeling”, wys AKLAS op ’n versoek van die ASK dat hy aan die saak 
“aandag gee”. Op daardie stadium was die tyd voor die Algemene Sinode 
van 1998 egter te kort om “diepgaande studie” te doen. Daarom wys 
AKLAS op die verskil in vertrekpunte van die teokratiese ideaal in die 
politiek soos die NG Kerk dit in die NGB se artikel 36 bely en die Suid-
Afrikaanse Grondwetlike bedeling na 1994 met sy demokrasie gebou op die 
Handves van Menseregte. Die antwoord op die verdere versoek dat AKLAS 
die beleid van die Suid-Afrikaanse Regering beoordeel soos wat Kerk en 
Samelewing 1986 en 1990 dit met apartheid gedoen het, word beperk tot 
enkele punte (NGK 1998:83).

Die Kommissie verklaar dat sy kritiese vrae oor kerk en staat in Suid-
Afrika nie spruit uit ’n geestelike hoogmoed of ’n nostalgie oor die vorige 
bedeling nie. Hy is dus bedag op so ’n reaksie uit die ANC Regering op 
die kritiek van die NG Kerk. Tog wys AKLAS daarop dat die konsep van 
menseregte nie alle politieke probleme oplos of ’n politieke heilsleer is nie. 
’n Gevolg van die Handves is ’n toenemende pluralisme met teenstrydige 
waardestelsels in Suid-Afrika. Sulke verskynsels word van owerheidsweë 
geduld as dit nie buite die Grondwet om beweeg nie. Met sy hoë misdaad- 
en korrupsiesyfer in alle sektore hier in 1998, moet die vraag egter gevra 
word of ’n humanistiese indiwidualisme soos gedra deur die Grondwet 
wenslik is vir Suid-Afrika? Is die “gom” van die gemeenskaplike verstaan 
van menseregte sterk genoeg om die gemeenskap bymekaar te hou? ’n 
Dringende gesprek oor die saambindende eenheidskrag van “godsdienstige 
waardes” moet plaasvind. Daarvoor sal die Suid-Afrikaanse Raad van Kerke 
die aangewese platform wees (NGK 2002:572). Die barmhartigheidsdiens 



425Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

van die NG Kerk moet in sy skakeling met die staat sy identiteit handhaaf 
en nie sy gehoorsaamheid aan Christus opoffer nie (NGK 1998:83–87).

Die aanbevelings van AKLAS word feitlik net so deur die Algemene Sinode 
van 1998 aanvaar. Hierdie aanbevelings word beperk tot die bevestiging 
van enkele belydeniswaarhede oor kerk en staat en aanvaarde kerklike 
begrippe oor die posisie van die kerk in die samelewing.

Volgens die Algemene Sinode van die NG Kerk van 1998 vier jaar na 
die oorgang en op voordrag van AKLAS, moet die owerheid die goeie 
bevorder en die kwade bestry. Gelowiges as lojale landsburgers moenie 
hulle gehoorsaamheid aan God in die gedrang bring of kompromitteer 
nie. Gelowiges is vreemdelinge in die sondige wêreld, maar ook burgers 
in God se omvattende koninkryk wie se naastediens dit wat normaalweg 
van landsburgers gevra word, moet oortref. Daarvoor moet hulle seker 
wees van hulle identiteit in Christus. Gemeentes moet hieroor besin en in 
ootmoed erken dat die huidige situasie ’n geleentheid van die Here is om 
God en sy koninkryk volgens sy wil te dien (NGK 1998:519).

Hiermee sou die Algemene Sinode van 1998 voortgaan om meer innerlik-
kerklike waarhede en nie profetiese kritiek in die Suid-Afrikaanse situasie 
as geheel nie, te laat hoor. Die Sinode sou dus nie die nuusvoorblaaie haal 
nie. Sy profetiese uitsprake in ’n onsekere nuwe situasie wou aan lidmate 
toon dat samelewingsomvattende koninkryksdiens – met hart, mond en 
hand – ’n roeping bly en sin gee aan hulle bestaan in die land. Hoewel 
die nuwe situasie nie profeties-krities ontleed word nie, het hierdie Bybelse 
roeping geensins sy aktualiteit verloor nie. Inteendeel, die Algemene 
Sinode van 1998 doen ’n oproep dat gemeentes die implikasies van hierdie 
verslag bestudeer en besin oor die “betekenis van die vreemdelingskap van 
die kerk binne ons situasie …” (NGK 1998:519).

Die Sinode wat die algemene standpunte van die NG Kerk hanteer, aanvaar 
dus dat die mondige lidmate in gemeentes dié roeping vir hulle eie situasie 
vertaal en praktiese gestalte daaraan gee. Gemeentes – dit bely die NG 
Kerk in NGB artikel 29 – vorm immers die kern van die kerk rondom die 
suiwer Bybelse bediening van die Woord, die Skriftuurlike gebruik van die 
sakramente en die handhawing van die kerklike tug (NG Kerk-Uitgewers 
1982:29). In sy profetiese uitsprake na buite het hierdie boodskap skynbaar 
sonder groot bespreking stilweg sonder groot effek in gemeentes aangekom.



426 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Die blote feit dat die Algemene Sinode opnuut die vreemdelingskap 
van die gelowiges in die sondige wêreld, hulle roeping tot omvattende 
koninkryksdiens en ’n Christelike identiteit beklemtoon, staan sentraal 
en rigtinggewend in die situasie van 1998 in Suid-Afrika. Dit op sigself 
verraai reeds iets van die NG Kerk se beoordeling van die nuwe, vreemde 
gemeenskap waarin hy bestaan, maar dui ook aan dat hierdie vertrekpunte 
“basies” bly na die oorgang van 1994 in Suid-Afrika. Die profetiese gesag 
en die waarde van hierdie benadering mag deur hulle wat dit hoor, vergeet 
word omdat dit nie dramaties nuut en anders – soos die nuwe Suid-Afrika 
self – vir alle lidmate is nie. Die eenvoudige profetiese les van die Algemene 
Sinode van 1998 is egter dat ’n nuwe situasie nie ’n nuwe Bybel as lewensgids 
vir kerk en samelewing vra nie.

Ander sake in Suid-Afrika na 1994 kruis die geloofs- of kerklike belang 
van die NG Kerk buite sy eie inisiatief om: die HOP, die herverdeling van 
grond, die voorkoms van korrupsie in alle sektore van die gemeenskap én 
misdaad wat welig tier… Regeringsinisiatief plaas die eerste twee op die 
tafel van die Algemene Sinode, terwyl die wye openbare bekendheid van 
misdaad en korrupsie meebring dat die NG Kerk as ’n kerk betrokke by sy 
omgewing, dit nie kan ontwyk nie. Daarby toon sy hantering hiervan die 
begeerte by die NG Kerk om as kerk deur sy strukture koninkryksdiens in 
sy omgewing te verrig.

6.	 Ander sake
Tydens die Algemene Sinode van 11–20 Oktober 1994 is die Suid-Afrikaanse 
Regering se HOP nog in ’n proses van aanvaarding deur die parlement. 
’n Witskrif waarin kommentaar op die plan gelewer word en waartoe die 
NG Kerk genooi word om sy insette te lewer, is egter reeds by die Sinode. 
Die NG Kerk wou aan die HOP deelneem deur sy Algemene Kommissie 
vir Diens van Barmhartigheid (AKDB). Behalwe vir kommentaar op die 
witskrif, moes die AKDB met die Regering in gesprek tree oor die HOP 
en die implementering daarvan soos in die witskrif gevisualiseer (NGK 
1994:575). Hierdie reaksie reflekteer die versigtige, afwagtende optimisme 
van die Algemene Sinode in die nuwe staatkundige bedeling.

Tydens die historiese besoek van president Nelson Mandela op 13 Oktober 
aan die Algemene Sinode, reageer die vergadering met ’n onbestrede mosie 



427Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

waarin hy sy houding oor die nuwe staatkundige bedeling in Suid-Afrika, 
goed saamvat. Die Sinode se gebed is dat die nuwe Regering die land tot eer 
van God en tot voordeel van “al ons mense” sal regeer, dat daar ’n “radikale 
verbetering van die lewensomstandighede en toekomsgeleenthede van 
mense wat vir baie jare soveel moes ontbeer” sal wees en dat die NG Kerk 
die HOP “deeglik” sal bestudeer – hy neem die owerheid ernstig op – en 
“spoedig” sal aandui waar hy ’n bydrae kan lewer (NGK 1994:443). In ’n 
afsonderlike besluit oor die HOP beaam die Algemene Sinode: Suid-Afrika 
het ’n HOP nodig en die NG Kerk sal waar dit vir hom moontlik is, daaraan 
meewerk (NGK 1994:575). Oor hierdie samewerking is die vergadering so 
positief dat hy ook, soos in die verlede, vir afskrifte van die witskrif in 
Afrikaans vra (NGK 1994:575)!

Later rapporteer die AKDB aan die Algemene Sinode van 1998 dat die oë 
van die HOP “mettertyd” stilweg gesluit is (NGK 1998:196).

Die Algemene Sinode van 1994 gee aan sy ASK opdrag om, indien nodig, 
in oorleg met AKLAS “die vraagstuk” oor die herverdeling van grond te 
“hanteer” (NGK 1994:574). Dit word egter ’n komplekse saak met kerklik-
etiese kante wat vier en twintig jaar later steeds op die agenda van die 
regering is. Omdat daar in 1994–1998 vanaf die kant van die NG Kerk geen 
vordering is nie, verwys die Algemene Sinode van 1998 die saak na AKLAS 
om “verder” te bestudeer en, desnoods in oorleg met die ASK, na bevinding 
van sake te handel (NGK 1998:418). Die herverdeling van grond word dus 
soos ’n warm patat heen en weer tussen twee kommissies geslinger. Die 
saak moes egter tot ’n resultaat lei …

Die gevolg is ’n deeglike, feite en profeties-etiese verslag (vgl NGK 
2002:219) wat voor die Algemene Sinode van 2002 dien. Die verslag wys 
op diskriminerende wetgewing wat na Junie 1913 veroorsaak het dat die 
“voorheen benadeelde groepe” van hulle grond ontneem is. Die huidige 
Regering het in 1996 met ’n grondhervormingsprogram begin wat grond 
herverdeel en ’n sekerheid van verblyf wil vestig. Eise vir die teruggee of 
vergoeding van grond moes voor 31 Desember 1998 in wees en 67,531 
sulke eise is sedertdien hanteer. AKLAS wys ook op verskillende metodes 
van grondonteiening, die feite van die besit en afgehandelde verdeling 
van grond – ook die grond van kerke – in Suid-Afrika en (NGK) kerklike 
riglyne vir “grondhervorming” (NGK 2002:219–225).



428 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Dit is opmerklik dat AKLAS kerklik-reformatories praat van 
“grondhervorming”. Daarmee dui hy aan dat dit in Suid-Afrika nie om 
’n rewolusionêre omkeer van grondbesit met sy chaotiese ekonomiese en 
juridiese gevolge moet gaan nie, maar ’n behoorlik geweegde, stelselmatige 
herverdeling. Dit is nie ’n blindelingse transformasie met ras as kriterium 
nie, maar ’n verdeling wat hom binne die raamwerk van versoening 
en die beginsels van die vrye markstelsel voltrek. In sy riglyne vra 
AKLAS ’n sensitiewe, nugtere aanpak, ’n gesonde landbou-ekonomiese 
(ook markverwante) en juridiese (billikheid na alle kante toe) basis, 
grondhervorming binne ’n omvattende ontwikkelingsprogram en ’n saak 
wat so gou moontlik afgehandel moet wees.

Die Algemene Sinode van 2002 aanvaar die verslag as riglyn vir sy 
voortgaande gesprek oor die saak in Suid-Afrika. Die vergadering besluit 
ook om die riglyne as die “profetiese stem van die Kerk” aan die owerhede 
en georganiseerde landbou in Suid-Afrika, Namibië en Zimbabwe deur te 
stuur. Die ASK moet onmiddellik in gesprek tree met die Suid-Afrikaanse 
regering oor die saak. Lidmate word ook versoek om sensitief te wees vir 
huisvesting vir hawelose mense. Die NG Kerk, lidmate en gemeentes kan 
met hierdie verslag in die hand ’n bemiddelende rol in die saak in die land 
speel (NGK 2002:549–550). Dat die verslag ’n relevante aar van die saak 
raakgeboor het, blyk later – in 2018 – uit die verskynsel dat die ekonomiese 
gevolge en die noodsaak van voedselvoorsiening en produksie na die 
verdeling van grond, van owerheidskant in Suid-Afrika erken word. Die 
begronde en realistiese profetiese stem van die NG Kerk in hierdie saak 
oorleef sy tyd van ontstaan.

In 2002 is die Algemene Sinode dankbaar vir min of meer ’n soortgelyke 
beleid by die Suid-Afrikaanse Regering (NGK 2002:549).

Ten opsigte van korrupsie en misdaad in Suid-Afrika skerp die Algemene 
Sinode van 2002 lidmate en gemeentes op om hierdie verskynsel te bestry en 
deur hulle normale kerklike bediening ’n teenkultuur te kweek. Gemeentes 
moet polisiekantore aanneem en geestelik en moreel ondersteun (NGK 
2002:550). Daarby moet NGK-gemeentes oopmaak vir mense met trauma 
rondom plaasmoorde en die ASK in kontak met georganiseerde landbou 
bly (NGK 2002:568). Reeds in 1998 doen die Algemene Sinode ’n beroep 
op die Suid-Afrikaanse owerheid om “met alle mag tot sy beskikking” 



429Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

misdaad te voorkom. Lidmate moet ook die inisiatief neem om misdaad in 
hulle omgewing te voorkom en te bestry (NGK 1998:419).

7.	 Die NG Kerk: ’n profeet in sy eie land?
Dit is duidelik dat die Algemene Sinode van die NG Kerk in die dekade 
na 1994 by geleentheid sy profetiese stem gebruik om die Suid-Afrikaanse 
owerheid aan te spreek. In die proses is NGKO artikel 21 nie bewustelik 
op die tafel nie, maar werk die Algemene Sinode tog vanuit die beginsel en 
koers wat daaruit spruit.

In die profetiese aanspreek van sy staatsowerheid word die Algemene Sinode 
deur twee faktore gerem: die eerste een is die lewensbeskoulik-vreemde 
omgewing van waaruit die owerheid opereer – vreemd vir die NG Kerk 
wat deur sy Algemene Sinode as ’n gereformeerde kerk beskou word (NGK 
2007H:89) – wat meebring dat die NG Kerk soms na gemeenskaplike grond 
in sy uitsprake moet soek om as kerk met die owerheid te kommunikeer. ’n 
Gemeenskaplike lewensbeskoulike basis tussen kerk en owerheid ontbreek 
en bring mee dat hulle nie vanuit dieselfde hoek na sake kyk nie. Hulle is 
nie geesgenote of karperde, elkeen vanuit sy eie aard en op sy terrein, nie en 
sal mekaar nie noodwendig oor dieselfde saak in die gemeenskap aanvul of 
kerklik en staatlik komplementeer nie. Tensy hulle mekaar op sekere sake 
in die Akte van Menseregte soos in die Suid-Afrikaanse Grondwet, vind: 
sake soos die vryheid van godsdiens, assosiasie en spraak (vgl benadering 
by Vorster 2003; Strauss 2010b: 327; NGKO 2013:1).

Die tweede faktor is die skynbare versigtigheid en lusteloosheid wat die 
NG Kerk se profetiese stem direk na 1994 kenmerk. Die verwagte profeties-
kritiese ontleding van die politieke bedeling in Suid-Afrika na 1994 
waarin die liberaal-demokratiese, humanistiese onderbou en vreemde 
praktyke – vir ’n Christen as ’n vreemdeling in die sondige wêreld (vgl 
Algemene Sinode van 1998) – aangespreek word, ontbreek nog. Daar is 
ook geen tasbare effek uit regeringsoptrede wat ’n aanduiding daarvan is 
dat die NG Kerk gehoor én positief opgeneem word nie. Welwillendheid 
bestaan, maar dit bly beperk tot ongereelde kontak deur kommissies en 
hulp aan byvoorbeeld bestaande projekte van die NG Kerk se Diens van 
Barmhartigheid (NGK 2002:22,27) In die NG Kerk leef daar hieroor ’n 



430 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

versigtigheid wat verlammend en versmorend inwerk en ’n nuwe Kerk en 
Samelewing in ’n nuwe samelewing verhoed.

Vanuit sy gereformeerde hoek moet die beklemtoning deur die Algemene 
Sinode van die outentieke lewenstyl van die gelowiges as hulle roeping in 
Suid-Afrika én die noodsaak van ’n kerklik-profetiese stem van die NG Kerk 
onderstreep word. Die nie-dramatiese waarheid hiervan kan meebring dat 
dit aan lidmate verbygaan. Tog moet hierdie roeping die kern van die NG 
Kerk se profetiese boodskap na die gemeenskap wees, ook vandag.

Moontlik kan die geldigheid van hierdie kritiek beskou word as die 
gevolg van ’n profeet wat nie in sy eie land geëer word nie. Dit is egter 
nie ongekwalifiseerd waar nie. Die waardering is daar. So ook die gebruik 
van die Woord van God as die kerklike bron vir egte profesie op algemene 
sinodale vlak.

Bibliografie

Biesterveld, P. en Kuyper, H.H. 1905. Kerkelijk Handboekje. Kampen: Bos.

Botes, D.H. 2012. Die NG Kerk as profeet teenoor die Suid-Afrikaanse 
Regering 1962–2002. ’n Kerkhistoriese perspektief. Bloemfontein:UV. 
Ongepubliseer.

Bouwman, H. 1985. Gereformeerd Kerkrecht II. Kampen: Kok (3e 
onveranderde druk).

De Villiers, D.E. 1999. Die NG Kerk en die oorgang na ’n nuwe Suid-
Afrika. Skrif en Kerk 20/1, 15–38.

Fowler, S. 1988. The state in the light of the Scriptures. Potchefstroom: PU 
for CHE.

Heyns, J.A. 1977. Die kerk. Pretoria: NG Kerkboekhandel 1988.

Hommes, N.J. sa. God en Keizer in het Nieuwe Testament. Franeker: 
Wever.

Jansen, J. 1952. Korte verklaring van de Kerkorde van de Gereformeerde 
Kerken. Kampen: Kok (3e druk).



431Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Kleyn, D. en Viljoen, F. 1999. Beginnersgids vir regstudente. Kenwyn: Juta 
(2e druk).

Kock, P. de B. 1975. Christelike Wysbegeerte. Inleiding. Bloemfontein: 
Sacum.

Kuitert, H. 1988. Alles is politiek maar politiek is niet alles. Baarn: Ten 
Have (5e druk).

Nauta, D. 1971. Verklaring van de Kerkorde van die Gereformeerde Kerken 
in Nederland. Kampen: Kok.

Nederduitse Gereformeerde Kerk (NGK) 1994, 1998, 2002, 2007H. 
Handelinge van die Algemene Sinode. Sl:sn.

NG Kerkorde (NGKO) 1964. Kerkorde van die NG Kerk 1962. Kaapstad: 
NG Kerk-Uitgewers.

NG Kerkorde (NGKO) 1994, 1998, 2002, 2013. Die Kerkorde. Sl:sn.

NG Kerk-Uitgewers 1982. Ons glo… Kaapstad: NG Kerk-Uitgewers.

Polman, A.D.R. sa. Onze Nederlandsche Geloofsbelijdenis IV. Franeker: 
Wever.

Sizoo, A. sa. Johannes Calvijn Institutie III. Delft: Meinema (6e druk).

Spoelstra, B. 1989. Gereformeerde Kerkreg en kerkregering. 
Hammanskraal: HTS.

Stone, H. 2014. Weerskant die Rubicon. Brandfort: FAK.

Strauss, P.J. 1994. Kerklike sake, die kerk en die koninkryk van God. In 
die Skriflig 28/4, 581–592.

Strauss, P.J. 2010a. Kerk en orde vandag. Met die klem op die NG Kerk. 
Bloemfontein: SunMedia.

Strauss, P.J. 2010b. Uitgangspunte vir staatsoptrede in die Institusie van 
Calvyn soos vergelyk met uitgangspunte van Suid-Afrika se Handves 
van Regte (1996). In die Skriflig 44/2, 317–331.

Strauss, P.J. 2013. Kerkwees in die branding. Die NG Kerk in algemene 
sinodale verband 1994–2011. Bloemfontein: SunMedia.



432 Strauss  •  STJ 2018, Vol 4, No 1, 411–432

Vorster, N. 2003. Kerk en menseregte binne ’n regstaat. Potchefstroom: 
Potchefstroom Teologiese Publikasies.

Williams, H.H. 2006. JA Heyns en die Ned Geref Kerk en apartheid. 
Bloemfontein: UV. Ongepubliseer.


