
Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     41 
 

Messianismus und Theokratie: Die Verbindung 

der Psalmen 144 und 145 und ihre Bedeutung für 

die Komposition des Psalters 

GIANNI BARBIERO (PONTIFICIO ISTITUTO BIBLICO - ROMA) 

ABSTRACT 

Contrary to the widespread opinion that Ps 144 is made up of two 

different redactions, or even of two psalms, the author sees it as a 

unitary composition in which the salvation of the king (vv. 1-11) 

obtains peace for his people (vv. 12-15). Psalm 145 fits neatly into 

this way of thinking precisely because the king’s salvation, spoken 

of in Ps 144, discloses the coming of the kingdom of God, spoken of 

by Ps 145. The association of these two themes in the two 

concluding psalms (taking 146-150 as the epilogue) of the Psalter is 

significant because it assails the position of those who separate a 

messianic psalter (Pss 2-89) from a theocratic one (Pss 90-150). In 

fact, the two themes are already combined in Ps 2, at the beginning 

of the Psalter (cf. v. 2), and, above all, in Ps 22. In this psalm, in the 

salvation of poor “David” (vv. 2-22), the eschatological kingdom of 

YHWH (cf. v. 29) is realised, and it is a kingdom which affects not 

only the poor of Israel (vv. 23-27) but the whole world (vv. 28-30). 

Messianism and theocracy are not opposed to each other but closely 

linked throughout the Psalter. 

ZUSAMMENFASSUNG 

Entgegen der verbreiteten Ansicht, Ps 144 bestehe aus zwei 

Schichten oder sogar aus zwei Psalmen, sieht der Autor den Psalm 

als einheitliche Komposition, in der die Rettung des Königs (V.1-11) 

Frieden für sein Volk herbeiführt (V.12-15). Ps 145 schließt sich 

thematisch passend daran an, insofern die Rettung des Königs von 

Ps 144 die Ankunft der Königsherrschaft Gottes einleitet, die Ps 145 

besingt. Das Zueinander beider Themen in diesen beiden 

Abschlusspsalmen (sieht man Ps 146-150 als Epilog) des Psalters 

ist insofern von besonderer Bedeutung, als es die Position jener in 

Frage stellt, die einem messianischen Psalter (Ps 2-89) einen 

theokratischen (Ps 90-150) gegenüberstellen. Tatsächlich sind beide 

Themen schon am Beginn des Psalters (vgl. Ps 2,2) und 

insbesondere in Ps 22 verbunden. In diesem Psalm realisiert sich in 

der Rettung des armen „David“ (V.1-22) das eschatologische 

Königtum JHWHs (vgl. V.29); dieses Königtum erfasst nicht nur die 

Armen Israels (V.23-27), sondern die ganze Welt (V.28-30). 

Messianismus und Theokratie stehen einander daher nicht als 

Gegensätze gegenüber, sondern sind über den gesamten Psalter 

hinweg eng miteinander verbunden. 



42       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

A EINLEITUNG 

Der Titel meines Aufsatzes1 übernimmt eine Idee von Markus Saur. In seinem 
bemerkenswerten Buch „Die Königpsalmen“ schreibt er: 

Ps 144 und Ps 145 stellen (…) die Herrschaft Jahwes und seines 
davidischen Königs so nebeneinander, dass durch diese Kom-
position die Absicht einer Verbindung protomessianischer und theo-
kratischer Vorstellungen greifbar wird, die die Struktur der Königs-
psalmen im einzelnen und die Positionierung der Königspsalmen 
innerhalb des Psalters prägt.2 

Hier möchte ich diese Idee mit eigenen Beobachtungen weiter entwickeln. 

B  LITERARISCHE EINHEITLICHKEIT 

1  Psalm 144 und 145 

Zunächst sei auf die umstrittene literarische Einheit jedes der beiden Psalmen 
hingewiesen. Psalm 144 bietet diesbezüglich besondere Schwierigkeiten. H.-P. 
Mathys kommt zum Schluss: „Ps 144 ist und bleibt – wenigstens für mich – 
dunkel!“3 Vor allem der Zusammenhang zwischen V.1-11 und 12-15 ist schwer 
zu verstehen. V.1-11 bilden einen Königspsalm, der, in der ersten Person Sin-
gular verfasst, aus Zitaten vornehmlich aus Ps 18, aber auch aus Ps 8 und 
anderen Psalmen der ersten drei Bücher des Psalters besteht. V.12-14 sind in 
der ersten Person Plural verfasst: hier spricht ein „Wir,“ das nur das Volk sein 
kann, von dem in V.15 die Rede ist. In diesen Versen ist kein Hinweis auf Ps 
18 oder irgendeinen anderen Psalm zu bemerken. Meistens werden hier zwei 
Psalmen, oder mindestens zwei Redaktionen angenommen.4 

                                                 
1  Der Aufsatz ist eine leicht überarbeitete Fassung eines Kurzreferates, das ich beim 
21. IOSOT Kongress in München (4-9 August 2013) gehalten habe. 
2  Markus Saur, Die Königspsalmen: Studien zur Entstehung und Theologie (Berlin: 
De Gruyter, 2004), 324. 
3  Hans-Peter Mathys, Dichter und Beter: Theologen aus spätalttestamentlicher Zeit 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1994), 266. 
4 Mit zwei Psalmen rechnen z.B. Franz Delitzsch, Die Psalmen (5. Aufl.; Gießen & 
Basel: Brunnen, 1984), 806-808; Hermann Gunkel, Die Psalmen (6. Aufl.; Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1986), 604-609; Louis Jacquet, Les Psaumes et le Coeur 

de l’Homme (vol. 3; Gembloux: Duculot, 1979), 674-679; Gianfranco Ravasi, Il Libro 

dei Salmi (vol. 3; Bologna: Dehoniane, 1985), 897 (“Siamo … in presenza di due 
composizioni sostanzialmente autonome, ma ben intrecciate tra loro”). Mit zwei 
verschiedenen Schichten, einer (V.1-11) vorexilischen und einer (V.12-15) 
nachexilischen, rechnen z.B. Leslie C. Allen, Psalms 101-150 (rev. ed.; Nashville: 
Word Books, 2002), 361-363; Tiziano Lorenzin, I Salmi (Milano: Paoline, 2000), 
527; Saur, Königspsalmen, 252-253. 



Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     43 
 

Letzteres ist sicher eine mögliche Erklärung. Aber synchron greift sie 
nicht. Warum hat der Redaktor/Verfasser die beiden Teile so zusammengefügt? 
Was wollte er damit sagen? 

Zunächst einmal ist zu beachten, dass das Thema „Volk,“ das den 
zweiten Teil des Psalmes prägt nicht nur in V.15 auftaucht, sondern schon in 
V.2d (TM): „Der mir mein Volk (עמי)5 unterwirft.“ Dadurch wird eine Ver-
bindung zwischen dem König und seinem Volk angedeutet, die eine Beziehung 
zwischen den individuellen V.1-11 und den kollektiven V.12-15 plausibel 
macht. 

Den paradiesischen Zustand in V.12-14 kann man, zweitens, als eine 
Anspielung auf Ps 72,6-7.16 verstehen, d.h. auf den Königspsalm, der das 
zweite Psalmenbuch abschließt.6 Hier wird ein ähnliches Bild gezeichnet: 
Fruchtbarkeit und Friede im Land, als Folge der Gerechtigkeit, welche der mes-
sianische König durchsetzen wird. In Ps 144 wird anstelle der Gerechtigkeit 
von der Rettung des Königs gesprochen, jedoch gibt es zwischen den beiden 
eine enge Beziehung.7 

Ein weiteres Problem stellen V.3-4 dar, die durch ein Zitat aus Ps 8,5 
und 39,6-7 eine weisheitliche Meditation über die Gebrechlichkeit des 
Menschen bieten. Was hat das mit einem Königspsalm zu tun? 

In der Tat passt das zum Gesamtduktus des Psalmes. Denn Ps 144 hat 
den Dankpsalm 18 konsequent in einen Bittpsalm umgestaltet.8 Von daher hat 
die Betonung der Gebrechlichkeit des Königs den Zweck, auf die Barm-

                                                 
5  Wie MT lesen auch G und Vg. S, Tg und einige hebräische Manuskripte haben 
hier den Plural עמים (vgl. BHS). Die modernen Übersetzungen wählen meistens die 
zweite Lesart. Wenn man aber von der Einheit des Psalmes ausgeht, ist die erste 
Lesung wahrscheinlicher. So z.B. Saur, Die Königspsalmen, 249; Frank-Lothar 
Hossfeld und Erich Zenger, Psalmen 101-150 (Freiburg u.a.: Herder, 2008), 776. 
6  Vgl. Saur, Königspsalmen, 252, Anm. 12. 
7  Die messianische Dimension des Bildes von Ps 144,12-15 wird von Kimchi 
unterstrichen: „Unser Meister Saadia Gaon – sein Gedenken sei gepriesen – 
interpretierte diesen Psalm im Hinblick auf die Tage des Messias. So sollten die 
Worte: Von David. Gepriesen sei der Herr, mein Fels, und: der seinen Knecht David 

entreißt, auf den Messias bezogen werden. Dieser wird nämlich ‚David‘ genannt 
werden, gemäß den Worten: Mein Knecht David wird ihr Fürst auf ewig sein. Erst 
dann, in den Tagen des Messias, werden für Israel all diese guten Dinge geschehen, 
von denen der Psalm spricht, und keine Fehlgeburt und kein Klagegeschrei wird es 
geben,” cf. David Kimchi, Commento ai Salmi (vol. 3; hg. v. Luigi Cattani; Roma: 
Città Nuova, 2001), 446. In dieselbe Richtung geht auch Alfons Deissler, Psalmen 90-

150 (3. Teilband von Die Psalmen; 2. Aufl.; Düsseldorf: Patmos, 1969), 207-208. 
8  „Aus dem Danklied eines Königs ist der Notruf … eines Königs geworden.” Cf. 
Eberhard Baumann, „Struktur-Untersuchungen im Psalter II,” ZAW 62 (1949/50): 
148-149. 



44       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

herzigkeit Gottes zu pochen, von der dann der folgende Ps 145 sprechen wird 
(vgl. Ps 145,14-20). Eigentlich bleibt Ps 145 sehr allgemein.9 Die Gebrech-
lichkeit des Königs wird außerdem in Ps 89,48-49 thematisiert, dem Königs-
psalm, der das dritte Psalmenbuch schließt. Dort dient der Hinweis auf die 
Flüchtigkeit des menschlichen Lebens (mit einem ähnlichen Hinweis auf Ps 
39,5) dazu, die Bitte um Hilfe für den König zu verschärfen.10 Genauso 
geschieht es auch in Ps 144, der somit als eine Relektüre nicht nur von Ps 18, 
sondern insgesamt der Königspsalmen der ersten drei Bücher erscheint. 

Zwar besteht ein großer Unterschied zwischen dem fürstlichen König 
der Psalmen der ersten drei Bücher und dem demütigen David des Ps 144, der 
als עבדו, „sein Knecht,“ charakterisiert wird (V.10),11 aber eine Identifikation 
zwischen „David“ und dem Volk ist in Ps 144 nicht möglich.12 Zum einen, weil 
dagegen der oben zitierte V.2d („Der mir mein Volk unterwirft“) spricht. Zum 
andern, weil erst die Rettung des Königs, von der V.1-11 sprechen, dem Volk 
Frieden und Fruchtbarkeit bringen wird. Das wird im Text durch die Rela-
tivpartikel אשׁר, welche am Anfang von V.12 steht, angedeutet. Die Partikel hat 
m.E. eine konsekutive Bedeutung: „Befreie mich und rette mich … Dann wer-
den unsere Söhne wie junge Bäume sein.“13 

Es handelt sich um die individuelle Rettung des Königs, nicht des 
Volkes, denn Gott wird gepriesen als derjenige, „der Rettung den Königen gibt, 
der David seinen Knecht befreit“ (V.10). Der Parallelismus lässt verstehen, 

                                                 
9  Vgl. Ps 103,14-16. 
10  Beiden Psalmen gemeinsam ist die allgemeine, anthropologische Dimension. Der 
König wird einfach als „Mensch” betrachtet (vgl. בני אדם, Ps 89,48; אדם, Ps 144,3.4; 
 .(144,3 ,בן־אנשׁ
11  Der Titel עבד   kommt zwar auch in Ps 18,1 und 89,4.21.40 vor, doch ist es 
bezeichnend, dass dies in Ps 144 der einzige Titel des „Königs“ ist (vgl. Gerald H. 
Wilson, „King, Messiah, and the Reign of God: Revisiting the Royal Psalms and the 
Shape of the Psalter,“ in The Book of the Psalms: Composition and Reception [hg. v. 
Peter W. Flint und Patrick D. Miller; VTSup 99; Leiden: Brill, 2005], 402-403, Anm. 
30). 
12  Gegen M. Leuenberger, der an David als eine Identifikationsfigur für das Volk 
denkt. Für ihn ist „der Psalm als ganzes ein Gebet des königlichen Volkes.” Cf. 
Martin Leuenberger, Konzeptionen des Königtums Gottes im Psalter: Zu Komposition 

und Redaktion der theokratischen Bücher IV-V im Psalter (Zürich: Theologischer, 
2004), 333. In dieselbe Richtung geht auch Oswald Loretz, Ps 20, 21, 72, 101 und 144 
(1. Teilband von Die Königspsalmen: Die altorientalisch-kanaanäische 

Königstradition in jüdischer Sicht; Münster: Ugarit, 1988), 198. 
13  „Le relatif au début du v. 12, à sens consécutif, souligne que la prospérité du 
peuple que ces versets décrivent est bien le résultat de l’intervention divine qui 
renouvelle le geste de délivrance dont David a benéficié autrefois.” Jean-Luc Vesco, 
Le Psautier de David: Traduit et Commenté (vol. 2; Paris: Cerf, 2006), 1332. Als 
Konsekutiv lesen auch Raymond Tournay, “Le Psaume CXLIV: Structure et 
Interprétation,” RB 91 (1984): 520-530, und Hossfeld und Zenger, 101-150, 777. 



Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     45 
 

dass mit den „Königen“ auch auf „David“ Bezug genommen ist.14 Die 
Zustände in V.12-14 lassen an eine messianische (oder „protomessianische,“ 
um die Terminologie von Saur zu benützen) Figur denken, was auch von den 
anderen messianischen Psalmen des fünften Buches (vgl. Pss 110 und 132) 
unterstützt wird.15 Von einem Verschwinden der messianischen Idee im theo-
kratischen vierten und fünften Buch kann keine Rede sein.16 

                                                 
14 Gegen Hossfeld, der, in Anlehnung an Rösel, denkt, dass der Plural מלכים auf 
nicht-israelitische Herrscher Bezug nehme. Für ihn besteht ein Kontrast zwischen 
V.10a (irdische Könige) und V.10b (die davidische Dynastie). Hossfeld und Zenger, 
101-150, 783-784; so auch Christoph Buysch, Der letzte Davidpsalter: Interpretation, 

Komposition und Funktion der Psalmengruppe Ps 138-145 (Stuttgart: Katholisches 
Bibelwerk, 2009), 291-292. Dagegen spricht die Tatsache, dass den “Königen” 
dieselbe Rettung (V.10a, תשׁועה) gewährt wird, wie David (V.10b, הפוצה). Das lässt 
vermuten, dass die beiden Kola nicht antithetisch, sondern synonym verstanden 
werden wollen (in diesem Sinn wohl die meisten Exegeten, vgl. Hans-Joachim Kraus, 
Psalmen 60-150 [2. Teilband von Psalmen; 5. Aufl.; Neukirchen-Vluyn: 
Neukirchener, 1978], 1124; Gunkel, Psalmen, 607; Allen, 101-150, 364; Klaus-Peter 
Adam, Der königliche Held: Die Entsprechung von kämpfendem Gott und 

kämpfendem König in Psalm 18 [Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2001], 181; Saur, 
Königspsalmen, 263; John Goldingay, Psalms [vol. 3; Grand Rapids: Eerdmans, 
2008], 688). Das wird von Ps 138,4, wo die “Könige der Erde” (מלכי־ארץ) eine 
durchaus positive Rolle einnehmen, unterstützt. Nun ist Ps 138 strukturell mit Ps 145 
verbunden (Anfang und Ende des letzten Davidspsalters). Freilich ist der Begriff 
 nicht nur auf die israelitischen Königen beschränkt, aber sie sind in Ps 144,10a מלכים
m.E. mit eingeschlossen. Indirekt wird somit auch „David” als König genannt. Etwas 
Ähnliches geschieht auch in Ps 110, wo „David” zwar nicht „König” genannt wird 
(obwohl das Lexem irgendwie in מלכיצדק, V.4, anklingt), ihm aber durchaus 
königliche Attribute wie das Zepter und der Thron (V.1-2) gegeben werden. Im Ps 
132 wird das Lexem מלך auch nicht benützt, aber der zukünftige Herrscher wird 
„Messias” genannt (V.17), und ihm wird der königliche נזר versprochen (V.18, vgl. 
89,40). 
15  Hossfeld versteht „David” in V. 10b in kollektivem Sinn, als Bezeichnung für die 
davidische Dynastie, Hossfeld und Zenger, 101-150, 784. Er gibt dafür zwei Gründe 
an: 1) Das Partizip kann unmöglich auf die Einzelperson Davids hinweisen, „denn der 
Beter beruft sich ja auf eine zeitüberdauernde Eigenschaft Gottes.“ 2) In V. 10b wird 
von David in der dritten Person gesprochen, „als ob er mit dem Psalmisten nicht 
identisch wäre” (mit Hinweis auf Seybold). Doch keine der beiden Begründungen ist 
stichhaltig. Denn: 1) könnte sich auf die verschiedenen Befreiungen des historischen 
Davids beziehen, auf die auch das „Schwert” (V.10c) hinweist, und 2) ist es nichts 
Außergewöhnliches, vor allem in den Psalmen, wenn jemand von sich selbst einmal 
in der ersten und einmal in der dritten Person spricht (vgl. Ps 19,12-14). 
16  So die These von Rösel, Christoph Rösel, Die messianische Redaktion des 

Psalters: Studien zur Entstehung und Theologie der Sammlung Ps 2-89* (Stuttgart: 
Calwer, 1999), die auch von Ulrich Berges, „Die Knechte im Psalter: Ein Beitrag zu 
seiner Kompositionsgeschichte,“ Bib 81 (2000): 153-178, und Leuenberger, 



46       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

Es ist kein Zufall, dass Psalm 145 mit dem Lobpreis Gottes als König 
beginnt: „Ich will dich erheben, mein Gott, den König המלך“ (v. 1). Der 
menschliche König wird neben den himmlischen gestellt. Das Königtum Gottes 
steht im Zentrum von Ps 145 (4 ,מלכותx in V.11-13). Die beiden Könige stehen 
nicht in Kontrast zueinander, sondern sie ergänzen einander. Wie Ps 144, so ist 
auch Ps 145 ein davidischer Psalm. Es ist der menschliche König, David, der 
zum himmlischen spricht: „Mein Gott, der König.“ 

Wie in Ps 144, so ist auch in Ps 145 eine bestimmte „Kollektivierung“ 
des Beters zu beobachten. Der Psalm setzt mit dem „Ich“ Davids ein. Die 
ersten drei Verse sind in der ersten Person Singular formuliert. Das „Ich“ des 
Beters taucht noch in V.5b und 6b auf. In V.4-6 könnte man von einem „Duett“ 
sprechen: der Stimme des Königs wird die des „Geschlechts“ (דור) an die Seite 
gestellt. Wer ist das Geschlecht? Das wird erst in V.12 klar, wo gesagt wird, 
dass es seine Aufgabe ist, „den Menschenkindern seines [d.h. Gottes] Macht-
taten bekannt zu machen.“ Es handelt sich also nicht um die Menschen 
schlechthin, denn diese sind die Adressaten der Verkündigung, sondern um 
Israel, das Volk Davids (144,2) und JHWHs (144,15), das in 144,12-14 das 
Wort ergriffen hatte. 

War in Ps 144 das Volk der Endpunkt des Geschehens, so wird in Ps 
145 die Handlung weiter geführt. Wie David, so ist auch das Volk eine 
Zwischenstation: der Zielpunkt ist die ganze Menschheit, noch mehr: כל בשׂר, 
„alles Fleisch“ (V.21). Wir können eine progressive Weitung der Perspektive 
anhand des Verbs ברך beobachten: in V.1 „preist“ das Ich des Beters Gott 
                                                                                                                                            
Konzeptionen des Königtums, übernommen wird. Ballhorn sagt über Ps 145, dass 
„David selbst hier seine Königskrone angesichts der universalen Königsherrschaft 
JHWHs niederlegt. Damit ist für den Psalter endgültig die ‚messianische‘ 
Zukunftserwartung in eine theozentrische transformiert.” Egbert Ballhorn, Zum Telos 

des Psalters: Der Textzusammenhang des vierten und fünften Psalmenbuches (Ps 90-

150) (Berlin: Philo, 2004), 298. Vorläufer in diese Richtung war das Buch von 
Wilson, Gerald H. Wilson, The Editing of the Hebrew Psalter (Chico: Scholars, 
1985), vgl. 215. Dagegen argumentiert z.B. Jamie A. Grant, „The Psalms and the 
King,“ in Interpreting the Psalms: Issues and Approaches (hg. v. David Firth und 
Philips S. Jonhnston; Downers Grove: InterVarsity, 2005), 108-109: „Wilson 
comments that the emphasis on royal psalms is less significant in Books IV and V 
than it is in Books I-III. For various reasons, this idea does not seem to give full voice 
to the royal emphases which are found in Books IV and V. For example, we see the 
return of the Davidic king in Pss. 101-103, the strongly eschatological presentation of 
the Davidic monarch in Ps. 110 (very reminiscent of Ps. 2), and the fact that the last 
voice heard in the Psalter prior to the concluding doxology (Pss. 146-150) belongs to 
the Davidic king (Pss. 138-145). All of these features seem to indicate a very active 
royal thread in Books IV and V.“ So auch Gianni Barbiero, „Alcune Osservazioni 
sulla Conclusione del Salmo 89 (vv. 47-53),” Bib 88 (2007): 536-545, und Michael K. 
Snearly, “The Return of the King: An Editorial Critical Analysis of Psalm 107-150,” 
(D.Phil. diss., San Francisco Golden Gate Baptist Theological Seminary, 2012). 



Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     47 
 

( שׁמך כהאברו ), in V.10 die Gemeinde der Frommen ( חסידיך יברכוכהו ), in V.21 
die ganze Schöpfung ( יברך כל־בשׂר שׁם קדשׁוו ). Die Grenzen des Reiches Gottes 
gehen über die Grenzen Israels hinaus, sie umfassen die ganze Welt (vgl. Ps 
150). 

An der Beziehung zu Ps 144 ist festzuhalten,17 denn in Ps 144 wurde ein 
„neues Lied“ versprochen (Ps 144,9). Es liegt nahe, Ps 145 als dieses Lied zu 
verstehen.18 „Neu“ ist das Lied, weil etwas Neues geschehen ist, nämlich die 
Rettung „Davids,“ um die in Ps 144 gebetet wurde. Auf diese wunderbare 
Rettung nehmen Ps 145,14-20 Bezug, wo die besondere Liebe JHWHs für die 
Armen gepriesen wird: „JHWH stützt alle, die stürzen, alle Gebeugten richtet er 
auf… Nahe ist JHWH allen, die ihn anrufen, allen die ihn aufrichtig anrufen. … 
Er hört ihr Schreien, und rettet sie“ (V.14.18-19). Das „Schreien“ der 
Gerechten bezieht sich auf Ps 144, wo David als ein „Armer“ dargestellt wird 
(vgl. Ps 144,3-4). Das Stichwort ישׁע verbindet Ps 145,19 und 144,10 („Der 
Rettung den Königen gibt“). 

In für die Königspsalmen des fünften Buches charakteristischer Weise19 
steht auch der Königspsalm 144 am Wendepunkt von der Klage zum Hymnus 
und zur Danksagung: Die Bitte von Ps 144 übernimmt die Klage der voraus-
gehenden vier Psalmen der letzten Davidssammlung (Ps 140-143) und blickt 
vertrauensvoll auf eine Wende (V.12-15), welche dann in Ps 145 als schon 
geschehen vorausgesetzt wird – dafür wird Gott gepriesen. 

Das Zusammenspiel der beiden „Königtümer“ wird nicht nur im 
Psalmenpaar 144-145 dargestellt: es handelt sich um ein typisches Motiv des 
Psalters. Das Doppelmotiv prägt schon den Anfang (vgl. Ps 2) und die Mitte 
des Psalters (vgl. die Folge: Ps 89 + Pss 93-100); dies legt es nahe anzu-
nehmen, dass den Psalmen 144-145 eine abschließende Funktion zukommt.20 
                                                 
17  Die Psalmen 144 und 145 sind durch folgende Lexeme verbunden: 144,1.10) דוד; 
 mit G und] *145,3.8.9.10.13 ;144,1.3.5.15) יהוה ;(145,1.2.10.21 ;144,1) ברך ;(145,1
S].14.17.18.20.21); יד (144,1.7 [2x].11; 145,16); אדם ;(17.*8.10.13 ,145 ;144,2) חסד 
 ;144,4) יום ;(145,12 ;[2x] 144,3.7.11.12) בן ;(145,12 ;144,3) ידע ;(145,12 ;144,3.4)
 אלהים ;(145,21 ;144,8.11) פה ;(145,7 ;144,7.13) רב ;(145,1 ;144,7) רום ;(145,2
 ;144,10) מלך ;(145,19 ;144,10) ישׁע ;(145,15 ;144,10) נתן ;(145,1 ;144,9.15)
145,1.11.12.13 [2x]); גדל ;(21.*145,5.11.13 ;144,8.11) דבר (145,3 ;144,12 [2x].6.8). 
18  Gegen u.a. B. Weber, der als „neues Lied“ Ps 144,10, bzw. den ganzen Ps 144 
einstuft. Vgl. Beat Weber, „Ein neues Lied,“ BN 142 (2009): 42. 
19  In diesem Sinn vgl. Saur, Königspsalmen, 324-25. 
20  Erich Zenger, „Komposition und Theologie des 5. Psalmenbuchs 107-145,“ BN 82 
(1996): 97-116, und Snearly, „Return of the King,“ 196-201, sehen in den Psalmen 
144-145 das Ende des fünften Buches („Psalms 144-145 should be considered the 
conclusion of Book V properly, thus leaving room for Ps 146-150 to function as the 
conclusion to the Psalter,“ Snearly, „Return of the King,“ 201). So auch Patrick D. 
Miller, „The End of the Psalter: A Response to Erich Zenger,“ JSOT 80 (1998): 107; 
Beat Weber, „Makarismus und Eulogie im Psalter,“ OTE 21 (2008): 193-218, und 



48       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

In Ps 2 sind die beiden Könige keine Antagonisten, sondern Verbündete im 
Gegenüber zu den „Königen“ der Erde. Der Messias hat kein eigenes König-
tum: er setzt sich für das Königtum JHWHs ein (vgl. V.2: „gegen JHWH und 
seinen Gesalbten“).21 

2  Messianismus und Theokratie in anderen Stellen im Psalter 

Ich möchte jedoch auf eine andere Stelle im Psalter hinweisen, wo 
Messianismus und Theokratie nebeneinander stehen, nämlich auf die drei 
Königspsalmen 18 + 20-21, denen drei Psalmen folgen (um das Gleichgewicht 
zu sichern!), die Aussagen zu JHWH als König bieten: 22; 23 und 24. In Ps 24 
wird das Wort מלך feierlich mit JHWH verbunden (4 mal מלך הכבוד in V.7-10). 
Hinsichtlich Ps 23 ist nur daran zu erinnern, dass der Hirt eine bekannte 
Metapher für den König ist, so dass יהוה רעי, „JHWH ist mein Hirte,“ der Aus-
sage „JHWH (und nur Er!) ist mein König“ gleichkommt. Was Ps 22 betrifft, 
verweise ich auf V.29: כי ליהוה המלוכה ומשׁל בגוים. Man vergleiche diesen Vers 
mit Ps 145,13: מלכותך מלכות כל־עלמים וממשׁלתך בכל־דור ודור. Die beiden 
Lexeme, מלך und משׁל kommen jeweils in beiden Psalmen vor. 

Bedenkt man, dass Ps 144 eine Relektüre von Ps 18 ist,22 dann scheint es 
kein Zufall zu sein, dass in Ps 145 ein Echo auf die Psalmen 22; 23 und 24 
folgt. Vor allem ist der Vergleich mit Ps 22 aufschlussreich.23 Ps 22 ist ein 

                                                                                                                                            
Jean-Marie Auwers, „Le Psautier comme Livre Biblique. Édition, Redaction, 
Function,“ in The Composition of the Book of Psalms (hg. v. Erich Zenger; Leuven: 
Peeters, 2010), 78. Für Wilson bildet Ps 145 den Höhepunkt des Psalters, Wilson, 
„The Editing,“ 220-228. Zur Rahmung durch Ps 145 und Ps 107 vgl. Zenger, 
“Komposition und Theologie,” 106-107. 
21  Zur Beziehung von Pss 144-145 zu Pss 1-2 vgl. Snearly, “Return of the King,” 
198-199. Ps 1 sei mit Ps 145 durch den Schluss (1,6 vgl. 145,20: die zwei Wege), 
durch das Lexem (145,15 ;1,3) עת und durch die alphabetisierende Form beider 
Psalmen verbunden. Ps 144 sei vor allem mit Ps 2, aber auch mit Ps 1 verbunden: 
„First, Psalm 2 portrays a contest between the Lord’s anointed one and the recalcitrant 
foreign kings, a contest in which the anointed ultimately triumphs. Psalm 144, written 
from the king’s perspective, addresses the contest between him and the rebellious 
foreigners (see Ps. 2:1-3 with 144:7, 8, 11), and he anticipates an ultimate triumph 
(144:10, 12-14). Moreover, martial imagery is used in both psalms (2:1-3, 9; 144:1, 
10); the phrase חסה ב is common to both (2:12; 144:2); and there is a double 
macarism at the conclusion of Psalm 144, which binds it to the conclusion of Psalm 2 
and also to the double macarism that forms the inclusio to the introductory unit in the 
Psalter (1:1; 2:12),“ Snearly, „Return of the King,“ 198-199. 
22 Vgl. z.B. Buysch, Der letzte Davidpsalter, 301-304. 
23  Die gemeinsamen Lexeme in Pss 22; 144 und 145 sind: 144,1.10 ;22,1) דוד; 
 אלהים ;(21.*145,5.11.13 ;144,8.11 ;22,2) דבר ;(145,19 ;144,10 ;22,2.22) ישׁע ;(145,1
 ;144,1 ;22,12) קרב ;(145,12 ;144,3.4 ;22,7) אדם ;(אלהי = 145,1 ;144,9.15 ;אלהי = 22,3)
 Nur Ps 22 und Ps 144 sind .([2x] 145,1.11.12.13 ;144,10 ;22,29) מלך ;(145,18
folgende Lexeme gemeinsam: עם ;(144,2 ;22,5.6.9) מלט/פלט ;(144,9 ;22,1) זמר 



Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     49 
 

komplexer Psalm, in dem ein Stimmungsumschwung von der Klage (V.2-22) 
zur Danksagung (V.23-32) zu beobachten ist. Das leidende „Ich“ von Ps 22 ist 
derselbe „David“ (vgl. V.1), der auch in Ps 18 als triumphierender König 
sprach. So geht die Entwicklung von Ps 18 zu Ps 22 in dieselbe Richtung wie 
auch die von Ps 18 zu Ps 144.24 Wenn z.B. in Ps 144 gesagt wird: „…der 
David, seinen Knecht, vor dem bösen Schwert rettet. Befreie und rette mich aus 
der Hand der Fremden, deren Mund Trug redet“ (V.10-11), hört man unwill-
kürlich eine Anspielung auf Ps 22,21-22: „Rette mein Leben vor dem Schwert, 
aus der Hand der Hunde mein einziges Gut, hilf mir aus dem Mund des 
Löwen.“ Die Übereinstimmung der vier Lexeme יד ,נצל ,חרב und פה in 
derselben Reihenfolge scheint kein Zufall zu sein. 

Die Danksagung für die wunderbare Rettung geschieht in Ps 22 in drei 
Stufen, wie in drei, immer weiter werdenden Kreisen.25 Den ersten Kreis bilden 
die „Brüder,“ die arm sind wie der Gerettete, sie sind auch der „Same Jakobs.“ 
Von Freude erfüllt sind sie, weil Gott die Armut eines Armen nicht verachtet 
noch verabscheut hat (Ps 22,23-27). 

Den zweiten Kreis bilden die Nicht-Israeliten, die Reichen der Welt 
 Sie freuen sich, weil die Rettung Davids auch für sie .(Ps 22,28-30 ,דשׁני־ארץ)
eine gute Nachricht ist, denn auch sie können ihr eigenes Leben nicht retten.26 
Hier wird das universale Königtum Gottes angekündigt, welches in der Rettung 
Davids angebrochen ist (Ps 22,29). 

Der dritte Kreis ist der des kommenden Geschlechts (דור, Ps 22,31, vgl. 
Ps 145,4.13). Das „Tun“ Gottes an seinem Knecht hat ein neues Volk entstehen 
lassen: ihm sollen die Wunder Gottes erzählt werden (V.31-32). 

                                                                                                                                            
(22,7.32; 144,2.15 [2x]); 22,21) חרב ;(144,7 ;22,15) מים ;(144,7.11 ;22,9.21) נצל; 
 Zahlreicher sind die Verbindungen exklusiv der Pss 22 .(144,10 ;22,31) עבד ;(144,10
und 145: קרא (145,18 ;22,3 [2x]); 22,4.23.24.26.27) הלל ;(145,2 ;22,3) יום; 
 mit JHWH als) ירא ;(145,6 ;22,18.23.31) ספר ;(145,7 ;22,13.26) רב ;(145,1.2.3.21
Objekt: 22,24.26; 145,19 [vgl. 6]); (145,16 ;22,27.30) חיה ;(145,5.11.12 ;22,24) כבד; 
 ;22,32) צדק ;(145,4 ;22,32) נגד ;(13 [2x].[2x] 145,4 ;22,31) דור ;(145,13 ;22,29) משׁל
 Es fehlt der Raum, die theologische .(17.19.*145,4.9.10.13 ;22,32) עשׂה ;(145,7.17
Relevanz der einzelnen Wortentsprechungen zu würdigen. Einige von ihnen sind 
sicher beachtenswert. 
24  Für die Beziehung von Ps 22 zu Ps 18 verweise ich auf mein Buch: Gianni 
Barbiero, Das erste Psalmenbuch als Einheit: Eine synchrone Analyse von Ps 1-41 
(Frankfurt: Lang, 1999), 290-294 (“Die Fernverbindung von Ps 22 mit dem 
Königspsalm 18”). 
25  Vgl dazu: Gianni Barbiero, “L’Eucaristia degli ʽănāwîm: Sal 22,23-32,” in Initium 

Sapientiae: FS Franco Festorazzi (hg. v. Rinaldo Fabris; Bologna: Dehoniane), 113-
127. 
26  Für die Übersetzung des schwierigen V.30 vgl. Barbiero, “L’Eucaristia degli 
ʽănāwîm,” 24. 



50       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

Über die Übereinstimmung einzelner Wörter hinaus, ist m.E. die Reih-
enfolge der Motive von Bedeutung: Rettung einer Einzelperson + Anbruch des 
Königtums Gottes. Was in Ps 22 in einem Einzelpsalm dargestellt wird, zeigt 
sich in vergleichbarer Weise in der Folge von Ps 144 und 145 (Ps 144: Rettung 
Davids; Ps 145: Anbrechen des Königtums Gottes). Auch die fortschreitende 
Weitung des Blickwinkels, von der Einzelperson zum Volk und vom Volk zur 
Welt, sogar zu der zukünftigen Welt, ist Ps 22 und Ps 144-145 gemeinsam. 

C  ABSCHLUß 

In dieser Perspektive ist kein großer Unterschied zwischen dem ersten und dem 
fünften Psalmenbuch zu beobachten.27 Jede Etappe der Entwicklung wird 
erneut aufgenommen. Man kann nicht sagen, dass die Einzelperson zugunsten 
des Volkes aufgegeben worden ist;28 auch nicht, dass die messianische Idee 
von der theokratischen abgelöst wird. Der Zusammenhang von Ps 144-145 will 
ernst genommen werden: erst die Rettung „Davids“ lässt Frieden im Volk ent-
stehen, und bringt das Königtum Gottes in der Welt zum Anbruch. Ich habe 
den Eindruck, dass heute, vielleicht als Reaktion gegen einen Pan-Mes-
sianismus, die messianische Dimension im Psalter bewusst oder unbewusst her-
untergespielt wird. Der Zusammenhang der Psalmen 144-145 spricht nach mei-
ner Einschätzung dagegen.29 

 

  

                                                 
27  Ich neige dazu, Snearly Recht zu geben: „Instead of reading one message in Books 
I-III and then reading another in Books IV-V, the correspondences reveal a unity to 
the message of the book. David/the king is a prominent figure in the beginning of 
Psalms; he is a prominent figure in the end. He needs deliverance from enemies in the 
beginning of the Psalter, he needs deliverance from enemies in the end. He laments in 
the first person in the beginning of Psalms; he does the same in the end. Readings of 
the Psalter that postulate a caesura in the storyline at Psalm 89 do not take the 
evidence of Psalms 138-145 (and Psalms 110 and 132) seriously enough – evidence 
that should be given even more weight because these psalms conclude the storyline of 
Book V,“ Snearly, “Return of the King,” 196. 
28  Eine gewisse Kollektivierung des Messianismus im fünften Buch ist nicht zu 
bestreiten. Ps 149 ist freilich eine kollektive Relektüre von Ps 2. Doch handelt es sich 
m.E. nicht um ein „Entweder-Oder,” vielmehr sind beide Perspektiven beizubehalten. 
Können wir nicht Vergleichbares auch beim deuterojesajanischen Gottesknecht und 
beim Menschensohn im Buch Daniel beobachten? 
29  Ich danke herzlich Prof. Norbert Lohfink, Prof. Dominik Markl und Dr. Pieter van 
der Lugt für das aufmerksame Lesen des Manuskripts und die hilfreichen 
Anregungen, Dr. Theresia Hainthaler, Dr. Michael Tait und Nina Sophie von 
Heereman für die sprachliche Hilfe. 



Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52     51 
 

ZITIERTE LITERATUR 

Adam, Klaus-Peter. Der königliche Held: Die Entsprechung von kämpfendem Gott 
und kämpfendem König in Psalm 18. WMANT 91. Neukirchen-Vluyn: 
Neukirchener, 2001. 

Allen, Leslie C. Psalms 101-150: Revised. WBC 21. Nashville: Word Books, 2002. 
Auwers, Jean-Marie. “Le Psautier comme Livre Biblique. Édition, Redaction, 

Function.” Seiten 67-89 in The Composition of the Book of Psalms. 
Herausgegeben von Erich Zenger. BEThL 238. Leuven: Peeters, 2010. 

Ballhorn, Egbert. Zum Telos des Psalters: Der Textzusammenhang des vierten und 
fünften Psalmenbuches (Ps 90-150). BBB 138. Berlin: Philo, 2004. 

Barbiero, Gianni. Das erste Psalmenbuch als Einheit. Eine synchrone Analyse von Ps 
1-41. ÖBS 16. Frankfurt: Lang, 1999. 

_______. “L’Eucaristia degli ʽănāwîm: Sal 22,23-32.” Seiten 113-27 in Initium 
Sapientiae: FS Franco Festorazzi. Herausgegeben von Rinaldo Fabris. SRivBib 
36. Bologna: Dehoniane, 2000. 

_______.“Alcune Osservazioni sulla Conclusione del Salmo 89 (vv. 47-53).” Bib 88 
(2007): 536-545. 

Baumann, Eberhard. “Struktur-Untersuchungen im Psalter II.” ZAW 62 (1949/50): 
115-152. 

Berges, Ulrich. “Die Knechte im Psalter. Ein Beitrag zu seiner 
Kompositionsgeschichte.” Bib 81 (2000): 153-178. 

Buysch, Christoph. Der letzte Davidpsalter: Interpretation, Komposition und Funktion 
der Psalmengruppe Ps 138-145. SBB 63. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 
2009. 

Deissler, Alfons. Die Psalmen. III. Teil (Ps 90-150). 2. Aufl. WB.KK 1. Düsseldorf: 
Patmos, 1969. 

Delitzsch, Franz, Die Psalmen. 5. Aufl. Gießen & Basel: Brunnen, 1984. 
Goldingay, John. Psalms. Volume 3. Grand Rapids: Eerdmans, 2008. 
Grant, Jamie A. “The Psalms and the King.” Seiten 101-118 in Interpreting the 

Psalms: Issues and Approaches. Herausgegeben von David Firth & Philip S. 
Jonhnston, Downers Grove: InterVarsity, 2005. 

Gunkel, Hermann. Die Psalmen. 6. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1986. 
Hossfeld, Frank-Lothar & Erich Zenger. Psalmen 101-150. HThKAT. Freiburg u.a.: 

Herder, 2008. 
Jacquet, Louis. Les Psaumes et le Coeur de l’Homme. Volume III. Gembloux: 

Duculot, 1979. 
Kimchi, David. Commento ai Salmi. Volume III. Herausgegeben von Luigi Cattani. 

Roma: Città Nuova 2001. 
Kraus, Hans-Joachim. Psalmen. 2. Teilband: Psalmen 60-150. 5. Aufl. BK XV/2. 

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 1978. 
Leuenberger, Martin. Konzeptionen des Königtums Gottes im Psalter: Zu 

Komposition und Redaktion der theokratischen Bücher IV-V im Psalter. 
AThANT 83. Zürich: Theologischer, 2004. 

Lorenzin, Tiziano. I Salmi. I Libri Biblici Primo Testamento 14. Milano: Paoline, 
2000. 



52       Barbiero, “Messianismus und Theokratie,” OTE 27/1 (2014): 41-52 
 

Loretz, Oswald. Die Königspsalmen: Die altorientalisch-kanaanäische 
Königstradition in jüdischer Sicht. Teil 1: Ps 20, 21, 72, 101 und 144. UBL 6. 
Münster: Ugarit, 1988. 

Mathys, Hans-Peter. Dichter und Beter: Theologen aus spätalttestamentlicher Zeit. 
OBO 132. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1994. 

Miller, Patrick D. “The End of the Psalter: A Response to Erich Zenger.” JSOT 80 
(1998): 103-110. 

Ravasi, Gianfranco. Il Libro dei Salmi. Volume III. Bologna: Dehoniane, 1985. 
Rösel, Christoph. Die messianische Redaktion des Psalters: Studien zur Entstehung 

und Theologie der Sammlung Ps 2-89*. CThM.BW 19. Stuttgart: Calwer, 1999. 
Saur, Markus. Die Königspsalmen: Studien zur Entstehung und Theologie. BZAW 

340. Berlin & New York: De Gruyter, 2004. 
Snearly, Michael K. “The Return of the King: An Editorial Critical Analysis of Psalm 

107-150.” DPhil thesis, San Francisco Golden Gate Baptist Theological 
Seminary, 2012. 

Tournay, Raymond. “Le Psaume CXLIV: Structure et Interprétation.” RB 91 (1984): 
520-530. 

Vesco, Jean-Luc. Le Psautier de David: Traduit et Commenté. II. LD 211. Paris: Cerf, 
2006. 

Weber, Beat. „Makarismus und Eulogie im Psalter.“ OTE 21 (2008): 193-218. 
_______. „Ein neues Lied.“ BN 142 (2009): 39-46. 
Wilson, Gerald H. The Editing of the Hebrew Psalter. SBLDS 76. Chico: Scholars, 

1985. 
_______. „King, Messiah, and the Reign of God: Revisiting the Royal Psalms and the 

Shape of the Psalter,“ Seiten 391-405 in The Book of the Psalms. Composition 
and Reception. Herausgegeben von P. W. Flint and P. D. Miller. VT.S 99; 
Leiden & Boston: Brill, 2005. 

Zenger, Erich. “Komposition und Theologie des 5. Psalmenbuchs 107-145.” BN 82 
(1996): 97-116. 

Gianni Barbiero, Pontificio Istituto Biblico, Via Appia Antica 102, I-00179 
Roma, Italia. Email: barbiero@biblico.it.  


