
406    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

„Dann wird er sein wie ein Baum …“ (Psalm 1,3) 
Zu den Sprachbildern von Psalm 1

1
 

BEAT WEBER (THEOLOGISCHES SEMINAR BIENENBERG [LIESTAL], 
SWITZERLAND & UNIVERSITY OF PRETORIA, SOUTH AFRICA) 

ABSTRACT 

This article begins by making a number of general observations on 

the meaning of (biblical) figures of speech. The images found in 

Psalm 1 are subsequently investigated in more detail. This is done 

with the help of syntactic, semantic and tradition-historic and in-

tertextual inquiries. The comparison of the righteous person with a 

tree is examined in great detail, while the comparison with chaff 

and the metaphor of life as a journey on a road are treated more 

cursorily. From the discussion it transpires how carefully and pur-

posefully the image of the tree is implemented in the opening chap-

ter of the Psalter. With this image, flashbacks are made to (canoni-

cal) scriptural contexts; but previews are also created of contexts 

within the Psalter itself, thereby creating significant additional fac-

ets of meaning. 

A EINFÜHRUNG 

„Ein Bild sagt mehr als tausend Worte“ heisst ein bekanntes Sprichwort.2 Es ist 
insofern bezeichnend, als es selbst ein Bild verwendet, indem es das Bild „spre-
chen“ lässt. Entsprechend unserer Sinnesorgane (Mund / Ohren – Augen) 
haben wir im Gegensatz zum Geschehen, das mit „sprechen / schreiben“ und 
„hören / lesen“ sich reziprok beschreiben lässt, in unserer Sprache für die 
Bildkommunikation mit „sehen“ nur für die rezeptive, nicht aber für die 
affiziierende Seite des Vorgangs ein Begriff. Auch ein Bild „spricht“; ob es 
darüber hinaus „bildet“ (oder „verbildet“) liegt dann noch einmal auf einer 
anderen Ebene. 

                                                 

1  Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag mit dem Titel „Die Sprachbilder ‚Frucht-
baum‘ und ‚Spreu‘ im Verstehenszusammenhang von Psalm 1“ zurück, der am 8. Au-
gust 2006 in der Arbeitsgruppe „Metaphor in the Hebrew Bible“ im Rahmen des 
Annual Meeting der „European Association of Biblical Studies“ (EABS) in Budapest 
(Ungarn) gehalten wurde. Ich danke den Seminarteilnehmern für die anregende Dis-
kussion sowie meinen Kollegen Pfr. Dr. Edgar Kellenberger und Prof. Dr. Phil Botha 
für Korrekturlesung und Formatierungshilfen.  
2  Die Herkunft des Sprichworts ist umstritten. Der erste gedruckte Nachweis findet 
sich im englischen Sprachraum (1921) (vgl. dazu die Hinweise in der Internet-Enzy-
klopädie „Wikipedia“: http://de.wikipedia.org/wiki/Ein_Bild_sagt_mehr_als_tau-
send_Worte; konsultiert am 5. April 2010). 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       407
 

 Ohne in bildwissenschaftliche und theologische Grundsatzfragen 
eintreten zu können, ist anzumerken, dass die Bibel und teilweise auch die von 
ihr beeinflusste jüdische und christliche Kultur unter dem Einfluss des 
Bilderverbots (Ex 20,4; Dtn 5,8) eine Abwehr, ja, Scheu gegenüber Bildern, 
v.a. Gottesbildern, an den Tag legt. Dies nicht zuletzt deshalb, weil sie um die 
„Macht“ der Bilder weiss, die im Sprichwort angedeutet und in unserer 
modernen, bildbeherrschten Welt evident ist. Es ist nicht von ungefähr, dass 
der Apostel Paulus in Röm 10,17 unter Rückbezug auf die Frage in Jes 53,1 
sagt, dass der Glaube „aus dem Hören / Gehörten“ (ἐξ ἀκοῆς) und dieses „durch 
das Wort Christi“ (διὰ ῥήµατος Χριστοῦ) erwächst. Zu dieser theologischen 
Dimension kommt eine kommunikative: Die Bibel und insbesondere das Alte 
Testament setzt eine orale bzw. auditive Kultur voraus. Die Verschriftung ist 
sekundär und bleibt auf das Hören bezogen. Insofern waren „Texte“ noch nicht 
in der Weise wie heute visuell und damit selber „Bilder“. Sie wurden vielmehr 
vorgetragen, gehört, rezitiert und memoriert – wie wir anhand von Ps 1, dem 
wir uns gleich zuwenden werden, sehen oder eben besser hören können. 

 Nun hat das Auge und mit ihm das Sehen in der Bibel und der von ihr 
geprägten Kultur ebenfalls einen wichtigen Platz. „Ein hörendes Ohr“ wie „ein 
sehendes Auge“ – beide sind sie von Gott geschaffen (vgl. Spr 20,12) und die-
nen ergänzend der Wahrnehmung, auch der Wahrnehmung von Gottes offen-
barendem Reden und Handeln.3 Im Blick auf Gott selber ist der Akt des Sehens 
in besonderer Weise auf die Gestalt des Sohnes Jesus Christus bezogen, der als 
„Bild“ (εἰκών) des unsichtbaren, d. h. bildlosen Gottes, irdisch geworden ist 
(Kol 1,15). In anderer, in gewisser Weise ebenfalls inkarnatorischer Art zeigt 
sich Metaphorizität in den Vergleichen, Bildern, Gleichnissen der Bibel. Darin 
stellt der Psalter ein besonders reiches „Bilderbuch“, ja, mehr noch: eine 
„Sehlehre des Glaubens“ bereit. Dabei gilt es zu bedenken: Es handelt sich um 
„Sprachbilder“. Insofern ist der Psalter ein „Hörbuch“. Dem Akt des Sehens ist 
derjenige des Hörens vorgeordnet: Wir sehen, indem wir hören. Das Hören 
geschieht direkt, das Sehen indirekt, vermittelt, in imaginierter Form. Zugleich 
kann man sagen: „Das Gehörte bleibt totes Wissen, wenn es nicht im Akt des 
Sehens zur lebendigen, das Leben bereichernden Erfahrung wird“4. In dem 
Sinn wollen wir auf das hören, was zu sehen ist und wenden uns nun den 
Sprachbildern des ersten Psalms zu. 

 

                                                 

3  Eine (Psalmen-)Anthropologie des Sehens und Hörens bietet Bernd Janowski, 
Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen (Neukirchen-Vluyn: 
Neukirchener, 32009), 85–97. Er spricht davon, dass über das Hören die Lehre, über 
das Sehen dagegen die Erfahrung aufgenommen werde und dass die menschliche 
Seherfahrung (auch) die Funktion habe, das Gehörte zu verifizieren oder zu 
korrigieren. 
4  Janowski, Konfliktgespräche, 88. 



408    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

B ÜBERSETZUNG VON PSALM 1 UND VORBEMERKUNGEN 

I A 1 a 
ר׀   ישׁ אֲשֶׁ֤ רֵי־הָאִ֗ שְֽׁ  Glückpreisungen dem Mann, der אַ֥

   b ים עִ֥ ת רְשָׁ֫ א הָלַ֘� בַּעֲצַ֪ ֹ֥  nicht geht in einer Gemeinschaft von Frevlern ל

   c ד א עָמָ֑ ֹ֥ טָּאִים ל רֶ� חַ֭  und auf einen Weg von Sündern nicht tritt וּבְדֶ֣

   d ים צִ֗ ב לֵ֜ ב׃וּבְמוֹשַׁ֥ א יָשָֽׁ ֹ֣  ,und an einem Sitz von Spöttern nicht sitzt  ל

 B 2 a ֹפְצ֥ו ה חֶ֫ ת יְהוָֹ֗ ם בְּתוֹרַ֥ י אִ֥  sondern an der Weisung JHWHs seine Lust [hat]  כִּ֤

   b יְלָה׃ ם וָלָֽ ה יוֹמָ֥  und in seiner Weisung murmelnd sinnt bei Tag וּֽבְתוֹרָת֥וֹ יֶהְגֶּ֗
und Nacht! 

 C 3 a  יִם י מָ֥ ל־פַּלְגֵ֫ ה כְּעֵץ֘ שָׁת֪וּל עַֽ הָיָ֗  Dann wird er sein wie ein Baum, (ein)gepflanzt וְֽ
an Wasserrinnen, 

   b ֹן בְּעִתּ֗ו וֹ׀ יִתֵּ֬ ר פִּרְי֙  ,der seine Frucht bringen wird zu seiner Zeit אֲשֶׁ֤

   c א־יִבּ֑וֹל ֹֽ הוּ ל  .und sein Laub wird nicht welken וְעָלֵ֥

   d יחַ׃ ה יַצְלִֽ ל אֲשֶׁר־יַעֲשֶׂ֣  Ja, [in] allem, was immer er tut, wird er Gelingen וְכֹ֖
erfahren. 

II D 4 a ים ן הָרְשָׁעִ֑  ;Nicht so die Frevler לאֹ־כֵ֥

   b ץ מֹּ֗ י אִם־כַּ֜  ,sondern wie die Spreu [sind sie] כִּ֥

   c נּוּ רֽוּחַ׃אֲשֶׁר־ תִּדְּפֶ֥  die sie verwehen wird ein Wind. 

 E 5 a ט שָׁעִים בַּמִּשְׁפָּ֑ מוּ רְ֭ ן׀ לאֹ־יָקֻ֣  Deshalb: Nicht aufzustehen vermögen Frevler im עַל־כֵּ֤
Gericht 

   b ים׃ ת צַדִּיקִֽ ים בַּעֲדַ֥ חַטָּאִ֗  .und Sünder in einer Versammlung von Gerechten וְ֜

III F 6 a ים רֶ� צַדִּיקִ֑ עַ יְ֭הוָֹה דֶּ֣ י־יוֹדֵ֣  Gewiss, kennend [ist] JHWH [den] Weg von כִּֽ
Gerechten. 

   b ד׃ ים תּאֹבֵֽ רֶ� רְשָׁעִ֣  .aber [der] Weg von Frevlern wird sich verlaufen וְדֶ֖

Zu Gestalt und Gehalt von Ps 1 sowie zu seiner Scharnier- und Bucheröff-
nungsfunktion habe ich mich bereits mehrfach geäussert und kann hier darauf 
verweisen.5 Ich konzentriere mich auf die Erarbeitung der „Sprachbilder“ und 
ziehe den Gesamttext nur so weit nötig bei.6 

 Auf bildwissenschaftliche sowie metapherntheoretische Verstehensmo-
delle wird im Rahmen dieses Essays kaum eingegangen.7 Im Blick auf die 

                                                 

5  Vgl. Beat Weber, „Psalm 1 und seine Funktion der Einweisung“, in Der Erneue-
rung von Kirche und Theologie verpflichtet FS J. H. Schmid (hrsg. von Philipp Nanz, 
Riehen: arteMedia, 2005), 175–212; ders., „Psalm 1 and Its Function as a Directive 
into the Psalter and towards a Biblical Theology“, Old Testament Essays 19 (2006): 
237–260; ders., „Der Beitrag von Psalm 1 zu einer ‚Theologie der Schrift‘“, Jahrbuch 
für evangelikale Theologie 20 (2006): 83–113; ders., „Psalm 1 als Tor zur Tora 
JHWHs. Wie Ps 1 (und Ps 2) den Psalter an den Pentateuch anschliesst“, 
Scandinavian Journal of the Old Testament 21 (2007): 179–200. Gegenüber den 
angeführten Beiträgen sind bei der Übersetzung kleinere Modifikationen angebracht 
worden. 
6  Dabei konnte ich zurückgreifen auf den Entwurf einer Bildtheologie der Psalmen: 
William P. Brown, Seeing the Psalms. A Theology of Metaphor (Louisville, KY – 
London: Westminster John Knox Press, 2002). Darin werden auf den Seiten 55–79 
auch die in Ps 1 zum Tragen kommenden Sprachbilder erörtert. 
7  Vgl. dazu grundsätzlich u. a. Anselm Haverkamp (Hrsg.), Theorie der Metapher 
(Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 21996); George Lakoff & Mark  
Turner,  More than Cool Reason. A Field Guide to Poetic Metaphor (Chicago, IL – 
London: University of Chicago Press, 1989); Eckhard Lobsien, „Bildlichkeit, Imagi-



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       409
 

Methodologie ist lediglich festzuhalten, dass drei Parameter für das Verstehen 
der Sprachbilder in den Psalmen als wesentlich erachtet und in der Untersu-
chung berücksichtigt werden: (i) Eintextung (Intratextualität), (ii) Sachgehalt 
(Extratextualität) und (iii) (traditionsgeschichtliche) Prägung bzw. Beeinflus-
sung (Intertextualität): 

(i) Der Sinngehalt der Sprachbilder der Psalmen ergibt sich durch deren 
Eintextung. In einem verspoetischen Textgenre wie den Psalmen sind 
Gestalt und Gehalt eng aufeinander bezogen. Zudem ist auf der paradig-
matischen Achse von vielschichtigen Interrelationen der Textelemente 
unter sich und zum Poem als Ganzem auszugehen, die zur Generierung 
von Bedeutung beitragen.8 

(ii) Der Sinngehalt der Sprachbilder der Psalmen ist nicht zu erheben, ohne 
die durch Erfahrungen vermittelten, im Bewusstsein gefilterten, durch 
Imagination erweiterten, ja, aufgesprengten „aussertextlichen Wirklich-
keiten“ bzw. Sachgehalte zu bedenken. Wahrnehmung, Erfahrung und 
Beschreibung beruhen auf kulturellen Voraussetzungen.9 Sprachbilder 
verweisen auf aussertextliche Wirklichkeit, gehen aber nicht in ihr auf, 
sondern vermögen diese zu transformieren (abzuwandeln, zu ergänzen, 

                                                                                                                                            

nation, Wissen: zur Phänomenologie der Vorstellungsbildung in literarischen Texten“, 
in Bildlichkeit. Internationale Beiträge zur Poetik (hrsg. von Volker Bohn, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, 1990), 89–114; Earl R. Mac Cormac, A Cognitive Theory of Meta-
phor (Cambridge, MA – London: MIT Press, 1990 [1985]); William J. T. Mitchell, 
Bildtheorie (Frankurt a. M.: Suhrkamp, 2008); Sheldon Sacks (Ed.), On Metaphor 
(Chicago, IL – London: University of Chicago Press, 1979); Janet M. Soskice, Meta-
phor and Religious Language (Oxford: Clarendon Press, 2002 [1985]); Roger M. 
White, The Structure of Metaphor. The Way the Language of Metaphor Works (Ox-
ford: Blackwell, 1996). In Anwendung auf das AT und speziell die Psalmen vgl. u. a. 
Brown, Seeing the Psalms; Alec Basson, Divine Metaphors in Selected Hebrew 
Psalms of Lamentation (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006); Markus P. Zehnder, Wegme-
taphorik im Alten Testament. Eine semantische Untersuchung der alttestamentlichen 
und altorientalischen Weg-Lexeme mit besonderer Berücksichtigung ihrer metaphori-
schen Verwendung (Berlin – New York, NY: de Gruyter, 1999). Peter Riede, Im Netz 
des Jägers. Studien zur Feindmetaphorik der Individualpsalmen (Neukirchen-Vluyn: 
Neukirchener, 2000) ist materialreich, enthält aber kaum bildtheoretische Überlegun-
gen. Eine lexikalische Aufbereitung biblischer Metaphorik bieten Leland Ryken & 
James C. Wilhoit & Tremper III Longman (Ed.s), Dictionary of Biblical Imagery 
(Downers Grove, IL – Leicester: InterVarsity Press, 1998).  
8  Vgl. dazu eingehender Beat Weber, „Entwurf einer Poetologie der Psalmen“ in 
Lesarten der Bibel. Untersuchungen zu einer Theorie der Exegese des Alten 
Testaments (hrsg. von Helmut Utzschneider & Erhard Blum, Stuttgart: Kohlhammer, 
2006), 127–154. 
9  Vgl. auch die altorientalische Ikonographie, dazu Otmar Keel, Die Welt der alt-
orientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen 
(Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 51996). 



410    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

weiterzuführen etc.). Es ist von einer Verschränkung von Imagination, 
Bildlichkeit und Wissen auszugehen.10 

(iii) Der Sinngehalt der Sprachbilder der Psalmen ist weithin vorgeprägt 
durch traditions- und theologiegeschichtliche Motivkomplexe bzw. Vor-
stellungen, die stillschweigend vorausgesetzt, explizit aufgenommen, 
aber auch modifiziert werden können. Intertextuelle Bezüge bzw. be-
wusste Anspielungen auf andere (Bild-)Prätexte können Teil dieses Auf-
greifens geprägter Konzepte sein. Bei einem Proömium wie Ps 1 ist 
aufgrund seines Textortes verstärkt mit literarischen Verweisen, anapho-
rischer (Rückbezüge auf vorgelagerte Texte) sowie kataphorischer Art 
(Vorausbezüge in den Psalter hinein), zu rechnen. 

 Ein erster Überblick ergibt, dass Ps 1 zwei Sprachbilder enthält, die je 
mit der Partikel כ „wie“ eingeführt werden. Als Vergleiche haben sie ihre Be-
heimatung in der Weisheit und fügen sich damit ein in die Prägung dieses 
Psalms. Es handelt sich um die Sprachbilder „(Frucht-)Baum“ (3abc) und 
„Spreu“ (4bc), die sich beide im Innenbereich des Psalms befinden. Dass es 
sich um polare Bildaussagen handelt, ist aus dem Duktus des Psalms ersicht-
lich. Dies gilt ebenso für deren positive respektive negative Einfärbung und den 
Umstand, dass das Spreu-Bild kürzer gefasst ist und ihm entsprechend nicht 
das gleiche Gewicht zukommt. Wie die beiden Bilder in den Psalm eingestellt 
sind und in welcher Beziehung sie zueinander und zum Textganzen stehen, ist 
Teil dieser Untersuchung. Zunächst ist aber noch darauf aufmerksam zu 
machen, dass der Psalm noch mit einem dritten Sprachbild operiert. Es findet 
sich im Psalmrahmen (1.6), und man kann es auf den im Psalm selbst dreimal 
erscheinenden Begriff דרך „Weg“ bringen.11 Die damit aufgespannte Meta-
phorik ist anderer, impliziter Art. Sie soll ebenfalls mitbedacht werden. Die pri-
märe Aufmerksamkeit dieses Essays gilt aber dem Sprachbild „Baum“ (3). 

C DAS SPRACHBILD „BAUM“ (Psalm 1,3) 

1 Strukturelle und grammatikalische Hinweise 

Stanze I gliedert sich in zehn Zeilen und weist eine zentrierende Arrangierung 
auf. Anfang (1a) und Ende (3d) bestehen aus je einem (emphatischen) Mono-
kolon: der eröffnende Makarismus und das bilanzierende Fazit. Strukturell wie 
inhaltlich betont in der Mitte steht das Bikolon 2ab mit seiner Preisung der lust-
vollen Tora-Rezitierung bzw. -Meditierung. Flankiert wird diese Hauptaussage 
von zwei untereinander verbundenen Trikola: der Verhaltensabgrenzung ge-
genüber Frevlern (1bcd) und dem Baum-Vergleich (3abc). 

 Nach dieser knappen Einbettung der Baummetaphorik in die Paradigma-
tik des Psalms wenden wir uns der Syntagmatik zu. Die Seligpreisung be-
stimmt die ersten sechs Zeilen und endet mit 2b. Sie wird zunächst als via ne-

                                                 

10  Vgl. Lobsien, Bildlichkeit, 109. 
11  Vgl. Brown, Seeing the Psalms, 56f. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       411
 

gativa, dann als via positiva entfaltet. 2ab besteht syntaktisch aus Nominalsatz 
+ jqtl. Der Verbalausdruck ist, wie der anschliessende Merismus „bei Tag und 
Nacht“ anzeigt, als iterativ zu qualifizieren. In Verbindung mit dem regieren-
den Makarismus und der weisheitlichen Einfärbung hat man von einem gene-
rellen Sachverhalt bzw. Verhalten auszugehen. Dazwischen geschoben und mit 
relativischem Anschluss versehen sind drei negierte Verbalaussagen mit qtl. 
Sie sind perfektiv bzw. vorzeitig aufzufassen („nicht gegangen ist in einer Ge-
meinschaft von Frevlern …“). Aufgrund der eröffnenden Seligpreisung und des 
kontrastierenden Anschlusses von 2ab (כי אם „sondern“) bekommen diese Aus-
sagen ebenfalls einen generalisierenden Anstrich. Zwar sind die Abgrenzungs-
aussagen 1bcd vorzeitig und damit „Vorbedingung“ der Tora-Meditierung. 
Allerdings ist die Perfektivität aufgrund der genannten Verkontextung insofern 
aufgeweicht, als in ihnen anhaltend die Kehrseite der allzeitigen Tora-Beschäf-
tigung formuliert wird. Letzterem wurde mit präsentischer Übersetzung das 
Übergewicht gegeben. 

 Der Baum-Vergleich wird in 3a mit der verzeitenden Wendung והיה ein-
geleitet. In Fortführung der Form jqtl aus 2b markiert wqtl Progress mit einer 
konsekutiven Einfärbung (vgl. die gewählte Übersetzung: „Dann wird er sein 
wie ein Baum …“). Diese Nachzeitigkeit von 3a gegenüber 2ab wird in den 
nachfolgenden jqtl-Formulierungen 3bc weitergeführt und noch verstärkt. Dies 
ergibt sich aus der Sequenz der drei Bildzüge: Die Aussagen von 3bc sind aus 
inhaltlichen Gründen (Vegetationsablauf) gegenüber 3a zeitlich nachgeordnet. 
Diese Zeiterstreckung wird auch durch die Angabe בעתו „zu seiner Zeit“ zum 
Ausdruck gebracht. 

2 Die einzelnen Sequenzen des Bildes 

Mit der Vergleichspartikel wird האיש „der Mann“, dessen Verhalten zuvor 
glücklich gepriesen wurde, mit einem Baum analogisiert.12 עץ ist ein Kollekti-
vum in der Bedeutung „Gehölz“; die Bedeutungseinengung auf einen einzelnen 
Baum, hier auf einen Fruchtbaum (vgl. עץ פרי Gen 1,11; Ps 148,9), ergibt sich 
aus dem Kontext. Drei Bildzüge werden an diesem nicht näher spezifizierten 
Baum herausgehoben:13 

2a „… (ein)gepflanzt an Wasserrinnen“ 

Das erstgenannte Charakteristikum dieses Baums betrifft seinen Ort: „(ein)ge-
pflanzt an Wasserrinnen“. Der Baum ist nicht naturhaft und zufällig geworden 
und gewachsen, sondern verdankt seinen Ort und seine Existenz einem bewuss-
ten Akt der Pflanzung. Erwägbar ist, dass über die Vorstellung der Einpflan-

                                                 

12  Zum Gesamtspektrum biblischer Baum-Metaphorik vgl. „Tree, Trees“, in Ryken 
& Wilhoit & Longman (Ed.s), Biblical Imagery, 890–892. 
13  Die von Brown, Seeing the Psalms, 72–75, angedeutete Möglichkeit, die Baum-
Aussage von Ps 1,3 auch als eine Art Gegentypus zur kanaanäischen Vorstellung 
heiliger Bäume bzw. der Aschera zu lesen, scheint mir abwegig. 



412    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

zung hinaus auch eine solche der Um- bzw. Verpflanzung vorliegt.14 Dabei 
wäre dann weniger eine zeitliche Abfolge („vorher – nachher“) als eine qualita-
tive Opposition („öder Ort – fruchtbarer Ort“) im Blick. Die „Sesshaftigkeit“ 
des Baum bzw. Gerechten steht jedenfalls derjenigen der Frevler / Spötter ge-
genüber (vgl. מושב „Sitz“ 1d) und überdauert sie.15 

Die Wendung  פלגי מים erscheint ausser hier noch in Jes 32,2; Ps 119,136; Spr 
5,16; 21,1; Klgl 3,48 (ähnlich Jes 30,25; Ps 46,5; 65,10). Mit dem Ausdruck 
können sowohl künstlich gezogenen Kanäle, Rinnen, Gräben für den Wasser-
fluss gemeint sein („Wasserrinnen“) als auch deren Inhalt („Wasserbäche“)16. 
Wesentlich ist, dass – vergleichbar dem Einpflanzungsakt – nicht an natürliche 
Gegebenheiten wie die Vegetation an See- oder Fliessgewässern, sondern an 
bewusst vorgenommene Kultivierung gedacht ist.17 Mit der Einpflanzung des 
Baums an gezogene Wasserrinnen verbindet sich Absicht, Sorgfalt und Ziel. 
Der Pflanzende bleibt ungenannt; es ist nahe liegend, diese Leerstelle mit 
JHWH zu füllen (vgl. Ps 104,16). Erwähnenswert an diesem Bildzug ist zudem 
die Verbindung von Singularität und Pluralität. In der Konzeption von Ps 1 ist 
es bezeichnend, dass der Gerechte – zunächst jedenfalls – als Einzelner einem 
Kollektiv gegenübersteht bzw. sich von diesem abgrenzt. Entsprechend ist der 
Vergleichspunkt ein einzelner Baum, der – erstaunlicherweise! – an einer 
Mehrzahl von Wasserrinnen eingepflanzt ist. Können in der aussertextlichen 
Wirklichkeit mit einem Kanal viele Bäume bewässert werden, so ist hier der 
Sachverhalt umgekehrt: Ein einziger Baum ist so eingepflanzt, dass er Wasser-
                                                 

14  Es wird nicht נטע, das Normalverb für „pflanzen“, sondern das seltenere שתל 
verwendet. Abgesehen von Ps 92,14 und hier findet dieses sich ausschliesslich in pro-
phetischen Kontexten. Im Ezechielbuch hat es seinen Verwendungsschwerpunkt (vgl. 
Ez 17,8.10.22f.; 19,10.13) und in Jer 17,8 die deutlichste Parallele zu Ps 1. Mit dem 
hier verwendeten Partizip passiv wird der die Existenz begründende Akt der „Ein-
pflanzung“ zum Ausdruck gebracht. Ob eine Erstexistenz an einem anderen (wohl 
weniger vorteilhaften) Ort mitgedacht ist (Verpflanzung), wird in der Forschung dis-
kutiert. Aus der Semantik ergibt sich keine Schlüssigkeit. Eine Durchsicht der Belege 
zeigt, dass in Ez 17,22f. ein andernorts entnommener (Zedern-)Baumtrieb einge-
pflanzt und in Ez 19,10–13 ein vormals an Wassern stehender Weinstock in die Wüste 
umgepflanzt wird (vgl. auch Ps 44,3; 80,9). Die in Ps 1 ausgedrückte Opposition zu 
den Frevlern, denen ein spezifischer „Sitz“ (1 מושבd) eigen ist, und die Parallelität zu 
Jer 17,5–8 (vgl. auch die Lehre des Amenemope VI,1–12), wo nicht nur der Gesegne-
te mit einem am Wasser gepflanzten Baum, sondern der Verfluchte zugleich mit 
einem (kahlen) Steppenstrauch verglichen wird (s. u.), könnten beitragen, dass hier 
eine „Zweitexistenz“ mitgedacht ist. 
15  Vgl. Egbert Ballhorn, „‚Glücklich der Mensch …‘. Weisung und Gebrauchsan-
weisung für das Psalmenbuch“, Pastoralblatt (2003): 14. 
16  Vgl. Jer 17,8, wo aber das hapax legomenon יובל I „Wasserlauf, Kanal“ erscheint. 
17  Vgl. dazu auch Bernd Janowski, „Wie ein Baum an Wasserkanälen. Psalm 1 als 
Tor zum Psalter“, in „Sieben Augen auf einem Stein“ (Sach 3,9). Studien zur Literatur 
des Zweiten Tempels. FS I. Willi-Plein (hrsg. von Friedhelm Hartenstein & Michael 
Pietsch, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2007), 129–132. Keel, Bildsymbolik, 330f. 
(Abb. 479f.) bietet Darstellungen von Fruchtbäumen an Wasserkanälen auf ägypt. 
Gräbern aus Deir el Medine). 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       413
 

zufuhr von mehreren Kanälen erhält. Hier wird ein Moment eingetragen, das 
formal als hyperbolisch, inhaltlich als Element des Überflusses zu bestimmen 
ist. Der Grund dürfte in der intendierten Verschränkung von Sach- und Bild-
ebene liegen: Die Tora in ihrer Ergiebigkeit und Fülle entspricht den Wasser-
rinnen bzw. -bächen, die den Baum bzw. den Gerechten speisen. In dieser 
ersten Bildsequenz ist denn auch nicht die Verwurzelung, die Stabilität, der 
hohe Wuchs oder die Schönheit des Baumes betont, sondern dessen reiche 
Nahrungszufuhr, die Speisung mit Wasser.  

2b „… der seine Frucht bringen wird zu seiner Zeit“ 

„… der seine Frucht bringen wird zu seiner Zeit“, lautet die mittlere Sequenz 
der Bildaussage. Die Relativpartikel schliesst 3b samt 3c an 3a an, markiert 
aber syntaktisch wie inhaltlich eine gewisse Absetzung. Bildet 3a die Grund-
aussage, so 3bc die sich daraus ergebenden, zeitlich abgesetzten Folgen. Zu-
sammengebunden werden die relativisch angeschlossenen Kola 3b und 3c 
durch ein Lautcluster, gebildet durch Labiale (/פנב/) und Dentale (/ת/), verbun-
den mit /i/- und /o/-Assonanzen. Ähnlich wie „Gehölz, Baum“ stellt auch פרי 
„Frucht“ ein Kollektivum dar, das nicht die einzelnen „Früchte“, sondern den 
Gesamtertrag im Blick hat. Das Suffix der Wendung פריו „seine Frucht“ ver-
weist wie das Verbalsubjekt von נתן „geben, bringen“ auf den „Baum“ zurück. 
Ein das Bild durchbrechendes Schillern auf JHWH hin (vgl. 2ab) ist anzuneh-
men, zumal der Akt der Einpflanzung und auch die Kausativformulierung von 
3d eine solche Identifikation unterstützt. Auch ein denkbarer traditionsge-
schichtlicher Akzent, vermittelt durch die Thematik „Fruchtbarkeit des Lan-
des“, die JHWH aufgrund der Beachtung der Weisung gibt (vgl. u. a. Lev 26,4; 
Dtn 11,14; 26,2.10; 28,11f.53), zielt in diese Richtung. Neben der Tatsache der 
Frucht an sich ist das zeitliche, wachstümliche Moment in diesem Bildaus-
schnitt betont – nicht die Menge bzw. Qualität der Frucht, ihre Regelmässigkeit 
oder ihr sättigender Charakter. Frucht wird zugesagt, aber sie kommt nicht so-
fort und ist nicht verfügbar. Der Baum bringt bzw. trägt sie, wenn die dafür an-
gemessene Zeit da ist. Zum Suffix der Wendung עתו „zu seiner Zeit“ (vgl. Ps 
104,27; 145,15) gilt Analoges wie zu פריו „seine Frucht“ (s. o.), wobei hier 
noch stärker als vorhin mit Gott als Bezugsperson, der die Zeit(en) regiert, zu 
rechnen ist. 

2c „… und sein Laub wird nicht welken“ 

Die Baummetaphorik wird beschlossen mit der an 3b angeschlossenen Aussage 
„… und sein Laub wird nicht welken“. Das vom geläufigen Verb עלה „hinauf-
steigen, -ziehen“ abgeleitete Nomen עָלֶה „Heraussprossendes, Laub, 
Blatt(werk)“ hat – wie schon פרי „Frucht“ – eine umgreifende, das Blattwerk 
(eines Baumes) insgesamt bezeichnende Bedeutung.18 Wie hier in Verbindung 
mit dem Verb נבל I „(ver)welken“ taucht es noch in fünf Prophetenstellen auf, 
die ausser Ez 47,12 negativ bzw. gerichtlich eingefärbt sind (Jes 1,30; 34,4; 

                                                 

18  Zur gesamtbiblischen Bedeutungsbreite vgl. „Leaf“, in Ryken & Wilhoit & Long-
man (Ed.s), Biblical Imagery, 497f. 



414    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

64,5; Jer 8,13). Die Aussage des letzten Bildteiles ist verneinend formuliert. 
Die mit dem nicht welkenden Laub wachgerufene Vorstellung ist – positiv ge-
sprochen – die eines immer grünenden Baumes.19 Das Moment der Perpetuie-
rung ist hier gegenüber Belegen, welche den Laubreichtum und die Üppigkeit 
von Gewächsen betonen (vgl. Jer 17,8; Ps 52,10), verstärkt und betont. Diesen 
Zug der Nachhaltigkeit teilt unser Psalm mit Ps 92,13–15, einer Passage, auf 
die das Baum-Bild von Ps 1 hinzielt (s. u.). 

3 Der Baum-Vergleich insgesamt und seine Verweishorizonte 

Der Baum-Vergleich in Ps 1,3 enthält drei Bildsequenzen. Zunächst wird in 3a 
gleichsam ein „Standbild“ gemalt. Anschliessend werden in 3bc dynamische 
Momente hinzugefügt. Die Aussagen „Frucht zu seiner Zeit“ (3b) und „nicht-
welkendes Laub“ (3c) haben Züge, die sich wechselseitig erhellen und ge-
meinsam die Qualität dieses Baumes unterstreichen. Der Baum-Vergleich ist 
der Preisung des die Tora meditierenden Gerechten zugetextet. Eine nähere, 
auch theologische Konturierung des Bildes und damit die Frage, welche Bild-
züge hervorgehoben respektive weggelassen wurden und weshalb dies so ist, 
bedarf der Ausleuchtung der Traditionsgeschichte und der Erhebung möglicher 
Prätexte.20 Nachfolgend sollen daher Hintergrunds- und Referenztexte zur 
Baum-Metaphorik von Ps 1 in den Blick genommen werden mit dem Ziel, das 
proprium dieses Baum-Vergleichs im Kontext von Ps 1 besser erfassen zu kön-
nen. Dabei wenden wir uns zunächst den Rückbezügen, d.h. dem Psalter-exter-
nen Bereich zu (= 3a), und werfen anschliessend noch einen Blick auf die Vor-
ausbezüge in den Psalter hinein (= 3b). 

3a Rückbezüge 

Bei der Formulierung des Baum-Vergleichs haben den Psalmschreiber Passa-
gen aus den Schriftpropheten Jeremia und Ezechiel geleitet. Es handelt sich um 
die polar formulierten Fluch- und Segensworte in Jer 17,5–9 sowie die Traum-
vision vom zukünftigen Tempel in Ez 47,1–12, insbesondere deren Schluss 

                                                 

19  Semantisch gegenläufig zu „welken“ ist פרח I „sprossen, treiben, blühen“ mit sei-
nen Derivaten (vgl. u. a. Gen 40,10; Ps 72,7; 92,8.13f.; Hi 14,9; Spr 11,28), ferner das 
seltenere צוץ I „ausschlagen, blühen“, ebenfalls mit Derivaten (vgl. u. a. Num 17,23; 
Ez 7,10; Ps 72,16; 90,6; 92,8; 103,15). In diesen Zusammenhang gehört auch das 
Adjektiv רַעֲנָן „laubreich, üppig, saftig“ (vgl. u. a. Dtn 12,2; Jer 17,2.8; Ps 37,35; 
52,10; 92,11.15). 
20  Die Fragestellung ist für Ps 1 mit seiner exponierten Stellung als Proömium inso-
fern besonders relevant, als manches dafür spricht, dass dieser Psalm im Zusammen-
hang mit der Psalter(end)redaktion absichtvoll für diese Funktion verfasst wurde und 
damit spätnachexilischer, wohl hellenistischer Herkunft ist. Dabei wurden absichtvoll 
und vielschichtig Textverweise angelegt, die einerseits auf bereits autorisierte Schrift 
zurückverweisen und den Psalter dadurch anschliessen, andererseits im Psalter vor-
kommende Texte und Themen induzieren bzw. vorprägen. Vgl. dazu Phil J. Botha, 
„Intertextuality and the Interpretation of Psalm 1“, Old Testament Essays 18 (2005): 
503–520; Weber, „Der Beitrag von Psalm 1“; ders., „Psalm 1 als Tor zur Tora 
JHWHs“. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       415
 

(vgl. ferner Ez 17,1–24; 31,8f.). Eine Darbietung der für den Vergleich mit Ps 1 
besonders relevanten Passagen aus den beiden Texten soll dies verdeutlichen: 

„Er ist so wie ein Baum, (ein)gepflanzt an Wassern  
 ,(והיה כעץ שתול על פלגי מים)
ja, an einen Wasserlauf streckt er seine Wurzeln; 
und er fürchtet (oder: sieht) nicht, wenn Hitze kommt, 
ja, sein Laub (עלהו) wird üppig sein; 
und in einem Jahr der Dürre wird er nicht in Sorge sein, 
ja, nicht wird er ablassen, Frucht zu tragen (מעשות פרי)“ (Jer 17,8). 
 
„Aber an dem Fluss wird aufwachsen (יעלה) an seinem Ufer, zu die-
ser und jener Seite, allerlei Speisegehölz (‚Gehölz an Essbarem‘). 
Nicht welken wird sein Laub (לא יבול עלהו) und nicht ein Ende neh-
men wird seine Frucht (פריו); Monat für Monat wird es erste / fri-
sche Früchte tragen, denn seine Wasser (מימיו): aus dem Heiligtum 
sind sie herausfliessend. Seine Frucht (פריו) wird als Speise [dienen] 
und sein Laub (ועלהו) zur Heilung“ (Ez 47,12). 

Gehen wir von der Annahme aus, dass Jer und Ez die rezipierten Texte darstel-
len und Ps 1 der rezipierende Text ist, ergibt eine vergleichende Auswertung 
folgenden Befund: Die bilderöffnende Aussage von 3a hat ihr deutlichstes Pen-
dant in der Eröffnungszeile des prophetischen Wortes Jer 17,8. Dieses nimmt 
der Psalmist mit geringer Modifizierung auf und gewährleistet dadurch bei sei-
nen Hörern die entsprechende Textabrufung. Die Annahme eines bewussten 
Textrückgriffs wird durch eine Reihe von Kontextanalogien unterstützt: So ent-
spricht die Polarität von Fluchspruch (Jer 17,5f.) und Segensspruch (Jer 17,7f.) 
der in Ps 1 zum Tragen kommenden Opposition zwischen den Frevlern und de-
ren Verhalten sowie „dem (gerechten) Mann“ und dessen Verhalten. Insbeson-
dere hat die Formulierung ברוך הגבר אשר „Gesegnet der (starke) Mann, der …“ 
(Jer 17,7) eine Affinität zum eröffnenden Makarismus von Ps 1. Das die jer 
Passage bestimmende Motiv des Vertrauens auf JHWH (בטח) erscheint in Ps 1 
selbst nicht, deutet sich aber in der finalen Seligpreisung von Ps 2 an: „Preisun-
gen an alle sich in ihm Bergenden“ (Ps 2,12). Aufgrund der Verklammerung 
der beiden Eingangspsalmen kommt es retrospektiv zur Verschränkung beider 
Momente, die auch von Jer 17 her nahegelegt wird: Beziehungsorientierung 
(JHWH vertrauen) und Schriftorientierung (die Tora JHWH murmelnd sinnen) 
sind die beiden Seiten derselben Münze. Was die Intertextualität von Jer 17 und 
Ps 1 betrifft, ergeben sich über die nahezu identische Eröffnung des Baum-Ver-
gleichs hinaus weitere Stichwort- und Motivbezüge. Allerdings wählt der Psal-
mist für seinen Bildaufbau einen anderen Weg und weicht vom jer Bezugstext 
teils erheblich ab. Fragt man nach der Funktion der Hereinholung des jer Prä-
textes in Ps 1, so scheint die angezielte Verbindung von Weisheit und Prophetie 
und damit die prophetische Legitimierung und Autorisierung des Psalms als 
Tor zum Psalter im Vordergrund zu stehen (vgl. dazu auch die vorangestellte 
Botenformel in Jer 17,5). 

 Ist die Anfangszeile 3a aus Jer 17,8 entlehnt, so die Schlusszeile – eben-
falls nahezu identisch – Ez 47,12 entnommen. Ist für den jer Doppelspruch das 



416    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

Vertrauensmotiv leitend, so ist in der ezechielschen Passage der Begriff מים 
„Wasser“ omnipräsent. Der Tempel wird als überaus reiche Quelle imaginiert, 
von dem aus Wasserströme nach allen Seiten ihren Weg nehmen und Leben er-
möglichen.21 Am vom Tempel ausgehenden Fluss wächst beiderseits eine 
Vielzahl „Gehölz“ (Bäume), dessen monatliche Frucht zur Speise dient und – 
hier kommt der Bezug – „dessen Laub nicht welken wird“, vielmehr zur Hei-
lung Verwendung findet. Auch wenn die Parallelität zwischen Ez 47 und Ps 1,3 
weniger distinktiv ist, erscheint ein Bezug auf das Motiv des nicht-welkenden 
Laubes vorzuliegen, zumal das „Laub“-Motiv beiderorts hervorgehoben ist: im 
Baum-Vergleich von Ps 1 durch die betonte Schlussstellung, in Ez 47,12 da-
durch, dass es die „Frucht“-Aussagen rahmt und den Schuss der gesamten 
Tempelvision bildet.22 Mit der Herausstellung des unverwelklichen Laubes 
verbindet sich an beiden Orten in Verbindung mit dem Wasserreichtum die 
Vorstellung von üppigem, blühendem und anhaltendem Leben. Fragt man nach 
der Funktion dieses Rückbezugs, so dürfte der Bezug zum Tempel als demjeni-
gen Ort, von dem solches Leben seinen Ausgang nimmt, im Vordergrund ste-
hen. Ging es vorhin um die Verschränkung von Weisheit und Prophetie, so 
wird durch diese Anspielung die Verbindung von Tempel und Tora nahe ge-
legt:23 Die Tora ist das aus dem Tempel quellende Lebenswasser, welches Ge-
deihen bewirkt. Der Gottesberg, in Ps 2,6 dann explizit gemacht und mit dem 
„Zion“ identifiziert, ist der Ort der Offenbarung des göttlichen Wortes. Gott ist 
gleichsam in seinem Heiligtum und in seiner Schrift „präsent“. Von Ps 1 selbst 
her gibt es keinen Hinweis darauf, wo sich dieser Baum befindet. Man kann sa-
gen: Überall, wo das Wasser der Tora fliesst und aufgenommen wird, gedeiht 
der Gerechte. Wird Ps 1 allerdings nicht als „autonomer“ Text wahrgenommen, 
sondern auf der Basis eines vorgeprägten Traditionsmilieus und in Verbindung 
mit seinem Nachbarn Ps 2 gehört, wird der Tempel(vorhof) als Beheimatung 
dieses Baumes ansichtig.24  

                                                 

21  Zur Motivik der Wasser aus der Gottesstadt vgl. Beat Ego, „Die Wasser aus der 
Gottesstadt. Zu einem Motiv der Zionstradition und seinen kosmologischen Implika-
tionen“, in Das biblische Weltbild und seine kosmologischen Implikationen (hrsg. von 
Bernd Janowski & Beat Ego, Tübingen: Mohr Siebeck, 2004 [2001]), 361–389; Bernd 
Janowski, „Die heilige Wohnung des Höchsten. Kosmologische Implikationen der 
Jerusalemer Tempeltheologie“ in Der Gott des Lebens. Beiträge zur Theologie des 
Alten Testaments 3 (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2003), 45–60. 
22 Zudem wird am Eingang von Ez 47,12 auffälligerweise das wurzelidentische Verb 
-in der spezifischen Bedeutung „aufwachsen“ verwendet und damit eine seman עלה
tisch-sonantische Figur zwischen den Formen /יַעֲלֶה/ „es wird aufwachsen (das Speise-
gehölz)“ und /ּעָלֵהו/ „sein Aufgewachsenes = sein Laub“ hergestellt.  
23  Botha, „Intertextuality“, 511f., weist zu Recht darauf hin, dass der 
Tempelhorizont auch im Umfeld der jer Passage erscheint (Jer 17,12f.). Allerdings ist 
der Zugang von Ps 1,3 zu Ez 47,12 diesbezüglich direkter. 
24  Text- und Traditionshintergründe sind von Jerome F. D. Creach, „Like a Tree 
Planted by the Temple Stream: The Portrait of the Righteous in Psalm 1:3“, Catholic 
Biblical Quaterly 61 (1999): 24–33, herausgearbeitet worden. Vgl. ferner Botha, 
„Intertextuality“, 506–509, der auch Linien zum „Paradiesgarten“ (Gen 2,8–17) zieht. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       417
 

 Konnte als Hintergrund von 3a Jer 17,8 und von 3c Ez 47,12 plausibel 
gemacht werden, so ist für die mittlere Verszeile 3b kein Spendertext auszuma-
chen, den der Psalmist wie im Falle der beiden genannten Verszeilen nahezu 
wörtlich übernimmt. Die grösste Nähe hat 3b zu Passagen aus den mosaischen 
Segen- und Fluchreden, insbesondere zu Lev 26,3f. (vgl. auch Dtn 28,11f.): 

„Wenn ihr in meinen Satzungen gehen werdet (תלכו) und meine Ge-
bote bewahren werdet und sie tut (ועשיתם אתם), dann werde ich 
bringen (ונתתי) euch Regengüsse zu ihrer Zeit (בעתם), und bringen 
wird (ונתנה) das Land seinen Ertrag, und das Gehölz / der Baum 
 .(.Lev 26,3f) “(יתן פריו) des Feldes wird bringen seine Frucht (ועץ)

Sollte der Text im Hintergrund aufzuleuchten vermögen – dies ist unsicher –, 
wäre zwischen den beiden Rückbezügen von 3a und 3c auf Prophetenworte in 
3b ein Tora-Verweis eingeschoben worden. 

3b Vorausbezüge 

Wir blicken nun in die entgegengesetzte Richtung und fragen – unter der Prä-
misse, dass Ps 1 als Buchproömium mit Einweisungsfunktion geschaffen wur-
de – nach Bezügen von Ps 1,3 in den Psalter hinein. Verwandte Stellen, die 
vom Tempel als Lebensquelle handeln (vgl. Ps 36,9f.; 46,5; 65,10, wo explizit 
von der פלג אלהים „Gottesrinne“ gesprochen wird25), werden dabei – ebenso 
wie Ps 104,16 – beiseite gelassen.26 Wir beschränken uns auf die beiden Bele-

                                                                                                                                            

Weitere Texte und flankierende Überlegungen erhärten einen Tempelbezug in Ps 1. 
So findet sich die Vorstellung vom Tempel als Leben stiftendem Quellort auch in der 
Prophetie (Jes 32,1f.; Jer 17,12f.; Jo 4,17f.; Sach 14,8). Zudem sind Paradiesstrom, 
vom Tempelberg ausgehende Wasserbäche und Paradiesgarten bzw. Tempelvorhof 
mit üppigen Bäumen über Israel hinaus im Alten Orient verbreitet (vgl. mit ikonogra-
phischen Belegen Keel, Bildsymbolik, 118–126). Auch das Ps 1 und der Psalterredak-
tion nahestehende Buch Sirach bietet Synthesen von Torafrömmigkeit respektive 
Weisheit und Tempel und spricht von Fruchtbarkeit, die vom Heiligtum ausgeht. Vgl. 
Sir 24,10ff.; 50,1ff., weiter 14,20ff.; 15,18; 21,13, ferner Jub 1,16–18, dazu Michael 
Reitemeyer, Weisheitslehre als Gotteslob. Psalmentheologie im Buch Jesus Sirach 
(Berlin – Wien: Philo, 2000), 149–158. Das Selbstbild des Siraziden (Sir 38,4ff.) hat 
Ähnlichkeiten mit jenem des Psalmschreibers und darf mit als Indiz für eine profunde 
Kenntnis der autoritativen Schriften und deren Rezeption gelten. Gründe für einen im-
pliziten Tempel- bzw. Zion-Bezug von Ps 1 ergeben sich auch vom Psalter selbst her. 
In erster Linie sind der benachbarte Ps 2 und Bezugsstellen zum “Baum”-Bild (siehe 
nachfolgend) zu erwähnen. Zum Zion als den Psalter grundierendes und in vielen 
Psalmen sich meldendes Motiv vgl. Susan Gillingham, „The Zion Tradition and the 
Editing of the Hebrew Psalter“, in Temple and Worship in Biblical Israel (ed. by John 
Day, London – New York, NY: T & T Clark, 2005), 308–341; Corinna Körting, Zion 
in den Psalmen (Tübingen: Mohr Siebeck, 2006). 
25  Vgl. dazu Ego, „Die Wasser“, 369–373. 
26  Im Tora-Psalm 19, auf den Ps 1 hinführt, finden sich aufgrund der Ver-
klammerung von Schöpfungshymnik und Toralob ebenfalls Affinitäten zum 
genannten Vorstellungskomplex. Die Rede vom „Sprudeln“ (Ps 19,3) lehnt sich an die 
Wassermotivik an (vgl. Spr 18,4), und mit der an solare Vorstellungen anknüpfenden 



418    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

ge, auf die Ps 1,3 am deutlichsten zuläuft. Es handelt sich um Ps 52,10 (in Teil-
buch II) und v.a. Ps 92,8.13–15 (in Teilbuch IV): 

„Ich aber [bin / werde sein] wie ein üppiger Ölbaum im Hause 
Gottes; 
vertraut habe ich auf die Gnade Gottes immer und ewig“ (Ps 52,10). 
 
„Immer wenn Frevler (רשעים) sprossten wie Kraut 
und blühten alle Übeltäter, 
[dann nur,] dass sie vertilgt würden für immer. 
… 
[Der] Gerechte (צדיק) wird wie die Palme sprossen, 
wie eine Zeder im Libanon wird er hoch werden. 
Als Eingepflanzte (שתולים) im Hause JHWHs, 
in den Vorhöfen unseres Gottes werden sie zum Sprossen gebracht. 
Noch gedeihen werden sie im Greisenalter, 
saftig und üppig werden sie sein“ (Ps 92,8.13–15). 

Beide Psalmpassagen vergleichen wie Ps 1,3 den Gerechten mit einem gut ge-
deihenden Baum, der nun als Ölbaum respektive Palme und Zeder eine konkre-
te Gestalt bekommt. Anders als Ps 1 machen sie dessen Ort am (Jerusalemer) 
Tempel explizit, werfen damit Licht zurück auf den Psaltereingang und verstär-
ken die durch den Rückbezug auf Ez 47,12 nahe gelegte Beheimatung am Tem-
pel. Was das Baum-Bild in Ps 1 erst andeutet, wird in diesen Psalterbelegen 
konkretisiert und ausgestaltet. So wird das – aufgrund der Verbindung von Jer 
17,5–8 mit Ps 2,12 – angedeutete Motiv des „Vertrauens“ (בטח) in Ps 52,10 ex-
plizit gemacht. Deutlicher als in Ps 52 wird in Ps 92 wie in Ps 1 (und Jer 17) 
eine polare Aussage über Gerechte und Frevler formuliert. In Ps 92,8 steht (wie 
Ps 52,7; Jer 17,5f.) das Frevler-Wort voran; anders als in Ps 1, wo das Bild der 
„Spreu“ Verwendung findet, ist hier das „Kraut“ (עשב) Typos für die Vergäng-
lichkeit (vgl. Ps 102,2.15). Die Zeichnung des Gerechten in Ps 92,13–15 bietet 
eine mögliche Erklärung für ein auffälliges Moment im Bildaufbau von Ps 1,3. 
Der Vegetationsablauf lässt die Sequenz: „Wasser“ => „Laub“ => „Frucht“ er-
warten. Diese „natürliche“ Abfolge liegt im Ps 1,3 am nächsten stehenden Text 
Jer 17,8 vor. Auf die „Frucht“, das letzte Wort der Passage, läuft der Vergleich 
zu und hat in ihr seinen Höhepunkt. In Ez 47,12 dagegen ist das immergrüne 
„Laub“ stärker gewichtet. Solches ist auch in Ps 1,3 aufgrund der signifikanten 
Umstellung und der mit einer Emphase verbundenen Platzierung in der 
Schlusszeile des Trikolons der Fall. Das Moment der Steigerung auf die 
Schlussaussage (3c) ist kolometrisch durch ein diminuendo ausgedrückt 
(4+3+2). Ein Blick in Ps 92 zeigt, dass dort die Fokussierung noch stärker auf 
der anhaltenden Vegetation liegt (und die Erwähnung von „Frucht“ unter-
bleibt).27 Es geht um nachhaltiges, bis ins Alter andauerndes Wachsen, Gedei-

                                                                                                                                            

Betonung der Sonne (Ps 19,6f.) wird implizit ein Moment erwähnt, ohne das 
immergrünes Laub nicht denkbar ist (vgl. auch 2 Sam 23,3–5; Ps 50,1f.; 72,17).  
27  Das Leitwort ist פרח „sprossen“ (Ps 92,8.13.14), entsprechend liegt das Gewicht 
auf dem Aufwachsen und Gedeihen des im Gotteshaus eingepflanzten Gerechten, der 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       419
 

hen, Grünen. Zwar erscheint die in 3c verwendete Begrifflichkeit in Ps 92 
nicht, aber mit anderen Worten wird dort auf den Punkt gebracht, worauf der 
Baum-Vergleich in Ps 1,3 mit seiner Schlussaussage hinzielt.28 Es geht um er-
fülltes, langes, gelingendes Leben (vgl. auch Spr 3,13.16–18). Ein zweiter 
Grund für die „Laub-Frucht“-Umstellung in Ps 1,3 dürfte in der Struktur des 
Psalms selbst liegen. Das dadurch betonte anhaltende Gedeihen führt unmittel-
barer zur bilanzierenden Aussage von 3d, in der das Tun ebenfalls als umfas-
send bestimmt und mit verliehenem Gelingen verknüpft wird. Zudem ist mit 
diesem letzten Bildzug des Baumvergleichs die anschliessende Spreu-Metapher 
vorbereitet, deren Aussage der Nichtigkeit und Vergänglichkeit sich konträr 
zum Bild des Baumes mit dem nicht-welkenden Laub verhält.29  

 Zwei kurze Hinweise zum Schluss dieses Abschnittes: Die zentrierende 
Anlage von Stanze I (Ps 1,1–3) legt eine parallelisierende Deutung der beiden 
Trikola 1bcd und 3abc nahe. Demzufolge bildet die Abgrenzung gegenüber 
Frevlerverhalten die Bedingung für das im Baum-Vergleich dargestellte Gedei-
hen. Entweder man hat seinen Ort bei den Frevlern oder aber empfängt Nah-
rung von Gottes Lebenswasser und hat seinen Ort im Tempelgarten. Erscheint 
in Ps 1,3 die erste, so in Ps 148,9 die letzte „Baum“-Erwähnung im Psalter. 
Will man die beiden Belege im Buchrahmen aufeinander beziehen, könnte man 
sie so deuten: Der Gerechte sprosst an den Tora-Wassern JHWHs wie ein 
prächtiger Baum. Sein letztes Ziel ist jedoch nicht immerwährendes Gedeihen, 
sondern der Lobpreis Gottes, das im Verbund mit der gesamten Schöpfung 
ergehende „Baum-Lob“. 

4 Die bilanzierende Schlusszeile 

Die Ausführungen zum Verhalten und Ergehen des Gerechten in Stanze I, ins-
besondere der vorangegangene „Baum“-Vergleich, werden im Monokolon 3d 
bilanzartig abgeschlossen. Dem eröffnenden ו kommt dabei eine leichte Nuance 
der Folgerung bzw. Emphase zu. Mit dem Totalisator כל „Gesamtheit, alles“ 
wird ein neuer, erweiternder Zug eingetragen: Ein umfassendes, die Gesamtheit 
des Tuns einbeziehendes Gelingen wird versprochen. Die nach relativischem 
Anschluss (אשר, wie schon 1a und 3b) erscheinenden jqtl-Formen haben unter-

                                                                                                                                            

mit der (Dattel-)Palme und der Libanon-Zeder verglichen wird. Vergleichspunkt der 
Aussage in Ps 92,13 ist der aufrechte, hohe Wuchs der Palme (vgl. Hld 7,8), der durch 
die majestätische, als „Gottesbaum“ geltende Zeder noch gesteigert wird (vgl. Ez 
31,3–5; Ps 80,11; 104,16; Hld 5,15).  
28  Es ist sogar denkbar, in 3bc die beiden Baumtypen von Ps 92,13 präfiguriert zu 
sehen: Der Baum, der Frucht bringt zu seiner Zeit (3b), lässt an die Palme denken, die 
ihre Datteln nach rund acht Jahren ertragreich bringt; der Baum, dessen Laub nicht 
welkt (3c), assoziiert dagegen die immergrüne Zeder. Vgl. Ute Neumann-Gorsolke, 
„Palme“ und „Zeder“, in Calwer Bibellexikon (hrsg. von Otto Betz & Beate Ego & 
Werner Grimm, Stuttgart: Calwer, 2003), 1004 und 1492f. 
29  Den Hinweis, dass die Laub-Aussage von 3c zur (stärkeren) Herausstellung des 
Kontrastes zum Spreu-Bild ans Ende gestellt worden sein könnte, verdanke ich Frau 
Dr. Kathrin Liess, Tübingen (mündliche Kommunikation). 



420    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

schiedliche Nuancen: Dem ersten Verbalausdruck ist aufgrund der Rückbin-
dung an כל ein iteratives bzw. generalisierendes Moment eigen („was immer er 
tut“), der zweite ist dazu nachzeitig und futurisch wiederzugeben („wird er Ge-
lingen erfahren“). Mit 3d ist der Baum-Vergleich verlassen, allerdings ragt das 
Bildfeld in gewisser Weise noch in 3d hinein, wie anhand der beiden Verben 
und ihrer Verwendungsweise deutlich wird. So wird eine Analogie, ja, Synony-
mität zwischen נתן „geben, bringen“ im Bildausschnitt (3b) und עשה „machen, 
tun, bewirken“ in der Bilanz (3d) aufgrund eines motivgeschichtlichen Hinter-
grunds nahe gelegt. Denn in einer Reihe von Belegstellen wird nicht נתן wie in 
Ps 1, sondern עשה zum Erbringen bzw. Tragen von Frucht (פרי) verwendet 
(vgl. Gen 1,11f.; 2. Kön 19,30 = Jes 37,31; Jer 12,2; 17,8; Ez 17,[8.]23; Ps 
107,37). Dadurch wird die Verbindung zwischen dem Baum, der Frucht bringt, 
und dem Mann und seinem Handeln gefördert. Solchem „Tun“ wird zugleich 
unterlegt, dass es nicht selbsteigen geschieht, sondern wie der Baum sich aus 
Wasserrinnen speist, dieses Tun aus der Beschäftigung mit der Tora (vgl. 2ab) 
fliesst. 

 Auch das Verb צלח „gelingen“ hat eine Nähe zur Wachstumsmetaphorik 
und kann entsprechend die Bedeutung „gedeihen“ haben, wie Ez 17,9f.[15] mit 
Bezug auf den Weinstock deutlich macht. Meist wird zwischen qal und hi be-
deutungsmässig nicht differenziert und entsprechend mit „Und alles, was er tut, 
wird gelingen”30 o.ä. übersetzt. Es ist aber vom Gesagten her adäquater, den 
impliziten Kausativ explizit zu machen und in der Übersetzung zu realisieren: 
„… wird er Gelingen erfahren“. Nun erscheint das Verb צלח da und dort ver-
bunden mit דרך in der idiomatischen Wendung „den Weg gelingen lassen“, die 
in wörtlichem wie metaphorischen Sinn Verwendung findet (vgl. Gen 
24.21.40.42.56; Dtn 28,29; Jos 1,8; Ri 18,5; Jes 48,15; Jer 12,1; Ps 37,7 – aus-
ser Jer 12,1 stets hi). Angesichts dessen, dass 3d sich nicht nur in der Psalmmit-
te, sondern auch im Kreuzpunkt der rahmenden דרך-Belege (1c.6a.6b) befindet, 
gerät die צלח-Aussage damit gleichsam in den Sog dieser Wendung. Damit 
kommt als Bedeutungseinfärbung ein aus den Rahmenversen gespiesenes ethi-
sches Verhaltensmoment hinzu. Ein gelingendes Verhalten („Weg“) führt über 
die Tora-Verpflichtung zu gelingendem Ergehen. Dabei treten Gestalten ins 
Blickfeld, von denen oder zu denen solches gesagt wurde. Zu erwähnen sind 
Josua (vgl. Jos 1,7f. – eine Stelle, auf die bereits 2ab anspielt), Salomo (vgl. 1. 
Chr 22,11–13) und Joseph von dem in Gen 39,2f.23 gesagt wird: 

„Und es war JHWH mit Joseph. Und er war ein Mann, dem Gelin-
gen verliehen wurde (איש מצליח) … Sein Herr sah, dass JHWH mit 
ihm war und alles, was immer er tat, JHWH liess [es] gelingen ( וכל
 .in seine Hand …“ (Gen 39,2f.) (אשר־הוא עשה יהוה מצליח
 
„… aufgrund dessen, dass JHWH mit ihm [war] und was immer er 
tat, JHWH gelingen liess ( ־הוא עשה יהוה מצליחואשר )“ (Gen 39,23). 

                                                 

30  Vgl. Bernd Janowski, „Freude an der Tora. Psalm 1 als Tor zum Psalter“, Erbe 
und Auftrag 82 (2006): 151. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       421
 

Falls man diese angedeutete Intertextualität auswerten darf, wäre damit wohl 
das Anliegen des Psalmschreibers zu verbinden, den Tora meditierenden Ge-
rechten nicht nur metaphorisierend mit einem Ertrag bringenden Fruchtbaum, 
sondern sein gelingendes Leben zugleich historisierend mit demjenigen 
Josephs (bzw. Josuas bzw. Salomos) in Bezug zu setzen. 

D DAS SPRACHBILD „SPREU“ (Psalm 1,4[f.]) 

Der Umstand, dass die Frevler-Stanze II (Ps 1,4–5) mit fünf Verszeilen den 
halben Umfang von Stanze I, die den Gerechten preist, einnimmt, ist bezeich-
nend: Die Frevler bekommen nicht denselben „Raum“, verdienen nicht diesel-
be Erörterung. Das eröffnende Monokolon 4a zeigt zudem an, dass der Aus-
führung kein Eigengewicht, sondern die Form der Verneinung zukommt. Mit 
 nicht so die Frevler“ wird nicht nur das zuvor gezogene Fazit„ לא־כן הרשעים
(3d), sondern auch der eröffnende Makarismus (1a) und damit die Verhaltens- 
und Ergehensweise „des (gerechten) Mannes“ insgesamt negiert. Die in 1b(cd) 
noch indefinit gebliebenen רשעים „Frevler“ werden durch die Determination zu 
einer umrissenen Grösse mit deutlichem Ergehen. 

 Dem Vergleich ist der Zweizeiler 4bc gewidmet, der eine doppelte An-
knüpfung aufweist. Mit כי אם „sondern“ wird eine Analogie zu 2ab hergestellt, 
wo dieselbe Eröffnung erscheint. Anders als dort, wo mit der Konjunktion eine 
gegensätzliche Zweitaussage (Adversativsatz) eingeführt wird, fehlt hier eine 
vorangehende, negierte Ausführung, was einer Leerstelle gleichkommt. Darü-
ber hinaus fällt auf, dass – anders als beim selig gepriesenen Gerechten – bei 
„den Frevlern“ überhaupt kein Verhalten – weder ein positives noch ein negati-
ves – genannt, sondern lediglich das Ergehen ausgeführt wird. Eine zweite 
Rückkoppelung stellt sich durch die Kombination: Vergleichspartikel + „Bild-
wort“ ein. Die Assoziierung von /כְּעֵץ/ „wie ein Baum“ (indeterminiert) und 
-wie die Spreu“ (determiniert) wird aufgrund der Lautähnlichkeit ver„ /כַּמֹּץ/
stärkt. Ist dem Baum eine nähere Situierung beigegeben, unterbleibt diese bei 
der Spreu – der Begriff ist selbsterklärend genug und bedarf keiner Präzisie-
rung. Bei beiden Vergleichsbegriffen handelt es sich grammatikalisch gespro-
chen um eine singularische Grösse. Allerdings impliziert der Begriff „Spreu“ 
sachlich eine Pluralität: „Spreu“ gibt es nicht als „Einzelspreu“; davon ist ange-
sichts der inhärenten Bedeutungslosigkeit nur in der Vielzahl zu reden. Sinn-
verwandt mit dem seltenen, hier verwendeten und nur in poetischer und pro-
phetischer Diktion erscheinenden Begriff מץ „Spreu“ ist das geläufigere, eben-
falls einsilbige Wort קש „Strohstoppeln“, das teils mit ähnlichen Aussagen ver-
bunden wird (vgl. Jes 41,2; Jer 13,24; Ps 83,14). Erwähnenswert ist namentlich 
die von Hiob an Gott gerichtete rhetorische Frage in Hi 13,25 mit folgendem 
Wortlaut: 

„Willst du etwa verwehtes Laub (העלה נדף תערוץ) erschrecken, ja, 
dürre Strohstoppeln (ואת־קש יבש) verwehen (תרדוף)?!“ (Hi 13,25). 

Interessant ist dieser Beleg nicht nur deshalb, weil das Synonym „Strohstop-
peln“ und das in 4c erscheinende Verb נדף „verwehen“ – sogar gedoppelt (Par-
tizip ni + jqtl qal) – zusammen verwendet werden. Darüber hinaus taucht mit 



422    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

 Laub“ ein Begriff auf, der im Zusammenhang von Ps 1 im Gegenbild des„ עלה
Baumes positiv konnotiert erscheint (3c). Es lässt sich fragen, ob in dieser 
Hiob-Stelle ein Impuls verborgen liegt, welcher zum sonst biblisch nicht beleg-
ten, antithetischen Arrangement von Baum- und Spreu-Vergleich führte. 

 Die Bildentfaltung in 4c geschieht wie in 3bc durch relativischen An-
schluss, beschränkt sich aber auf eine einzige Verszeile. Diese folgt im jqtl-
Modus auf die nominalisierende Phrase von 4b und beinhaltet eine nachzeitige, 
futurisch wiederzugebende Aussage. Wie beim „Baum”- wird auch beim 
„Spreu“-Vergleich auf Beobachtungen und Erfahrungen aus dem Bereich der 
Vegetation und deren Kultivierung abgestellt, wobei bei der „Spreu“-Metapho-
rik der Aspekt der Vegetationsverarbeitung (Getreidegewinnung) im Vorder-
grund steht. Was die Bildsemantik betrifft, präfiguriert der Vorgang des Wor-
felns (Hochwerfen mit einer Gabel) von zuvor geerntetem und auf einer Tenne 
gedroschenem Getreide die Aussage von 4c. Unter Mithilfe des „(West-)Win-
des“ (רוח), der die leichtere „Spreu“ (מץ) „verweht“ (נדף), wird das schwerere, 
auf den Boden fallende Korn gesondert (vgl. Jes 41,15f.). Der mit diesem Ge-
schehen vollzogene Trennungsvorgang zwischen dem wertvollen Getreide und 
der unnützen Spreu wird im Bildwort nicht explizit gemacht, ist aber mitassozi-
iert – nicht zuletzt aufgrund der den Psalm bestimmenden Antithetik von „Ge-
rechtem“ versus „Frevlern“, welche die Opposition „Getreide – Spreu“ aufruft 
(und umgekehrt). Die Vorstellungsgehalte dieser Bildaussage lassen sich mit 
den Stichworten „Leichtigkeit“, „Vergänglichkeit“, „Nichtigkeit“, „Wertlosig-
keit“, „Unbrauchbarkeit“ einkreisen.  

 Wie analoge Aussagen zeigen, erscheint die Metaphorik der vom Wind 
verwehten Spreu vornehmlich in Gerichtszusammenhängen (vgl. Jes 17,13; 
29,5; Hos 13,3; Ps 35,5; Hi 21,18). Die Belege lassen sich noch vermehren, 
wenn man ähnliche, mit dem verwandten Begriff קש „Strohstoppeln“ formu-
lierte Passagen einbezieht (s. o.). Dass eine traditionsgeschichtliche Vorprä-
gung durch Gerichtsvorstellungen bei unserer Bildsequenz im Spiel ist (vgl. na-
mentlich Mal 3,19; Ps 35,5ff.; Hi 21,17f.), wird durch die anschliessende Aus-
deutung evident. Das synonyme Bikolon 5ab, auf das hier nur kurz eingegan-
gen werden soll, wird im Sinne einer Folgerung (על־כן „wegen so“ => 
„deshalb“, in Anklang an die Eröffnung לא־כן „nicht so“ in 4a) angeschlossen. 
Seine Aussage oszilliert zwischen menschlichem Verfahren (Torgerichtsbar-
keit) und göttlichem Geschehen (Endzeitgericht). Die erstgenannte Lesart nährt 
sich aufgrund der Aussage des Trikolon 1bcd; die zweitgenannte wird durch 
den traditionsgeschichtlichen Bildhintergrund und die Schlussaussage 6b in den 
Vordergrund geschoben. Diese eschatologische Interpretation dürfte damit 
nicht nur das letzte Wort, sondern auch das Übergewicht haben.31 

E EIN BLICK AUF DIE „WEG”-METAPHORIK VON PSALM 1 

Die beiden Vergleiche und ihre Ausdeutungen sind gerahmt durch Aussagen, 
die am Begriff דרך „Weg“ sowie an den negierten Verbalaussagen הלך 
                                                 

31  Vgl. Weber, „Psalm 1 und seine Funktion“, 186f. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       423
 

„gehen“, עמד „stehen“ und in gewisser Weise auch ישב „sitzen“ festgemacht 
sind (1bcd und 6ab). Die Formulierungen haben doppelsinnig an literaler und 
figuraler Redeweise Anteil, die dem biblischen Gebrauch von דרך und seinem 
Umfeld eigen ist. Mit der „Weg“-Begrifflichkeit wird nicht ein punktuelles 
Geschehen, sondern ein umfassendes Verhalten bzw. Ergehen auf dem 
Hintergrund des weisheitlichen Tun-Ergehen-Zusammenhangs zur Aussage 
gebracht. Dass dabei ethische und juridisch-eschatologische Gehalte ineinander 
fliessen, wird auch durch die Kategorisierung von Zehnder deutlich, der die 
 – Belege in 6ab der Mischgruppe „Lebensweg – Schicksal / Ergehen-דרך
Lebenswandel“ zuweist.32  

 In 1c erscheint der Begriff „Weg“ in einer Präpositionalfügung („auf 
einen Weg von Sündern“), die Teil der triadischen Aussage 1bcd ist. In dieser 
spielt das Moment von Nähe respektive Distanzierung eine prägende Rolle. 
Man kann auch vom Gegensatz zwischen „Vergesellschaftung“33 und Abgren-
zung sprechen. Die beglückwünschte Abgrenzung des Gerechten von den Frev-
lern (1) resultiert in einer juridischen Trennung beider Gruppen. Der „Gerech-
te“ wird dann aus der Minderheit anzeigenden Singularität herausgehoben und 
ebenfalls Teil einer Gruppe (5). Am Ende steht eine endgültige Scheidung der 
beiden „Wege“ (6).  

 Das in weisheitlicher Antithetik formulierte Schlussfazit beinhaltet eine 
Asymmetrie. In 6a ist דרך צדיקים „Weg von Gerechten“ das Satzobjekt. Den 
Gerechten respektive ihrem „Weg“ widerfährt von JHWH Anerkennung, 
Zuwendung, Zuneigung und Fürsorge – all dies ist in der partizipialen Formu-
lierung יודע „kennend“ eingeschlossen. Das Tetragrammaton zeigt das handeln-
de bzw. sich verhaltende Subjekt an. Damit ist auch ein Rückbezug auf den 
Gottesnamen und die Wendung „die Tora JHWHs“ in 2a(b) gegeben. Dieser 
lässt sich so paraphrasieren: Die Zuwendung des Gerechten zu Gottes Weisung 
erschliesst die Zuwendung Gottes zum Weg der Gerechten. In der finalen Zeile 
6b dagegen ist דרך רשעים „Weg von Frevlern“ das Satzsubjekt. Das Prädikat 
dazu ist תאבד, meist übersetzt mit: „… wird zugrunde gehen“. Eine derartige 
Übersetzung ist möglich, aber mit der Wegbegrifflichkeit nur bedingt kon-
gruent – zumal nicht gesagt wird, dass die Frevler zugrunde gehen, sondern 
deren Weg. Näher liegt die Widergabe mit „… wird sich verlaufen“ oder „… 
wird sich verlieren“34. Verbunden damit ist der Aspekt des Irrtümlichen („he-
rumirren, in die Irre gehen“). Diese Bedeutungsnuance, die möglicherweise 
vom Altassyrischen her die Kernbedeutung dieser gemeinsemitischen Wurzel 
ausmacht,35 lässt sich für eine Reihe weiterer biblischer Belege vertreten (vgl. 
                                                 

32  Vgl. Zehnder, Wegmetaphorik, 373–376. 
33  Janowski, „Freude an der Tora“, 156. 
34  So Claudia Sticher, Die Rettung der Guten durch Gott und die Selbstzerstörung 
der Bösen. Ein theologisches Denkmuster im Psalter (Berlin – Wien: Philo, 2002), 
59f.70f. 
35  Vgl. Ernst Jenni, „Faktitiv und Kausativ von אבד ‚zugrunde gehen‘“, in Studien 
zur Sprachwelt des Alten Testaments (hrsg. von Beat Huwyler & Klaus Seybold, 
Stuttgart: Kohlhammer, 1997), 16 (Fussnote 22). 



424    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

u. a. 1. Sam 9.3.20; Jer 50,6; Ps 119,176; Hi 6,18; 31,19). Sie ist auch deshalb 
vorzuziehen, weil sich dadurch eine Nähe von der Metaphorik des sich verlau-
fenden / verlierenden Weges zur Bildaussage der vom Wind verwehten Spreu 
einstellt. Eine ähnliche Bildberührung findet sich in Jer 15,7 (vgl. Jer 4,11; Hi 
8,11–13). Dort spricht Gott durch den Propheten: 

„Und ich worfelte sie mit einer Worfgabel in den Toren des Landes; 
ich machte kinderlos, machte sich verlaufend / umherirrend (אבדתי) 
mein Volk – von ihren Wegen (מדרכיהם) sind sie aber nicht umge-
kehrt“ (Jer 15,7). 

Der Weg von Frevlern „verläuft sich“, endet im Nichts.36 Von JHWH ist im 
Blick auf sie nicht die Rede. Mit Seitenblick auf Ps 73,18f.27 kann man theolo-
gisch von der Preisgabe ihrer Wege durch Gott sprechen oder aber anthropolo-
gisch – und das scheint hier zutreffender – den Sachverhalt als „Selbstzerstö-
rung des Bösen“37 fassen. 

F SCHLUSS 

Die Sprachbilder, die der Psalmschreiber von Ps 1 aufgreift, adaptiert und ge-
staltet, sind nicht einfach nebeneinander gestellt, sondern absichtsvoll und 
mehrschichtig aufeinander bezogen und so in das Poem eingetextet. Dem aus 
den Tora-Wassern sich nährenden Baum (im Tempelgarten) ist anhaltendes Ge-
deihen und Unvergänglichkeit zugesagt. Gerade das Gegenteil, Belanglosigkeit 
und Vergänglichkeit, wird mit der Spreu, die der Wind verweht, ausgedrückt. 
Im Schlussfazit werden unter Gebrauch der Wegmetaphorik subtile Rückbe-
züge zu den beiden Vergleichen hergestellt. Mit dem zeitübergreifenden Parti-
zip „kennend“ wird der ganze Lebensweg des Gerechten umgriffen und damit 
die anhaltende Blüte des Baumes eingeholt. JHWH als Subjekt des fürsorglich-
gedeihenden Handelns ist der, dessen Weisungswort der Gerechte rezitiert, 
meditiert und das ihn als Lebenswasser zu Gedeihen und gelingendem Leben 
hinführt. Der Weg der Frevler dagegen ist im Grunde genommen ein Nicht-
Weg, sich im Nichts verlaufend – so wie sich die Spur der vom Wind verweh-
ten Spreu verliert. Bestimmend für diese Ent-Scheidung am Schluss ist die 
Scheidung zu Beginn, zu der jeder, der sich in den Psalter vertieft, beglück-
wünscht wird. Diese Scheidung vollzieht sich als Abkehr vom Verhalten und 
den Aufenthaltsorten der Frevler wie auch als Hinkehr zur anhaltenden Tora-
Meditierung (und damit zu Gott selbst). Das Moment der Zeit verbindet Tora-
Einprägung und Baumwachstum: In die Tora soll der Gerechte sich bei Tag 

                                                 

36  Zu erwähnen ist, dass die Kombination des Nomens דרך und des Verbs אבד auch 
in Ps 2,12 auftaucht – eine Stelle, die aufgrund der starken Verklammerung der beiden 
Eröffnungspsalmen zu einer wechselseitigen Verstehensanreicherung mit Ps 1,6 führt. 
Dort ist „Weg“ aber nicht Subjekt, sondern Objekt (das Subjekt ist in Ps 2,10 ge-
nannt). Man kann übersetzen: „(Damit nicht) … ihr zugrunde geht [auf dem] Weg“. 
Aber auch eine Interpretation der Wendung im Sinne von „(Damit nicht) … ihr euch 
verläuft / verliert [auf dem] Weg“ ist erwägbar. 
37  Mit Sticher, Die Rettung der Guten. 



Weber, Zu den Sprachbildern von Psalm 1, OTE 23/2 (2010), 406-426       425
 

und Nacht, d.h. allezeit, vertiefen. Diese Stetigkeit wird ins Baumbild mit ge-
nommen: Frucht stellt sich zur gegebenen Zeit ein. Insbesondere aber welkt das 
Laub nicht, und das bedeutet: Vitalität und Gedeihen ohne Ende. 

BIBLIOGRAPHIE 

Ballhorn, Egbert. „‚Glücklich der Mensch …‘. Weisung und Gebrauchsanweisung für 
das Psalmenbuch.“ Pastoralblatt (2003): 12–16.  

Basson, Alec. Divine Metaphors in Selected Psalms of Lamentation. FAT II/15. Tü-
bingen: Mohr Siebeck, 2006. 

Botha, Phil J. „Intertextuality and the Interpretation of Psalm 1“. Old Testament Es-
says 18 (2005): 503–520. 

Brown, William P. Seeing the Psalms. A Theology of Metaphor. Louisville, KY – 
London: Westminster John Knox Press, 2002. 

Creach, Jerome F. D. „Like a Tree Planted by the Temple Stream: the Portrait of the 
Righteous in Psalm 1:3“. Catholic Biblical Quaterly 61 (1999): 24–33. 

Ego, Beate. „Die Wasser aus der Gottesstadt. Zu einem Motiv der Zionstradition und 
seinen kosmologischen Implikationen“. Seiten 361–389 in Das biblische Welt-
bild und seine kosmologischen Implikationen. Herausgegeben von Bernd Ja-
nowski & Beate Ego. FAT 32. Tübingen: Mohr Siebeck, 2004 [2001]. 

Gillingham, Susan. „The Zion Tradition and the Editing of the Hebrew Psalter“. Pages 
308–341 in Temple and Worship in Biblical Israel. Edited by John Day. 
LHBOTS 422. London – New York, NY: T & T Clark, 2005. 

Haverkamp, Anselm (Hrsg.). Theorie der Metapher. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 21996. 

Janowski, Bernd. „Die heilige Wohnung des Höchsten. Kosmologische Implikationen 
der Jerusalemer Tempeltheologie“. Seiten 27–71 in Der Gott des Lebens. Bei-
träge zur Theologie des Alten Testaments 3. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 
2003. 

––––––––. Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen. Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener, 32009. 

––––––––. „Freude an der Tora. Psalm 1 als Tor zum Psalter“. Erbe und Auftrag 82 
(2006): 150–163. 

––––––––. „Wie ein Baum an Wasserkanälen. Psalm 1 als Tor zum Psalter“. Seiten 
121–140 in „Sieben Augen auf einem Stein” (Sach 3,9). Studien zur Literatur 
des Zweiten Tempels. FS I. Willi-Plein. Herausgegeben von Friedhelm  Harten-
stein & Michael Pietsch. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2007. 

Jenni, Ernst. „Faktitiv und Kausativ von אבד ‚zugrunde gehen‘“. Seiten 11–24 in Stu-
dien zur Sprachwelt des Alten Testaments. Herausgegeben von Beat Huwyler & 
Klaus Seybold. Stuttgart: Kohlhammer, 1997. 

Keel, Othmar. Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. 
Am Beispiel der Psalmen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 51996. 

Körting, Corinna. Zion in den Psalmen. FAT 48. Tübingen: Mohr Siebeck, 2006. 
Lakoff, Georg & Turner, Mark. More than Cool Reason. A Field Guide to Poetic Me-

taphor. Chicago, IL – London: University of Chicago Press, 1989. 
Lobsien, Eckhard. „Bildlichkeit, Imagination, Wissen: zur Phänomenologie der Vor-

stellungsbildung in literarischen Texten“. Seiten 89–114 in Bildlichkeit. Interna-
tionale Beiträge zur Poetik. Herausgegegeben von Volker Bohn. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp, 1990. 

Mac Cormac, Earl R. A Cognitive Theory of Metaphor. Cambridge, MA – London: 
MIT Press, 1990 [1985]. 



426    Weber: Zu den Sprachbildern von Psalm 1 OTE 23/2 (2010), 406-426 
 

Mitchell, William J. T. Bildtheorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2008. 
Neumann-Gorsolke, Ute. „Palme“. Seite 1004 in Calwer Bibellexikon. Herausgegeben 

von Otto Betz & Beate Ego & Werner Grimm. Stuttgart: Calwer, 2003. 
––––––––. „Zeder“. Seiten 1492–1493 in Calwer Bibellexikon. Herausgegeben von 

Otto Betz & Beate Ego & Werner Grimm. Stuttgart: Calwer, 2003. 
Reitemeyer, Michael. Weisheitslehre als Gotteslob. Psalmentheologie im Buch Jesus 

Sirach. BBB 127. Berlin – Wien: Philo, 2000. 
Riede, Peter. Im Netz des Jägers. Studien zur Feindmetaphorik der Indi-vidualpsal-

men. WMANT 85. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2000. 
Ryken, Leland & Wilhoit, James C. & Longman, Tremper, III. (Ed.s). Dictionary of 

Biblical Imagery. Downers Grove, IL – Leicester: InterVarsity Press, 1998. 
Sacks, Sheldon (Ed.). On Metaphor. Chicago, IL – London: University of Chicago 

Press, 1979. 
Soskice, Janet M. Metaphor and Religious Language. Oxford: Clarendon Press, 2002 

[1985]. 
Sticher, Claudia. Die Rettung der Guten durch Gott und die Selbstzerstörung der Bö-

sen. Ein theologisches Denkmuster im Psalter. BBB 137. Berlin – Wien: Philo, 
2002. 

Weber, Beat. „Psalm 1 und seine Funktion der Einweisung“. Seiten 175–212 in Der 
Erneuerung von Kirche und Theologie verpflichtet. FS J. H. Schmid. Herausge-
geben von Philipp Nanz. Riehen: arteMedia, 2005. 

––––––––. „Psalm 1 and Its Function as a Directive into the Psalter and towards a 
Biblical Theology“. Old Testament Essays 19 (2006): 237–260. 

––––––––. „Der Beitrag von Psalm 1 zu einer ‚Theologie der Schrift‘“. Jahrbuch für 
evangelikale Theologie 20 (2006): 83–113. 

––––––––. „Entwurf einer Poetologie der Psalmen“. Seiten 127–154 in Lesarten der 
Bibel. Untersuchungen zu einer Theorie der Exegese des Alten Testaments. He-
rausgegeben von Helmut Utzschneider & Erhard Blum. Stuttgart: Kohlhammer, 
2006. 

––––––––. „Psalm 1 als Tor zur Tora JHWHs. Wie Ps 1 (und Ps 2) den Psalter an den 
Pentateuch anschliesst“. Scandinavian Journal of the Old Testament 21 (2007): 
179–200. 

White, Roger M. The Structure of Metaphor. The Way the Language of Metaphor 
Works. Oxford: Blackwell, 1996. 

Zehnder, Markus P. Wegmetaphorik im Alten Testament. Eine semantische Un-tersu-
chung der alttestamentlichen und altorientalischen Weg-Lexeme mit be-sonde-
rer Berücksichtigung ihrer metaphorischen Verwendung. BZAW 268. Berlin – 
New York, NY: de Gruyter, 1999. 

 
Beat Weber, Lecturer in Old Testament at Theologisches Seminar Bienenberg 
(Liestal) and Theologisch-Diakonisches Seminar Aarau, Switzerland & Research As-
sociate of the Department of Ancient Languages, University of Pretoria, South Africa. 
E-mail: weber-lehnherr@sunrise.ch.  


