
662         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 

Darwin, Du Plessis, Dooie Seerolle en Demokrasie: 

Stroomversnellings in die Studie van die Ou Tes-

tament in Suid-Afrika (1859–2009)1 

IZAK J. J. SPANGENBERG (UNISA) 

ABSTRACT 

Darwin, Du Plessis, Dead Sea Scrolls and Democracy: four im-

portant events on the road of Old Testament research in South Af-

rica (1859–2009) 

The Dutch Reformed Theological Seminary at Stellenbosch cele-

brated its 150th anniversary in 2009. This article takes a look at 

four important events on the road of the study of the Old Testament 

in South Africa during this period. The seminary was established in 

the same year in which Charles Darwin’s book The Origin of Spe-

cies was published (1859). Although there is no direct link between 

the two events, Darwin’s theory of natural selection impacted on the 

Christian doctrines of creation and fall. The second event is the in-

troduction of historical-critical study at the seminary and the dis-

missal of Johannes du Plessis who was professor during the late 

1920s. The third event is the discovery of the Dead Sea Scrolls 

(1947–1956) and the impact which this had on the study of the Sec-

ond Temple period and the idea that Christianity superseded Juda-

ism. The fourth event is the establishment of a proper democracy in 

South Africa in 1994. The idea that Christianity in its Western dress 

is the supreme religion does not go unchallenged. Old Testament 

scholars in South Africa cannot ignore these important events. They 

need to acquaint theological students with these and assist them in 

creating a theology which is relevant to the needs of people living in 

our corner of the “global village.” 

A INLEIDING 

Die jaar 2009 is ’n interessante gedenkjaar. Johannes Calvyn (1509–1564) is 

vyfhonderd jaar gelede gebore; Charles Darwin (1809–1882) tweehonderd jaar 

gelede. Vanjaar vierhonderd jaar gelede het Galileo Galileï (1564–1642) die 

eerste keer sy selfgemaakte teleskoop na die planete gerig en dinge gesien wat 

geen menslike oog voorheen gesien het nie. Maar dis nie al nie. Charles Darwin 

se boek The Origin of Species is honderd en vyftig jaar gelede gepubliseer 

(1859) — presies dieselfde jaar waarin die Kweekskool op Stellenbosch tot 

                                                 
1
 ’n Verwerking van ’n lesing gelewer tydens die feesvieringe gedurende Junie 2009 

op Stellenbosch. 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      663  

 
stand gekom het en die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika gestig is. Voor-

waar ’n interessante gedenkjaar. 

Na my wete kan die stigting van die Kweekskool op Stellenbosch en die 

totstandkoming van die GKSA nie direk met Galileo Galileï en Charles Darwin 

verbind word nie — tog sou dié twee name nie onvermeld in die geskiedenis 

van Ou-Testamentiese navorsing bly nie. Daar is geleerdes wat Galileï verbind 

met die begin van die moderne wetenskaplike studie van die Ou Testament 

(vgl. Scholder 1990:64), terwyl ander weer meen dat Darwin se evolusieteorie 

Julius Wellhausen (1844–1918) se navorsing beïnvloed het (vgl. Deist 

1976:34–38). Daar is egter nie van beïnvloeding sprake nie (Rogerson 

1984:252–253). Beide geleerdes is deur die tydsgees beïnvloed en het ’n goeie 

historiese bewussyn ontwikkel. Sonder só ’n bewussyn sou hulle waarskynlik 

nooit die insigte verwerf het wat tot hul onderskeie teorieë gelei het nie. Dis 

hierdie bewussyn wat tot ’n paradigmaverandering in sowel die biologiese as 

die Ou-Testamentiese wetenskap gelei het (vgl. Weinert 2009:93; Noll 

1991:45). Hierdie verandering het tot gevolg gehad dat heelwat Ou-Testamen-

tiese geleerdes teen die einde van die negentiende en die begin van die twintig-

ste eeu as ketters gebrandmerk is. Johannes du Plessis is hiervan ’n voorbeeld, 

alhoewel hy nie in die eerste plek ’n Ou-Testamentikus was nie. Maar voor ons 

by dáárdie verhaal kom, moet ons by die begin begin — die oprigting van die 

Kweekskool op Stellenbosch in dieselfde jaar as dié een waarin Darwin se boek 

The Origin of Species gepubliseer is.  

B CHARLES DARWIN (1809–1882) 

Charles Darwin is op 12 Februarie 1809 in Shrewsbury in Engeland gebore. Hy 

het aanvanklik medies aan die Universiteit van Edinburgh in Skotland gestu-

deer (1825–1827) en in sy vrye tyd saam met Robert Jameson op geologiese 

uitstappies gegaan. Hy roep sy mediese studies egter vaarwel en gaan studeer 

teologie aan die Universiteit van Cambridge (1827–1831). Hier loop hy ook 

kursusse in botanie en geologie. Alle studente aan Cambridge was in daardie 

jare verplig om die boek Natural Theology van William Paley (1743–1805) te 

bestudeer. In hierdie boek het Paley (’n teoloog) geargumenteer dat ’n mens uit 

die fyn struktuur van die aarde, plante, diere en alle lewende dinge kon aflei dat 

daar wel ’n skeppergod moet wees (Ayala 2006:3–7). Die vergelyking wat hy 

gebruik het om sy idees mee oor te dra, was die een van ’n horlosie en ’n horlo-

siemaker. Enigeen wat die fyn ratwerk van ’n meganiese horlosie al gesien het, 

kan nie anders nie as om tot die gevolgtrekking te kom dat dit deur iemand ge-

maak moes gewees het. ’n Horlosie veronderstel ’n horlosiemaker (Bowler 

2007:39; Weinert 2009:99). Al die ratte en vere binne ’n meganiese horlosie 

het nie maar per toeval byeengekom om ’n horlosie te vorm nie. Dit geld vol-

gens Paley ook van komplekse organe soos die menslike oog. Dis so kundig en 

kunstig saamgestel dat ’n mens nie anders kan as om te konkludeer dat “ie-

mand” dit ontwerp het nie. Hierdie “iemand” is die skeppergod. Paley se sie-



664         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
ninge kom ooreen met wat ons vandag as “Intelligent Design” (= intelligente 

ontwerp) ken. 

Darwin was aanvanklik beïndruk met Paley se argumente, maar sy rond-

reis op die vlootskip HMS Beagle en sy lees van Charles Lyell (1797–1875) se 

boek Principles of Geology op die reis het sy sieninge verander (Bryson 

2005:479–495). Lyell het geargumenteer dat die kontinente oor ’n lang periode 

deur geologiese kragte gevorm is. Verder het hy afskeid geneem van die idee 

wat op daardie stadium nog gangbaar was in geologiese kringe, naamlik dat 

daar eeue gelede ’n wêreldwye vloed was soos wat in Genesis 6–9 beskryf 

word. 

Met sy terugkeer na Brittanje moes Darwin deur ’n magdom data wat hy 

versamel het, werk. Daar was onder andere die verskillende vinkspesies wat hy 

op die Galapagos-eilande teëgekom het. Darwin het by kwekers en telers gaan 

aanklop om te bepaal hoe hulle verskillende soorte van dieselfde blom of dier 

respektiewelik kweek en teel. Hy het spoedig besef dat as mense op ’n kuns-

matige wyse kon selekteer, die natuur dit óók kon doen. Die begrippe “kuns-

matige seleksie” en “natuurlike seleksie” is so gebore. Natuurlike seleksie hang 

saam met omgewingsveranderinge wat spesies dwing om aan te pas. Om die 

waarheid te sê, daar is net drie opsies vir spesies beskikbaar wanneer hul om-

gewing verander: (1) migrering, (2) aanpassing, of (3) uitsterwing. 

Na vele jare van nadenke en ook korrespondensie met Alfred Wallace 

(1823–1913) by wie soortgelyke idees besig was om pos te vat, is sy boek The 

Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation of Favou-

red Races in the Struggle for Life op 24 November 1859 gepubliseer. Wallace 

moes tweede viool speel, maar hy het Darwin as sy meerdere erken en toegegee 

dat Darwin oor ’n langer periode met die saak gestoei en ook meer data bestu-

deer het. Wat wel interessant is, is dat Wallace bly glo het dat die mens sy ver-

stand, denke en redeneervermoë nie langs die weg van natuurlike seleksie ge-

kry het nie, maar langs die weg van goddelike ingrype (Weinert 2009:121, 

132–133). Darwin, daarteenoor, het ander sienings gehuldig. Ook die menslike 

verstand en redeneervermoë is die produk van natuurlike seleksie. In die 

woorde van Weinert (2009:121): “If humans must trace their origins to earlier 

animal forms of life, then the emergence of both brains and mind must yield to 

evolutionary explanations.” 

In sy boek The Descent of Man and Selection in Relation to Sex (1871) 

het Darwin sy teorie verder uitgewerk en beklemtoon dat die mens verwant is 

aan primate en dat hulle miljoene jare gelede ’n gesamentlike voorouer moes 

gehad het. Dit was ’n waagmoedige raaiskoot want geen ander mensfossiel be-

halwe dié van die Neanderdalmens was op daardie stadium beskikbaar om tot 

so ’n konklusie te kom nie (Stringer & Andrews 2005:124). Die eerste skedel 

van ’n Neanderdalmens is in 1856 naby Düsseldorf in Duitsland ontdek 

(Lockwood 2007:88). 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      665  

 
Tydens Darwin se leeftyd het die deursnee Westerling geglo dat die 

aarde 4004 v.C. geskep is. Voorts dat al die plant- en dierespesies waarvan 

hulle geweet het oorspronklik só deur God geskep is. Die mens, so is geglo, 

was ’n aparte skepping en het los van die plant- en dierespesies gestaan (Bow-

ler 2007:29). 

Die idee dat die aarde in 4004 v.C. geskep is, het hulle van die Ierse bis-

kop James Ussher (1581–1656) gekry. Hy het die geslagsregisters in die Bybel 

noukeurig bestudeer en allerlei wiskundige berekeninge gedoen voordat hy 

hierdie siening van hom bekend gemaak het. Dit het só waar en betroubaar ge-

lyk dat hierdie datum sedert 1701 in die Authorized Version (ook bekend as die 

King James Version) van die Bybel opgeneem is (Gilmore 2000). 

Die siening dat alle bestaande plant- en dierespesies oorspronklik só 

deur God geskep is, het Westerlinge as ’t ware met moedersmelk ingekry. In 

Charles Darwin se eie woorde: “Until recently the great majority of naturalists 

believed that species were immutable productions, and had been separately cre-

ated” (1894:xiii, 1952:1). Anne Primavesi (2000:39) vat dit só saam: “In the 

era after Aristotle and before Darwin, the fixity of species was a core belief.” 

Met die stigting van die Kweekskool op Stellenbosch in die jaar 1859 

het die teologiese dosente en studente hierdie twee oortuigings gedeel: (1) die 

skepping het 4004 v.C. plaasgevind, en (2) alle plant- en dierespesies is in hul 

onderskeie formate oorspronklik só deur God geskep. Voorts het hulle Genesis 

1–3 as ’n historiese verhaal gelees en aanvaar dat daar letterlik en histories ’n 

sondeval was. Daar wás werklik ’n Adam en ’n Eva wat deur hul onge-

hoorsaamheid die ganse menslike geslag in sonde en ellende gedompel het. Dis 

deur húlle toedoen dat mense steeds sterf. Paulus hou immers die dood voor as 

God se straf op sonde (vgl. Rom 5:12, 6:23; 1 Kor 15:21) en die opstellers van 

die Drie Formuliere van Eenheid onderskryf hierdie siening (vgl. die Neder-

landse Geloofsbelydenis: artikels 15 & 17; die Heidelbergse Kategismus: Son-

dag 3, vraag 7; die Dordtse Leerreëls: leerstukke 3 & 4).  

Geeneen van die dosente wat gedurende die eerste halfeeu aan die 

Kweekskool doseer het, het ’n doelbewuste poging aangewend om ’n historiese 

bewussyn by hul studente aan te kweek nie. ’n Bewys hiervan is die feit dat die 

Makkabeërhipotese rakende die oorsprong van die boek Daniël eers gedurende 

die sewentigerjare van die vorige eeu in Suid-Afrika aanvaar is — ’n goeie ses 

dekades ná dit in Europa aanvaar is (Spangenberg 1999a). ’n Mens kan die 

Suid-Afrikaanse navorsers nie heeltemal daarvoor verkwalik nie. Suid-Afrika 

was ver van Europa geleë en dit is hier waar dié soort bewussyn stadig maar 

seker besig was om veral onder historici pos te vat (vgl. Spangenberg 

1994:152–154). 



666         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
Darwin was wel daarvoor verantwoordelik dat ’n historiese element in 

die biologiese wetenskap ingedra is. Ernst Mayer slaan die spyker op die kop 

wanneer hy die volgende oor Darwin se bydrae skryf: 

Darwin introduced historicity into science. Evolutionary biology, in 

contrast with physics and chemistry, is a historical science — the 

evolutionist attempts to explain events and processes that have al-

ready taken place. Laws and experiments are inappropriate tech-

niques for the explication of such events and processes. Instead one 

constructs a historical narrative, consisting of tentative reconstruc-

tion of the particular scenario that led to the events one is trying to 

explain (Mayer 2000:80). 

Julius Wellhausen (1844–1918) het op sy beurt daarvoor gesorg dat ’n 

historiese oordeel en verstaan deel van Ou-Testamentiese navorsing geword 

het. Sy historiese bewussyn het hom anders na die data in die Ou Testament 

laat kyk as van sy voorgangers en tydgenote (Clements 1983:11). Hy het inge-

sien dat die godsdiens van Israel anders ontwikkel het as wat die Ou-Testa-

mentiese geskrifte — oppervlakkig gelees — te kenne gee (vgl. Houtman 

1980:76–80). Hy word daarom nie sonder rede “the Darwin of biblical studies” 

genoem nie (Cohn-Sherbok 1998:310). Die impak van sy navorsing sou uitein-

delik ook in Suid-Afrika ’n uitwerking hê — weliswaar ’n aantal jare nadat dit 

in Europa en Amerika gevoel is. 

C JOHANNES DU PLESSIS (1868–1935) 

Een van die persone in Suid-Afrika wat kennis geneem het van Wellhausen se 

navorsing was Johannes du Plessis. Hy het ’n wye belangstelling gehad en is in 

1916 aangestel as professor in Nuwe Testament aan die Kweekskool op Stel-

lenbosch (Hofmeyr 1986:7). Afgesien van sy eie vakgebied het hy ook intens 

belang gestel in die evolusieleer, die sielkunde en die histories-kritiese navor-

sing op die terrein van die Ou Testament (Du Plessis 1927). Die insigte wat hy 

verwerf het, het hy aan predikante, studente en geïnteresseerde lesers via die 

tydskrif Het Zoeklicht meegedeel. Hierdie teologiese tydskrif het in Januarie 

1923 vir die eerste keer onder sy redakteurskap die lig gesien. 

Sy belangstelling in die evolusieleer blyk nie net uit die redakteursarti-

kel oor die ontdekking van die Taung-skedel nie (Du Plessis 1925), maar ook 

uit die briefwisseling oor die evolusieleer wat hy in Het Zoeklicht toegelaat het 

(Du Plessis 1930a, 1930b, 1931:47–55). Die artikel oor die Taung-skedel ver-

skyn in dieselfde jaar waarin Raymond Dart (1893–1988) sy artikel daaroor in 

die tydskrif Nature gepubliseer het (Palmer 2007:138). Du Plessis maak twee 

belangrike opmerkings in sy artikel: (1) die aarde is nie 4004 v.C. geskep nie, 

en (2) die verskillende plant- en dierespesies wat tans bestaan, is nie in hierdie 

formaat só deur God geskep nie. In sy eie woorde: “Het is volstrekt onnodig 

om te veronderstellen dat God elke afzonderlike species juist zò heeft gescha-



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      667  

 
pen” (Du Plessis 1925:51). Hierdie twee opmerkings van hom staan duidelik 

teenoor die sienings wat van sy kollegas en ander tydgenote gedeel het. 

Sy uitsprake oor die ouderdom van die skepping, dat God die verskil-

lende spesies nie oorspronklik só geskep het nie, en dat die mens ingebed is in 

die evolusionêre prosesse, het lesers ontstig. Sy entoesiasme vir die histories-

kritiese ondersoek van die Ou Testament het sy kollega wat Ou Testament do-

seer het, en verskeie ander lesers, nie gedeel nie. Wat mense egter die harnas 

ingejaag het, was sy standpunt dat Jesus onkundig was oor sekere feite aan-

gaande die Bybelboeke. ’n Klag van leerdwaling word op 7 Maart 1928 teen 

hom ingedien (Olivier 2009:18). Alhoewel die klag aanvanklik deur die Ring 

van Stellenbosch as ongegrond van die hand gewys is, het diegene wat gebelgd 

gevoel het, nie gaan lê nie. Hul optrede het later tot Du Plessis se ontslag gelei 

en dit het op sy beurt tot ’n hooggeregshofsaak gelei (Die Kerksaak 1932). 

Hierdie gebeure het die Bybelwetenskaplike navorsing aan die Kweekskool en 

binne die Ned Geref Kerk erg benadeel (Deist 1976:139; Meiring 1979:81; 

Deist 1994:140). 

Met die wysheid van terugblik, weet ons vandag dat die Du Plessis-saak 

deel van die paradigmaverandering was wat hom teen die einde van die negen-

tiende eeu binne die Ou-Testamentiese wetenskap voltrek het (Spangenberg 

1998:535–536). Hierdie paradigmaverandering hou daarmee verband dat na-

vorsers ’n skerper historiese bewussyn ontwikkel het. Die kennis en insigte wat 

hulle langs die weg van historiese ondersoek verwerf het, het teenoor die tradi-

sionele kerklike standpunte oor Israel se godsdiens, literatuur en kultuur te 

staan gekom. Dit is nie altyd goed ontvang nie en tugsake was vele Ou-Testa-

mentici se voorland (Shriver 1997). Binne die Suid-Afrikaanse en spesifiek NG 

Kerk-konteks moes ’n goeie veertig jaar na die Du Plessis-saak verloop voordat 

die histories-kritiese ondersoek van die Ou Testament weer herleef het. Ferdi-

nand Deist (1944–1997) het hierin geen geringe rol gespeel nie. In een van sy 

eerste publikasies waarin hy verduidelik wat histories-kritiese ondersoek be-

hels, skryf hy die volgende: “Ons het met die verloop van eeue ’n heel spesiale 

geestelike sintuig ontwikkel, ’n sogenaamde ‘historiese bewussyn’” (Deist 

1975:1). Hy het ’n jonger geslag Bybelwetenskaplikes gehelp om hierdie soort 

bewussyn te ontwikkel en dit hul eie te maak, maar ongelukkig het nie alle teo-

logiese studente hierin gedeel nie. Die huidige teologiese debatte onder Afri-

kaanssprekendes oor die historiese Jesus en sy opstanding, is hiervan ’n goeie 

voorbeeld (vgl. Jackson 2009; König 2009). 

Dit was egter nie net die Ou-Testamentiese wetenskap wat in Suid-

Afrika skade gely het na die Du Plessis-saak nie. Die biologiese wetenskap het 

ook skade gely. Van die NG Kerk professore en predikante het doelbewus die 

evolusieleer na die Du Plessis-saak bestry en dit uit die skoolkurrikulum ge-

weer (Van den Heever 2009:152, 158–159). Hulle kon dit egter nie uit Suid-

Afrikaanse universiteite weer nie. In 1965 publiseer die Stellenbosse filosoof 



668         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
Johan Degenaar ’n boek met die titel Evolusie en Christendom. Daarin skryf hy 

onder andere die volgende: “’n Ontkenning van evolusie sou ’n ondermyning 

van die wetenskap en ’n ontkenning van die struktuur van die wêreld wees” 

(Degenaar 1965:46). ’n Dekade later lewer Kobus Eloff sy intreerede met die 

titel Die dilemma van die moderne Christenbioloog (1975). Hierin stel hy dit 

onomwonde dat daar spanning bestaan tussen dít wat teoloë uit Genesis 1–3 

aflei en dít wat natuurwetenskaplikes in die natuur waarneem: “Deur teoloë is 

afgelei dat die dood, siekte en afwykings resultate van die sondeval was, maar 

fossiele met hierdie tipe letsels is ontdek in gesteentes wat baie ouer is as die 

mens” (Eloff 1975:15). Ietwat meer as ’n dekade later publiseer Pieter Ryke, ’n 

Potchefstroomse professor in plant- en dierkunde, ’n lywige boek met die titel 

Evolusie (1987) — na my wete die eerste volwaardige Afrikaanse boek oor 

hierdie onderwerp. 

Die besef dat die mens ingebed is in die evolusionêre prosesse, is nog 

nie algemene kennis in Afrikaanssprekende kringe nie en die evolusieleer word 

steeds deur heelwat predikante en lidmate as ’n bose en ateïse teorie beskou. 

Die rede hiervoor hou verband met die feit dat die evolusieteorie ingaan teen 

die tradisionele leer van ’n sondeval en die siening dat dood God se straf 

daarop is. Dit bring ongetwyfeld die tradisionele kerklike verlossingsleer in ge-

drang (Spangenberg 2007, 2009b). 

D DOOIE SEEROLLE (1947–2007) 

’n Ontdekking wat geweldig stimulerend ingewerk het op die studie van die Ou 

Testament was die ontdekking van die Dooie Seerolle (Ulrich 2004). Daar was 

egter geen kursus aan die Stellenbosse Kweekskool wat hierop gefokus het nie. 

Wie geïnteresseerd was, moes Semitiese Tale bestudeer. 

Die ontdekking van die rolle (1947–1956) en die voortgaande bestude-

ring daarvan het eerstens veranderinge in Ou-Testamentici se verstaan van die 

Tweede Tempeltydperk meegebring. In die woorde van George Brooke 

(1999:255): “The Dead Sea Scrolls have radically altered the way scholars re-

construct the history of the Second Temple period.” Bybelwetenskaplikes ver-

wys eenvoudig nie meer na ’n “Intertestamentêre tyd” nie, want dit is ’n bena-

ming wat met ’n foutiewe verstaan van die oorsprong van die Bybelboeke ver-

band hou. Maleagi was nie die boek wat die laaste geskryf is nie en God het nie 

daarna in duisend tale geswyg tot en met die geboorte van Jesus nie. Die laaste 

Ou-Testamentiese boek wat geskryf is, is die boek Daniël. Dit het gedurende 

die Makkabeërtyd (167–141 v.C.) tot standgekom en is nie ’n profetiese boek 

nie, maar ’n apokaliptiese geskrif (Spangenberg 1999a, 1999b; Collins 2001:5–

9). Die Tweede Tempeltydperk was ’n produktiewe tydperk waarin Jode steeds 

oor hul verhouding met die God van hul voorvaders nagedink en geskryf het. 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      669  

 
Die Dooie Seerolle het egter ook ’n impak gehad op die studie van die 

teks van die Ou Testament/Hebreeuse Bybel en die verstaan van Judaïsme en 

die vroeë Christendom. 

Wat die teks van die Ou Testament betref, het die Hebreeuse manu-

skripte wat in die grotte by Qumran ontdek is duidelik laat blyk dat daar allerlei 

variasies van die teks in daardie eeu in omloop was. Daar was op daardie sta-

dium nie ’n normatiewe Hebreeuse teks van al die Ou-Testamentiese boeke nie 

(Ulrich 2004:10–13). Die manuskripte het geleerdes ook verder in die verlede 

teruggeneem as die manuskripte wat vóór hierdie ontdekking beskikbaar was 

(Schmid 1975:211–229). Die oudste volledige Hebreeuse kopie van die Ou 

Testament vóór hierdie ontdekking het uit die Middeleeue gedateer (1008 n.C.). 

Dit is die Codex Leningradensis. Daar is wel twee ouer kodekse, maar hulle 

bevat nie al die boeke van die Ou Testament nie. Hulle is Codex Aleppo (925) 

en Codex Cairensis (895). Ferdinand Deist het een en ander hieroor in sy pu-

blikasie Witnesses to the Old Testament (1988:62–67) geskryf en studente se 

belangstelling in die studie van die teks van die Ou Testament probeer aanwak-

ker.  

Danksy hierdie ontdekking het die kulturele wêreld waarin Jesus en sy 

volgelinge geleef en die sienings wat hulle gedeel het, ook duideliker profiel 

gekry. In die woorde van James Dunn (2005:62): 

More than anything else the scrolls have broken open the idea of a 

monolithic, monochrome Judaism, particularly as set over against 

the distinctiveness of newly emerging Christianity. It has now be-

come possible to envisage Jesus, as also “the sect of the Nazarenes,” 

within the diversity of late Second Temple Judaism in a way that 

was hardly thinkable before. 

Die Christelike godsdiens, so weet ons vandag, het eers regtig begin 

wortel skiet ná die verwoesting van Jerusalem en die tempel in 70 n.C. (Trocmé 

1997:vii). Die Romeinse inname van Jerusalem en die vernietiging van die 

tempel was vir alle Jode dwarsoor die destydse wêreld ’n traumatiese gebeurte-

nis. Vir ’n tweede keer in hul geskiedenis is die allerheiligste plek wat hulle 

geken het, verwoes. Dit het vrae oor Jahwe se mag en oor sy verbond met sy 

volk wakker geroep. Uit die smeltkroes van die gebeure en die geloofsvrae het 

mettertyd twee godsdienstige tradisies as twee “antwoorde” op die gebeure 

ontwikkel: (1) Rabbynse Judaïsme, en (2) Vroeë Christendom. Hierdie tradisies 

het nie oornag ontstaan nie, maar gegroei uit strominge wat in die Vroeë Ju-

daïsme bestaan het (Trocmé 1997:1–5). 

Die studie van die Dooie Seerolle het Ou-Testamentici daartoe gebring 

om nuut na Israel se godsdiens te kyk. Die terme “laat Judaïsme” of “laat Jode-

dom” is verruil vir ’n korrekter benaming, naamlik Vroeë Judaïsme (Den Heyer 

2000:124; Boccaccini 2002:9). Die besnydenis, die dieetvoorskrifte, die onder-



670         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
houding van die Sabbat en die aanbidding van slegs één God het die belangrik-

ste fokuspunte sedert die ballingskap geword. Dit het die Joodse godsdiens ’n 

ander “kleur” as voorheen gegee en daarom verwys geleerdes hierna as Vroeë 

Judaïsme. Hierdie godsdiens het mettertyd ook variasies of strominge begin 

vertoon. Daar was nie net één normatiewe Vroeë Judaïsme met verskillende 

“sektariese” bewegings nie. Gabriele Boccaccini (2002:xii–xvii) is van mening 

dat daar aanvanklik drie duidelike strominge of tradisies in Palestina bestaan 

het: (1) Sadokitiese Judaïsme, (2) Henogitiese Judaïsme, en (3) Wysgerige Ju-

daïsme. Volgens hom kan ons hierdie strominge in die literatuur wat behoue 

gebly het, herken. Sadokitiese Judaïsme (’n spesifieke priestertradisie) is in die 

boeke Esegiël, Esra-Nehemia, die Priestergeskrif van die Pentateug en die Kro-

niekboeke herkenbaar. Henogitiese Judaïsme is in dele van die boek Henog, 

met sy apokaliptiese strekking, herkenbaar. Die boek Henog is later deur die 

Esseners, die Qumraniete en sommige Christelike groepe as ’n gesaghebbende 

boek aanvaar. Wysgerige Judaïsme is in die boeke Spreuke, Job, Prediker en 

Jona herkenbaar.  

Tydens die Ptolemese (312–200 v.C.) en die Seleukiede periode (200–

165 v.C.) het daar verdere veranderinge ingetree en het van die vermelde tradi-

sies mekaar oor en weer beïnvloed. Tydens die Makkabese periode (164–163 

v.C.) was daar vier prominente tradisies in die Vroeë Judaïsme: (1) die Helle-

nistiese Judaïsme, (2) die Fariseïsme, (3) die Sadduseïsme en (4) die Essener-

tradisie. Die Wysgerige Judaïsme het in die eerste drie van hierdie tradisies 

voortgeleef, die Sadokitiese Judaïsme het in die Fariseïsme en die Sadduseïsme 

voortgeleef. Die Henogitiese Judaïsme het op sy beurt in die Essenertradisie 

bly voortgeleef. Die vroeë Christene, so wil dit lyk, is beïnvloed deur die Hel-

lenistiese Judaïsme, die Fariseïsme én die Essenertradisie (Boccaccini 2002). 

Daar is heelwat Christene vandag wat lief is om die benaming “Bybelse 

Christendom” vir die godsdiens wat hulle beoefen, te gebruik. Die term kom 

veral in Protestantse kringe voor. Klaarblyklik staan ’n Bybel Christendom 

teenoor ’n nie-Bybelse Christendom en ander nie-Bybelse godsdienste. Wat dié 

Christene nie in ag neem nie, is dat daar nie só ’n soort Christendom tot on-

langs bestaan nie (Carroll 1991:67–77). Hierdie soort Christendom hou ver-

band met die Protestantse Hervorming, die uitvinding van die boekdrukkuns en 

die opbloei van fundamentalisme met sy oordrewe klem op die Bybel as die 

enigste rigsnoer vir die lewe. Wie die Ou Testament histories en intensief be-

studeer, ontdek spoedig dat Israel se godsdiens oor tyd heen verander het. Die 

Israeliete se oortuigings het verskuif van ’n Kanaänitiese panteon na ’n Jahwe-

panteon met vier vlakke (Smith 2004:86–123). Laasgenoemde het tydens die 

Babiloniese ballingskap weer ontwikkel in ’n Jahwe-panteon met slegs twee 

vlakke. Israel se godsdiens het dus gegroei van politeïsme na monoteïsme en 

nie andersom nie. Binne die Vroeë Judaïsme van die Tweede Tempeltydperk 

— so betoog verskeie geleerdes — was daar verskeie strominge en oortuigings 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      671  

 
en uit hierdie stromings en oortuigings het die Rabbynse Judaïsme en die Vroeë 

Christendom ontwikkel (vgl. Spangenberg 2009a). 

Die studie van die Dooie Seerolle en die Tweede Tempeltydperk het aan 

die lig gebring dat die Ou en Nuwe Testament nie die verhaal van één gods-

diens vertel nie, maar na regte van drie godsdienste: (1) Jahwisme, (2) Vroeë 

Judaïsme en (3) Vroeë Christendom. Daar was ook nie ’n eenvormige Messi-

aanse verwagting onder die verskillende groepe in Vroeë Judaïsme soos som-

mige wil te kenne gee nie. Die groep Esseners wat by Qumran gewoon het, het 

byvoorbeeld twee messiasse verwag (Puech 2000). 

Die navorsing rondom die Dooie Seerolle het binne die Suid-Afrikaanse 

teologiese navorsingsterrein nog weinig rimpelings veroorsaak. Sistematiese 

teoloë en dogmatici sit hul navorsing voort sonder om aan hierdie ontdekking 

aandag te gee. Die idee dat die Christelike godsdiens die Judaïsme vervang het 

en dat die Judaïsme ’n wettiese godsdiens is, is nog springlewendig onder vele 

Suid-Afrikaanse Christene. Neem die uitspraak van Willie Jonker, die Stellen-

bosse dogmatikus, as voorbeeld (1989:33): 

Die meeste mense het maar die idee dat ’n mens moet probeer om so 

goed moontlik te lewe as jy enige hoop wil hê om in die hemel te 

kom. ’n Bietjie meer Bybels uitgedruk: hulle dink dat ’n mens gered 

word deurdat jy die Wet van God gehoorsaam. Alle heidense gods-

dienste redeneer so. Omdat ons almal se harte van nature heidens is, 

redeneer ons ook dikwels so. Selfs Israel het so geredeneer. 

Natuurlik was Jonker ’n kind van sy tyd en is hy beïnvloed deur die 

teologie van Karl Barth, G. C. Berkouwer en die Nuwe-Testamentikus Herman 

Ridderbos (vgl. Jonker 1998:20–23, 106–107), maar op daardie stadium was 

die Nuwe-Testamentikus Krister Stendahl (1963) se navorsing reeds byna drie 

dekades lank bekend. Jonker se uitspraak getuig van ’n konserwatiewe 

teologiese denkraamwerk wat binne die nuwe demokratiese Suid-Afrika 

uitgedaag sou word. 

E DEMOKRASIE IN SUID-AFRIKA (1994–2009) 

Die totstandkoming van ’n volwaardige demokratiese staat in Suid-Afrika ge-

durende 1994 het ’n nuwe en uitdagende tydvak vir teologiese studies aan uni-

versiteite ingelei. Vrae soos die volgende het na vore getree: As godsdienste 

kulturele produkte is, mag ’n demokratiese staat aan een godsdiens voorrang bo 

’n ander verleen? Behoort alle godsdiente nie op dieselfde vlak hanteer te word 

nie? Tydens die inhuldiging van Nelson Mandela op 9 Mei 1994 het die nuwe 

regering aangetoon dat hulle van voorneme was om nie meer een godsdiens bo 

’n ander te stel nie. Leiers van die mees prominente godsdienste in Suid-Afrika 

het gevolglik aan die inhuldiging deelgeneem. Geeneen is sondermeer uitge-

sluit nie. 



672         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
Voor die bewindsverandering was daar vir meer as ’n dekade ’n ernstige 

debat in Protestantse kringe oor die gebruik van die Bybel in die regverdiging 

van die apartheidsbeleid (vgl. Bax 1979; Deist 1982, 1986; Loubser 1987). 

Hierdie debat het saamgeval met ’n internasionale besinning oor die gesag van 

die Bybel. In hierdie debat het die Skotse Ou-Testamentikus en filoloog, James 

Barr (1924–2006), ’n prominente plek beklee. Sy publikasies (Barr 1973, 1977, 

1984) het duidelik ’n invloed uitgeoefen op gesprekke wat hier gevoer is. Afri-

kaanssprekende Bybelwetenskaplikes soos Willem Vorster (1977), Jimmie 

Loader (1979) en Ferdinand Deist (1982, 1986) het van sy insigte vrugbaar ge-

bruik in die Suid-Afrikaanse debatte (Spangenberg 1998). 

Na die bewindsoorname het die gesprekke oor die gesag van die Bybel 

nie getaan nie. Die nuwe bestel het heelwat nuwe vrae na vore geroep. Die 

vraag na die Christelike godsdiens se verhouding tot ander godsdienste is reeds 

genoem. Gereformeerde Christene het dikwels teruggeval op tekste soos Jo-

hannes 14:6 (“Ek is die weg en die waarheid en die lewe. Niemand kom na die 

Vader behalwe deur my nie”) om die saak te besleg. Enkele Bybelwetenskapli-

kes het egter daarop gewys dat hierdie teks nie só uitgelê kan word nie. Die 

teks weerspieël iets van die spanning wat teen die einde van die eerste eeu ont-

staan het tussen vroeë Christelike groepe en Jode wat deel was van die ontlui-

kende Rabbynse Judaïsme. Johannes 14:6 kan nie uit daardie konteks geneem 

en as ’n algemene stelreël gebruik word om ander godsdienste mee te beoor-

deel of om meerwaarde aan die Christelike godsdiens toe te sê nie. Wesley Ari-

arajah (1993) en Reinholdt Bernhardt (1995) het dit duidelik aangetoon en en-

kele Suid-Afrikaanse Ou-Testamentici het hul insigte benut om die gesprek oor 

ander godsdienste te stimuleer (Spangenberg 1996). 

Die nuwe regering se poging om vroue as gelykwaardig aan mans te be-

handel en hul pogings om meer vroue in hoër posisies in die regering en die 

staatsbestuur aan te stel, het ook tot teologiese besinnings gelei. Kerke moes 

hulleself rekenskap gee oor waarom hulle nie vroue in regeerampte in kerke 

aanstel nie. Die gesag van die Bybel het weer ter sprake gekom — ook toe die 

regering huwelike tussen mense van dieselfde geslag gewettig het. Die debat 

oor mense met ’n homoseksuele oriëntasie is nog glad nie afgehandel nie. Ter-

wyl die meerderheid predikante en lidmate hulle op Bybeltekste beroep het, 

was dit weereens Bybelwetenskaplikes wat op inkonsekwenthede in hierdie be-

roep gewys en die etiek wat ten grondslag lê aan hierdie vorm van Bybellees, 

bevraagteken het (Snyman 2007). 

’n Laaste saak wat die nuwe demokratiese bestel na vore geroep het, is 

omgewingskwessies. ’n Gesonde leef- en werkomgewing, skoon drinkwater en 

sanitasie vir alle burgers van die land het belangrik geword. ’n Groen-teologie 

is wel besig om wortel te skiet, maar dit het duidelik geword dat die Augustini-

aanse paradigma van sondeval-verlossing-eindoordeel nie as basis vir dié soort 

teologie kan dien nie. In die woorde van Nigel Leaves (2006:81): 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      673  

 
The “greening” of Christianity [...] stands in marked contrast, and 

indeed direct contradiction, to much of the historic teaching of the 

churches. In stead of being lords of the universe and the pinnacle of 

creation, we must view ourselves as part of an interconnected web 

of existence. The responsibility for the future of the planet rests with 

us. We cannot look to another world and another life beyond this 

one, but must commit ourselves to an ecological imperative that will 

benefit succeeding generations. 

F ’N TOEKOMSBLIK: WAT HOU DIE VOLGENDE 50 JAAR IN? 

Uit die voorafgaande bespreking behoort dit duidelik te wees waarom ek reken 

dat Darwin, Du Plessis, die Dooie Seerolle en Demokrasie vier stroomversnel-

lings in die studie van die teologie en spesifiek die Ou Testament in Suid-

Afrika verteenwoordig. Dit behoort ook duidelik te wees waarom ek hulle as 

belangrik ag. Die nuwe geslag Ou-Testamentiese navorsers sal goed doen deur 

hierdie stroomversnellings nie maar net as gepasseerde versnellings te beskou 

nie, maar kennis te neem van die gebeure wat daar rondom plaasgevind het. 

Die navorsing wat daaruit voortgespruit het, het die koers van Ou-Testamen-

tiese navorsing verander en die teologie voor vrae gestel wat nou nog nie af-

doende beantwoord is nie.  

Vra ons wat die volgende 50 jaar gaan bring, is my voorspelling dat Ou-

Testamentici steeds met Darwin en die evolusieleer gaan stoei; dat die histo-

riese vrae rakende Israel se oorsprong en godsdiens nog skerper geformuleer 

gaan word, en dat die ekologiese krisis waarvoor ons te staan gekom het al ons 

aandag gaan vra. Ou-Testamentici sal aan hierdie saak aandag móét gee. 

Die Ou-Testamentikus wat na my wete die trillings van die nuwe era die 

beste geregistreer het, is Erhard Gerstenberger. Dit sal die jonger geslag Ou-

Testamentici in Suid-Afrika loon indien hulle kennis neem van sy navorsing en 

teologie en sy wyse woorde ter harte neem: “If we want to preserve civilization 

on this planet, we shall have to change the way we think about God” (Gersten-

berger 2002:321). 

BIBLIOGRAFIE 

Ariarajah, W. The Bible and People of Other Faiths. Geneva: World Council of 

Churches, 1993. 

Ayala, F. J. Darwin and Intelligent Design. Facets. Minneapolis: Fortress, 2006. 

Barr, J. The Bible in the Modern World. London: SCM, 1973. 

Barr, J. Fundamentalism. London: SCM, 1977. 

Barr, J. Escaping from Fundamentalism. London: SCM, 1984. 

Bax, D. S. A Different Gospel: A Critique of the Theology Behind Apartheid. 

Johannesburg: The Presbyterian Church of southern Africa, [1979]. 

Bernhardt, R. Christianity without Absolutes. London: SCM, 1995. 

Boccaccini, G. Roots of Rabbinic Judaism: An Intellectual History, from Ezekiel to 

Daniel. Grand Rapids: Eerdmans, 2002. 



674         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
Bowler, P. J. Monkey trials and gorilla sermons: Evolution and Christianity from 

Darwin to Intellegent Design. Cambridge: Harvard University Press, 2007. 

Brooke, G. J. s.v. “Dead Sea Scrolls.” Dictionary of Biblical Interpretation. Edited 

Hayes, J. H. Nashville: Abingdon, 1999. 

Bryson, B. A Short History of Nearly Everything (Illustrated). London: Doubleday, 

2005. 

Carroll, R. P. Wolf in the sheepfold: The Bible as a problem for Christianity. London: 

SPCK, 1991. 

Clements, R. E. A Century of Old Testament Study. Guildford: Lutterworth, 1983. 

Cohn-Sherbok, L. Who’s Who in Christianity. London: Routledge, 1998. 

Collins, J. J. “Current issues in the Study of Daniel.” Pages 1–15 in The Book of 

Daniel: Composition and Reception, Volume 1. Supplements to Vetus 

Testamentum 83. Edited by J. J. Collins P. & Flint. Leiden: Brill, 2001. 

Darwin, C. The Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation 

of Favoured Races in the Struggle for Life. Sixth edition, with additions and 

corrections. London: John Murray, 1894. 

Darwin, C. The Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation 

of Favoured Races in the Struggle for Life & The Descent of Man and Selection 

in Relation to Sex. Book 49 in the series Great Books of the Western World. 

Chicago: William Benton, 1952. 

Degenaar, J. J. Evolusie en die Christendom: ’n Opstel oor Teilhard de Chardin. 

Kaapstad: Simondium-uitgewers, 1965. 

Deist, F. E. Die Noodlottige Band: Die verhouding tussen Kerk en Staat in Oud-

Israel. Kaapstad: Tafelberg, 1975. 

________. Mosaïek van Moses: Pentateug-navorsing sedert die Reformasie. 

Kaapstad: Tafelberg, 1976. 

________. Sê God so? Protes en pleidooi — oor óns tyd, vir óns land. Kaapstad: 

Tafelberg, 1982. 

________. Kan ons die Bybel dan nog glo? Onderweg na ’n Gereformeerde 

Skrifbeskouing. Pretoria: J.L. van Schaik, 1986. 

________. Witnesses to the Old Testament. The literature of the Old Testament, 

volume 5. Pretoria: NG Kerkboekhandel, 1988. 

________. Ervaring, Rede en Metode in Skrifuitleg: ’n Wetenskaps-historiese 

ondersoek na Skrifuitleg in die Ned. Geref. Kerk 1840–1990. Pretoria: RGN, 

1994. 

Den Heyer, C. J. Ruim geloven: Een theologisch zelfportret. Zoetermeer: Meinema, 

2000. 

Die Kerksaak tussen Prof. J. du Plessis en die Ned Geref Kerk in Suid-Afrika. 

Kaapstad: Nasionale Pers, 1932. 

Dunn, J. D. G. A New Perspective on Jesus: What the Quest for the Historical Jesus 

Missed. Grand Rapids: Baker Academic, 2005. 

Du Plessis, J. “De betekenis van de Taungs schedel.” Het Zoeklicht 3 (1925): 46–52. 

________. “Theologie en Wetenschap.” Het Zoeklicht 5 (1927): 357–368. 

________. “Oor die ewolusiekwessie.” Het Zoeklicht 8 (1930a): 163. 

________. “Besware teen ewolusie.” Het Zoeklicht 8 (1930b): 256–262. 

________. “Korrespondensie: Briewe aan die redakteur.” Het Zoeklicht 9 (1931): 47–

55. 



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676      675  

 
Eloff, J. N. Die dilemma van die moderne Christenbioloog. Bloemfontein: 

Universiteit van die Oranje-Vrystaat, 1975. 

Gerstenberger, E. S. Theologies in the Old Testament. London: Continuum, 2002. 

Gilmore A. s.v. “Authorized Version, 1611.” A Dictionary of the English Bible and its 

Origins. Biblical Seminar 67. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000. 

Hofmeyr, J. W. “Johannes du Plessis in kerkhistoriese perspektief: Ketter of profeet?” 

ThEv (SA) 19 (1986): 4–14. 

Houtman, C. Inleiding in de Pentateuch. Kampen: Kok, 1980. 

Jackson, N. “Net verskillende manier van glo.” Bladsy 13 in Beeld 7 Oktober, 2009. 

Jonker, W. D. “Vry van die wet, Romeine 7:5–25.” Bladsye 33–39 in Vreemde 

bevryding. Redakteurs Jonker, W. & Theron, F. Kaapstad: LuxVerbi, 1989. 

Jonker, W. D. Selfs die kerk kan verander. Kaapstad: Tafelberg, 1998. 

König, A. “Jesus se leë graf is die toetssteen.” Bladsy 15 in Beeld 9 Oktober, 2009. 

Leaves, N. The God Problem: Alternatives to Fundamentalism. Santa Rosa: 

Polebridge, 2006. 

Loader, J. A. “The use of the Bible in conventional South African Theology.” Pages 

1–24 in Scripture and the use of Scripture. Miscellanea Congregalia 9. Edited 

by W. S. Vorster. Pretoria: Unisa, 1979. 

Lockwood, C. The Human Story: Where we come from and how we evolved. London: 

Natural History Museum, 2007. 

Loubser, J. A. The Apartheid Bible: A Critical Review of Racial Theology in South 

Africa. Cape Town: Maskew Miller Longman, 1987. 

Mayr, E. “Darwin’s Influence on Modern Thought.” Pages 79–83 in Scientific 

American, July 2000.  

Meiring, P. G. J. “‘No Regrets’ — ’n Vraaggesprek met Professor Ben Marais oor 

Hoogtepunte en Laagtepunte in sy Lewe.” Bladsye 78–91 in Ekumene onder die 

Suiderkruis. Redakteur A. C. Viljoen. Pretoria: Unisa, 1979. 

Noll, M. A. Between Faith and Criticism: Evangelicals, Scholarship, and the Bible. 

Leicester: Apollos, 1991. 

Olivier, A. R. “Die Jare van die Leerstryd.” Bladsye 15–21 in Teologie Stellenbosch 

150+: Die verhaal van teologiese opleiding op Stellenbosch — die mense en die 

geboue. Eindredakteur P. Coertzen. Wellington: Bybel-Media, 2009. 

Palmer, D. The Origins of Man. London: New Holland, 2007. 

Primavesi, A. Sacred Gaia: Holistic theology and earth system science. London: 

Routledge, 2000.  

Puech, E. s.v. “Messiahs.” Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2000. 

Rogerson, J. W. Old Testament Criticism in the Nineteenth Century: England and 

Germany. London: SPCK, 1984. 

Ryke, P. A. J. Evolusie. Wetenskaplike bydraes C6. Potchefstroom: Potchefstroomse 

Universiteit vir CHO, 1987. 

Schmid, H. H. Die Steine und das Wort: Fug und Unfug biblischer Archäologie. 

Zürich: Theologischer Verlag, 1975. 

Scholder, K. The Birth of Modern Critical Theology: Origins and Problems of 

Biblical Criticism in the Seventeenth Century. London: SCM, 1990. 

Shriver, G. H. Dictionary of heresy trials in American Christianity. Westport: 

Greenwood Press, 1997. 

Smith, M. S. The Memoirs of God: History, Memory and the Experience of the Divine 

in Ancient Israel. Minneapolis: Fortress, 2004. 



676         Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676  

 
Snyman, G. F. Om die Bybel Anders te Lees: ’n Etiek van Bybellees. Pretoria: Griffel 

Media, 2007. 

Spangenberg, I. J. J. “Paradigmaveranderinge in die Bybelwetenskappe: ’n Bydrae tot 

die gesprek tussen die Bybelwetenskappe en Sistematiese Teologie.” Religion & 

Theology 1 (1994): 144–184. 

________. “Die Ned Geref Kerk, die boek Jona en religieuse pluralisme.” 

Ongepubliseerde lesing gelewer tydens die OTWSA-kongres op Stellenbosch, 3 

September 1996. 

________. “Op pad na 2000 — oftewel, oor al die dinge wat gebeur het.” Old 

Testament Essays 11 (1998): 534–566. 

________. “Die Suid-Afrikaanse navorsingsgeskiedenis van die boek Daniël en die 

eksegetiese spel.” Old Testament Essays 12 (1999a): 591–608. 

________. “Daniël.” Bladsye 961–993 in Die Bybellennium: Eenvolumekommentaar. 

Redakteurs W. Vosloo.& F. J. Van Rensburg. Vereeniging: CUM, 1999b. 

________. “Can a major religion change? Reading Genesis 1–3 in the Twenty-First 

Century.” Verbum et Ecclesia 28 (2007): 259–279. 

________. “Yahwism, Judaism and Christianity: religions do evolve!” Pages 119–143 

in The Evolutionary Roots of Religion: Cultivate, Mutate or Eliminate? Edited 

by C. W. Du Toit. Pretoria: Unisa, 2009a. 

________. “The doctrines of original sin and the virgin birth — divine revelation or 

human construct?” Verbum et Ecclesia 30 (2009b): 221–242. 

Stendahl, K. “Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West.” Harvard 

Theological Review 56 (1963): 199–215.  

Stringer, C. & Andrews, P. The Complete World of Human Evolution. London: 

Thames & Hudson, 2005. 

Trocmé, E. The Childhood of Christianity. London: SCM, 1997. 

Ulrich, E. “Our sharper focus on the Bible and theology thanks to the Dead Sea 

Scrolls.” CBQ 66 (2004): 1–24. 

Van den Heever, J. “Creationism in the colonies: Science, religion and the legacy of 

apartheid in South Africa.” Pages 145–163 in The Evolutionary Roots of 

Religion: Cultivate, mutate or eliminate? South African Science and Religion 

Forum 13. Edited by C. W. Du Toit. Pretoria: Unisa, 2009. 

Vorster, W. S. ’n Ou Boek in ’n nuwe wêreld — gedagtes rondom die interpretasie 

van die Nuwe Testament. Miscellanea 10. Pretoria: Unisa, 1977. 

Weinert, F. Copernicus, Darwin, & Freud: Revolutions in the History and Philosophy 

of Science. Chichester: Wiley-Blackwell, 2009. 

 

Prof. Izak J. J. Spangenberg, Departement Ou Testament en Ou-Nabye 

Oosterse Studie, Universiteit van Suid-Afrika, Posbus 392, UNISA, 0003. 

Suid-Afrika. Epos: spangijj@unisa.ac.za.  
 

 


