662 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Darwin, Du Plessis, Dooie Seerolle en Demokrasie:
Stroomversnellings in die Studie van die Ou Tes-
tament in Suid-Afrika (1859—2()09)1

1ZAK J. J. SPANGENBERG (UNISA)
ABSTRACT

Darwin, Du Plessis, Dead Sea Scrolls and Democracy: four im-
portant events on the road of Old Testament research in South Af-
rica (1859-2009)

The Dutch Reformed Theological Seminary at Stellenbosch cele-
brated its 150th anniversary in 2009. This article takes a look at
four important events on the road of the study of the Old Testament
in South Africa during this period. The seminary was established in
the same year in which Charles Darwin’s book The Origin of Spe-
cies was published (1859). Although there is no direct link between
the two events, Darwin’s theory of natural selection impacted on the
Christian doctrines of creation and fall. The second event is the in-
troduction of historical-critical study at the seminary and the dis-
missal of Johannes du Plessis who was professor during the late
1920s. The third event is the discovery of the Dead Sea Scrolls
(1947-1956) and the impact which this had on the study of the Sec-
ond Temple period and the idea that Christianity superseded Juda-
ism. The fourth event is the establishment of a proper democracy in
South Africa in 1994. The idea that Christianity in its Western dress
is the supreme religion does not go unchallenged. Old Testament
scholars in South Africa cannot ignore these important events. They
need to acquaint theological students with these and assist them in
creating a theology which is relevant to the needs of people living in
our corner of the “global village.”

A INLEIDING

Die jaar 2009 is ’n interessante gedenkjaar. Johannes Calvyn (1509-1564) is
vyfhonderd jaar gelede gebore; Charles Darwin (1809-1882) tweehonderd jaar
gelede. Vanjaar vierhonderd jaar gelede het Galileo Galilei (1564—-1642) die
eerste keer sy selfgemaakte teleskoop na die planete gerig en dinge gesien wat
geen menslike oog voorheen gesien het nie. Maar dis nie al nie. Charles Darwin
se boek The Origin of Species is honderd en vyftig jaar gelede gepubliseer
(1859) — presies dieselfde jaar waarin die Kweekskool op Stellenbosch tot

' *n Verwerking van 'n lesing gelewer tydens die feesvieringe gedurende Junie 2009

op Stellenbosch.



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 663

stand gekom het en die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika gestig is. Voor-
waar ’n interessante gedenkjaar.

Na my wete kan die stigting van die Kweekskool op Stellenbosch en die
totstandkoming van die GKSA nie direk met Galileo Galilei en Charles Darwin
verbind word nie — tog sou dié twee name nie onvermeld in die geskiedenis
van Ou-Testamentiese navorsing bly nie. Daar is geleerdes wat Galilei verbind
met die begin van die moderne wetenskaplike studie van die Ou Testament
(vgl. Scholder 1990:64), terwyl ander weer meen dat Darwin se evolusieteorie
Julius Wellhausen (1844-1918) se navorsing beinvloed het (vgl. Deist
1976:34-38). Daar is egter nie van beinvloeding sprake nie (Rogerson
1984:252-253). Beide geleerdes is deur die tydsgees beinvloed en het 'n goeie
historiese bewussyn ontwikkel. Sonder sé 'n bewussyn sou hulle waarskynlik
nooit die insigte verwerf het wat tot hul onderskeie teorie€ gelei het nie. Dis
hierdie bewussyn wat tot 'n paradigmaverandering in sowel die biologiese as
die Ou-Testamentiese wetenskap gelei het (vgl. Weinert 2009:93; Noll
1991:45). Hierdie verandering het tot gevolg gehad dat heelwat Ou-Testamen-
tiese geleerdes teen die einde van die negentiende en die begin van die twintig-
ste eeu as ketters gebrandmerk is. Johannes du Plessis is hiervan 'n voorbeeld,
alhoewel hy nie in die eerste plek 'n Ou-Testamentikus was nie. Maar voor ons
by dddrdie verhaal kom, moet ons by die begin begin — die oprigting van die
Kweekskool op Stellenbosch in dieselfde jaar as dié een waarin Darwin se boek
The Origin of Species gepubliseer is.

B CHARLES DARWIN (1809-1882)

Charles Darwin is op 12 Februarie 1809 in Shrewsbury in Engeland gebore. Hy
het aanvanklik medies aan die Universiteit van Edinburgh in Skotland gestu-
deer (1825-1827) en in sy vrye tyd saam met Robert Jameson op geologiese
uitstappies gegaan. Hy roep sy mediese studies egter vaarwel en gaan studeer
teologie aan die Universiteit van Cambridge (1827-1831). Hier loop hy ook
kursusse in botanie en geologie. Alle studente aan Cambridge was in daardie
jare verplig om die boek Natural Theology van William Paley (1743-1805) te
bestudeer. In hierdie boek het Paley ("n teoloog) geargumenteer dat 'n mens uit
die fyn struktuur van die aarde, plante, diere en alle lewende dinge kon aflei dat
daar wel ’n skeppergod moet wees (Ayala 2006:3-7). Die vergelyking wat hy
gebruik het om sy idees mee oor te dra, was die een van 'n horlosie en 'n horlo-
siemaker. Enigeen wat die fyn ratwerk van 'n meganiese horlosie al gesien het,
kan nie anders nie as om tot die gevolgtrekking te kom dat dit deur iemand ge-
maak moes gewees het. 'n Horlosie veronderstel 'n horlosiemaker (Bowler
2007:39; Weinert 2009:99). Al die ratte en vere binne 'n meganiese horlosie
het nie maar per toeval byeengekom om ’n horlosie te vorm nie. Dit geld vol-
gens Paley ook van komplekse organe soos die menslike oog. Dis so kundig en
kunstig saamgestel dat 'n mens nie anders kan as om te konkludeer dat “ie-
mand” dit ontwerp het nie. Hierdie “iemand” is die skeppergod. Paley se sie-



664 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

ninge kom ooreen met wat ons vandag as “Intelligent Design” (= intelligente
ontwerp) ken.

Darwin was aanvanklik beindruk met Paley se argumente, maar sy rond-
reis op die vlootskip HMS Beagle en sy lees van Charles Lyell (1797-1875) se
boek Principles of Geology op die reis het sy sieninge verander (Bryson
2005:479-495). Lyell het geargumenteer dat die kontinente oor 'n lang periode
deur geologiese kragte gevorm is. Verder het hy afskeid geneem van die idee
wat op daardie stadium nog gangbaar was in geologiese kringe, naamlik dat
daar eeue gelede 'n wéreldwye vloed was soos wat in Genesis 6-9 beskryf
word.

Met sy terugkeer na Brittanje moes Darwin deur 'n magdom data wat hy
versamel het, werk. Daar was onder andere die verskillende vinkspesies wat hy
op die Galapagos-eilande teégekom het. Darwin het by kwekers en telers gaan
aanklop om te bepaal hoe hulle verskillende soorte van dieselfde blom of dier
respektiewelik kweek en teel. Hy het spoedig besef dat as mense op ’n kuns-
matige wyse kon selekteer, die natuur dit 66k kon doen. Die begrippe “kuns-
matige seleksie” en “natuurlike seleksie” is so gebore. Natuurlike seleksie hang
saam met omgewingsveranderinge wat spesies dwing om aan te pas. Om die
waarheid te s€, daar is net drie opsies vir spesies beskikbaar wanneer hul om-
gewing verander: (1) migrering, (2) aanpassing, of (3) uitsterwing.

Na vele jare van nadenke en ook korrespondensie met Alfred Wallace
(1823-1913) by wie soortgelyke idees besig was om pos te vat, is sy boek The
Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation of Favou-
red Races in the Struggle for Life op 24 November 1859 gepubliseer. Wallace
moes tweede viool speel, maar hy het Darwin as sy meerdere erken en toegegee
dat Darwin oor 'n langer periode met die saak gestoei en ook meer data bestu-
deer het. Wat wel interessant is, is dat Wallace bly glo het dat die mens sy ver-
stand, denke en redeneervermoé€ nie langs die weg van natuurlike seleksie ge-
kry het nie, maar langs die weg van goddelike ingrype (Weinert 2009:121,
132-133). Darwin, daarteenoor, het ander sienings gehuldig. Ook die menslike
verstand en redeneervermo€ is die produk van natuurlike seleksie. In die
woorde van Weinert (2009:121): “If humans must trace their origins to earlier
animal forms of life, then the emergence of both brains and mind must yield to
evolutionary explanations.”

In sy boek The Descent of Man and Selection in Relation to Sex (1871)
het Darwin sy teorie verder uitgewerk en beklemtoon dat die mens verwant is
aan primate en dat hulle miljoene jare gelede 'n gesamentlike voorouer moes
gehad het. Dit was 'n waagmoedige raaiskoot want geen ander mensfossiel be-
halwe di¢ van die Neanderdalmens was op daardie stadium beskikbaar om tot
so 'n konklusie te kom nie (Stringer & Andrews 2005:124). Die eerste skedel
van 'n Neanderdalmens is in 1856 naby Diisseldorf in Duitsland ontdek
(Lockwood 2007:88).



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 665

Tydens Darwin se leeftyd het die deursnee Westerling geglo dat die
aarde 4004 v.C. geskep is. Voorts dat al die plant- en dierespesies waarvan
hulle geweet het oorspronklik s6 deur God geskep is. Die mens, so is geglo,
was 'n aparte skepping en het los van die plant- en dierespesies gestaan (Bow-
ler 2007:29).

Die idee dat die aarde in 4004 v.C. geskep is, het hulle van die Ierse bis-
kop James Ussher (1581-1656) gekry. Hy het die geslagsregisters in die Bybel
noukeurig bestudeer en allerlei wiskundige berekeninge gedoen voordat hy
hierdie siening van hom bekend gemaak het. Dit het s6 waar en betroubaar ge-
lyk dat hierdie datum sedert 1701 in die Authorized Version (ook bekend as die
King James Version) van die Bybel opgeneem is (Gilmore 2000).

Die siening dat alle bestaande plant- en dierespesies oorspronklik sé
deur God geskep is, het Westerlinge as 't ware met moedersmelk ingekry. In
Charles Darwin se eie woorde: “Until recently the great majority of naturalists
believed that species were immutable productions, and had been separately cre-
ated” (1894:xiii, 1952:1). Anne Primavesi (2000:39) vat dit s6 saam: “In the
era after Aristotle and before Darwin, the fixity of species was a core belief.”

Met die stigting van die Kweekskool op Stellenbosch in die jaar 1859
het die teologiese dosente en studente hierdie twee oortuigings gedeel: (1) die
skepping het 4004 v.C. plaasgevind, en (2) alle plant- en dierespesies is in hul
onderskeie formate oorspronklik s6 deur God geskep. Voorts het hulle Genesis
1-3 as ’n historiese verhaal gelees en aanvaar dat daar letterlik en histories 'n
sondeval was. Daar was werklik 'n Adam en 'n Eva wat deur hul onge-
hoorsaamheid die ganse menslike geslag in sonde en ellende gedompel het. Dis
deur hulle toedoen dat mense steeds sterf. Paulus hou immers die dood voor as
God se straf op sonde (vgl. Rom 5:12, 6:23; 1 Kor 15:21) en die opstellers van
die Drie Formuliere van Eenheid onderskryf hierdie siening (vgl. die Neder-
landse Geloofsbelydenis: artikels 15 & 17; die Heidelbergse Kategismus: Son-
dag 3, vraag 7; die Dordtse Leerreéls: leerstukke 3 & 4).

Geeneen van die dosente wat gedurende die eerste halfeeu aan die
Kweekskool doseer het, het 'n doelbewuste poging aangewend om ’n historiese
bewussyn by hul studente aan te kweek nie. 'n Bewys hiervan is die feit dat die
Makkabeérhipotese rakende die oorsprong van die boek Daniél eers gedurende
die sewentigerjare van die vorige eeu in Suid-Afrika aanvaar is — 'n goeie ses
dekades na dit in Europa aanvaar is (Spangenberg 1999a). 'n Mens kan die
Suid-Afrikaanse navorsers nie heeltemal daarvoor verkwalik nie. Suid-Afrika
was ver van Europa gele€ en dit is hier waar dié soort bewussyn stadig maar
seker besig was om veral onder historici pos te vat (vgl. Spangenberg
1994:152-154).



666 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Darwin was wel daarvoor verantwoordelik dat 'n historiese element in
die biologiese wetenskap ingedra is. Ernst Mayer slaan die spyker op die kop
wanneer hy die volgende oor Darwin se bydrae skryf:

Darwin introduced historicity into science. Evolutionary biology, in
contrast with physics and chemistry, is a historical science — the
evolutionist attempts to explain events and processes that have al-
ready taken place. Laws and experiments are inappropriate tech-
niques for the explication of such events and processes. Instead one
constructs a historical narrative, consisting of tentative reconstruc-
tion of the particular scenario that led to the events one is trying to
explain (Mayer 2000:80).

Julius Wellhausen (1844—-1918) het op sy beurt daarvoor gesorg dat 'n
historiese oordeel en verstaan deel van Ou-Testamentiese navorsing geword
het. Sy historiese bewussyn het hom anders na die data in die Ou Testament
laat kyk as van sy voorgangers en tydgenote (Clements 1983:11). Hy het inge-
sien dat die godsdiens van Israel anders ontwikkel het as wat die Ou-Testa-
mentiese geskrifte — oppervlakkig gelees — te kenne gee (vgl. Houtman
1980:76—-80). Hy word daarom nie sonder rede “the Darwin of biblical studies”
genoem nie (Cohn-Sherbok 1998:310). Die impak van sy navorsing sou uitein-
delik ook in Suid-Afrika 'n uitwerking hé — weliswaar ’n aantal jare nadat dit
in Europa en Amerika gevoel is.

C JOHANNES DU PLESSIS (1868-1935)

Een van die persone in Suid-Afrika wat kennis geneem het van Wellhausen se
navorsing was Johannes du Plessis. Hy het 'n wye belangstelling gehad en is in
1916 aangestel as professor in Nuwe Testament aan die Kweekskool op Stel-
lenbosch (Hofmeyr 1986:7). Afgesien van sy eie vakgebied het hy ook intens
belang gestel in die evolusieleer, die sielkunde en die histories-kritiese navor-
sing op die terrein van die Ou Testament (Du Plessis 1927). Die insigte wat hy
verwerf het, het hy aan predikante, studente en geinteresseerde lesers via die
tydskrif Het Zoeklicht meegedeel. Hierdie teologiese tydskrif het in Januarie
1923 vir die eerste keer onder sy redakteurskap die lig gesien.

Sy belangstelling in die evolusieleer blyk nie net uit die redakteursarti-
kel oor die ontdekking van die Taung-skedel nie (Du Plessis 1925), maar ook
uit die briefwisseling oor die evolusieleer wat hy in Het Zoeklicht toegelaat het
(Du Plessis 1930a, 1930b, 1931:47-55). Die artikel oor die Taung-skedel ver-
skyn in dieselfde jaar waarin Raymond Dart (1893—-1988) sy artikel daaroor in
die tydskrif Nature gepubliseer het (Palmer 2007:138). Du Plessis maak twee
belangrike opmerkings in sy artikel: (1) die aarde is nie 4004 v.C. geskep nie,
en (2) die verskillende plant- en dierespesies wat tans bestaan, is nie in hierdie
formaat s6 deur God geskep nie. In sy eie woorde: “Het 1s volstrekt onnodig
om te veronderstellen dat God elke afzonderlike species juist zO heeft gescha-



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 667

pen” (Du Plessis 1925:51). Hierdie twee opmerkings van hom staan duidelik
teenoor die sienings wat van sy kollegas en ander tydgenote gedeel het.

Sy uitsprake oor die ouderdom van die skepping, dat God die verskil-
lende spesies nie oorspronklik s6 geskep het nie, en dat die mens ingebed is in
die evolusionére prosesse, het lesers ontstig. Sy entoesiasme vir die histories-
kritiese ondersoek van die Ou Testament het sy kollega wat Ou Testament do-
seer het, en verskeie ander lesers, nie gedeel nie. Wat mense egter die harnas
ingejaag het, was sy standpunt dat Jesus onkundig was oor sekere feite aan-
gaande die Bybelboeke. 'n Klag van leerdwaling word op 7 Maart 1928 teen
hom ingedien (Olivier 2009:18). Alhoewel die klag aanvanklik deur die Ring
van Stellenbosch as ongegrond van die hand gewys is, het diegene wat gebelgd
gevoel het, nie gaan 1€ nie. Hul optrede het later tot Du Plessis se ontslag gelei
en dit het op sy beurt tot 'n hooggeregshofsaak gelei (Die Kerksaak 1932).
Hierdie gebeure het die Bybelwetenskaplike navorsing aan die Kweekskool en
binne die Ned Geref Kerk erg benadeel (Deist 1976:139; Meiring 1979:81;
Deist 1994:140).

Met die wysheid van terugblik, weet ons vandag dat die Du Plessis-saak
deel van die paradigmaverandering was wat hom teen die einde van die negen-
tiende eeu binne die Ou-Testamentiese wetenskap voltrek het (Spangenberg
1998:535-536). Hierdie paradigmaverandering hou daarmee verband dat na-
vorsers 'n skerper historiese bewussyn ontwikkel het. Die kennis en insigte wat
hulle langs die weg van historiese ondersoek verwerf het, het teenoor die tradi-
sionele kerklike standpunte oor Israel se godsdiens, literatuur en kultuur te
staan gekom. Dit is nie altyd goed ontvang nie en tugsake was vele Ou-Testa-
mentici se voorland (Shriver 1997). Binne die Suid-Afrikaanse en spesifiek NG
Kerk-konteks moes 'n goeie veertig jaar na die Du Plessis-saak verloop voordat
die histories-kritiese ondersoek van die Ou Testament weer herleef het. Ferdi-
nand Deist (1944-1997) het hierin geen geringe rol gespeel nie. In een van sy
eerste publikasies waarin hy verduidelik wat histories-kritiese ondersoek be-
hels, skryf hy die volgende: “Ons het met die verloop van eeue ’n heel spesiale
geestelike sintuig ontwikkel, 'n sogenaamde ‘historiese bewussyn’” (Deist
1975:1). Hy het ’n jonger geslag Bybelwetenskaplikes gehelp om hierdie soort
bewussyn te ontwikkel en dit hul eie te maak, maar ongelukkig het nie alle teo-
logiese studente hierin gedeel nie. Die huidige teologiese debatte onder Afri-
kaanssprekendes oor die historiese Jesus en sy opstanding, is hiervan 'n goeie
voorbeeld (vgl. Jackson 2009; Konig 2009).

Dit was egter nie net die Ou-Testamentiese wetenskap wat in Suid-
Afrika skade gely het na die Du Plessis-saak nie. Die biologiese wetenskap het
ook skade gely. Van die NG Kerk professore en predikante het doelbewus die
evolusieleer na die Du Plessis-saak bestry en dit uit die skoolkurrikulum ge-
weer (Van den Heever 2009:152, 158—159). Hulle kon dit egter nie uit Suid-
Afrikaanse universiteite weer nie. In 1965 publiseer die Stellenbosse filosoof



668 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Johan Degenaar 'n boek met die titel Evolusie en Christendom. Daarin skryf hy
onder andere die volgende: “’n Ontkenning van evolusie sou 'n ondermyning
van die wetenskap en 'n ontkenning van die struktuur van die wéreld wees”
(Degenaar 1965:46). 'n Dekade later lewer Kobus Eloff sy intreerede met die
titel Die dilemma van die moderne Christenbioloog (1975). Hierin stel hy dit
onomwonde dat daar spanning bestaan tussen dit wat teolo€ uit Genesis 1-3
aflei en dit wat natuurwetenskaplikes in die natuur waarneem: “Deur teolo€ is
afgelei dat die dood, siekte en afwykings resultate van die sondeval was, maar
fossiele met hierdie tipe letsels is ontdek in gesteentes wat baie ouer is as die
mens” (Eloff 1975:15). Ietwat meer as 'n dekade later publiseer Pieter Ryke, 'n
Potchefstroomse professor in plant- en dierkunde, 'n lywige boek met die titel
Evolusie (1987) — na my wete die eerste volwaardige Afrikaanse boek oor
hierdie onderwerp.

Die besef dat die mens ingebed is in die evolusionére prosesse, iS nog
nie algemene kennis in Afrikaanssprekende kringe nie en die evolusieleer word
steeds deur heelwat predikante en lidmate as 'n bose en ateise teorie beskou.
Die rede hiervoor hou verband met die feit dat die evolusieteorie ingaan teen
die tradisionele leer van ’n sondeval en die siening dat dood God se straf
daarop is. Dit bring ongetwyfeld die tradisionele kerklike verlossingsleer in ge-
drang (Spangenberg 2007, 2009b).

D DOOIE SEEROLLE (1947-2007)

‘'n Ontdekking wat geweldig stimulerend ingewerk het op die studie van die Ou
Testament was die ontdekking van die Dooie Seerolle (Ulrich 2004). Daar was
egter geen kursus aan die Stellenbosse Kweekskool wat hierop gefokus het nie.
Wie geinteresseerd was, moes Semitiese Tale bestudeer.

Die ontdekking van die rolle (1947-1956) en die voortgaande bestude-
ring daarvan het eerstens veranderinge in Ou-Testamentici se verstaan van die
Tweede Tempeltydperk meegebring. In die woorde van George Brooke
(1999:255): “The Dead Sea Scrolls have radically altered the way scholars re-
construct the history of the Second Temple period.” Bybelwetenskaplikes ver-
wys eenvoudig nie meer na 'n “Intertestamentére tyd” nie, want dit is 'n bena-
ming wat met 'n foutiewe verstaan van die oorsprong van die Bybelboeke ver-
band hou. Maleagi was nie die boek wat die laaste geskryf is nie en God het nie
daarna in duisend tale geswyg tot en met die geboorte van Jesus nie. Die laaste
Ou-Testamentiese boek wat geskryf is, is die boek Daniél. Dit het gedurende
die Makkabeértyd (167-141 v.C.) tot standgekom en is nie 'n profetiese boek
nie, maar 'n apokaliptiese geskrif (Spangenberg 1999a, 1999b; Collins 2001:5—
9). Die Tweede Tempeltydperk was ’n produktiewe tydperk waarin Jode steeds
oor hul verhouding met die God van hul voorvaders nagedink en geskryf het.



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 669

Die Dooie Seerolle het egter ook 'n impak gehad op die studie van die
teks van die Ou Testament/Hebreeuse Bybel en die verstaan van Judaisme en
die vroe€ Christendom.

Wat die teks van die Ou Testament betref, het die Hebreeuse manu-
skripte wat in die grotte by Qumran ontdek is duidelik laat blyk dat daar allerlei
variasies van die teks in daardie eeu in omloop was. Daar was op daardie sta-
dium nie ’n normatiewe Hebreeuse teks van al die Ou-Testamentiese boeke nie
(Ulrich 2004:10-13). Die manuskripte het geleerdes ook verder in die verlede
teruggeneem as die manuskripte wat voor hierdie ontdekking beskikbaar was
(Schmid 1975:211-229). Die oudste volledige Hebreeuse kopie van die Ou
Testament voor hierdie ontdekking het uit die Middeleeue gedateer (1008 n.C.).
Dit 1s die Codex Leningradensis. Daar is wel twee ouer kodekse, maar hulle
bevat nie al die boeke van die Ou Testament nie. Hulle is Codex Aleppo (925)
en Codex Cairensis (895). Ferdinand Deist het een en ander hieroor in sy pu-
blikasie Witnesses to the Old Testament (1988:62—67) geskryf en studente se
belangstelling in die studie van die teks van die Ou Testament probeer aanwak-
ker.

Danksy hierdie ontdekking het die kulturele wéreld waarin Jesus en sy
volgelinge geleef en die sienings wat hulle gedeel het, ook duideliker profiel
gekry. In die woorde van James Dunn (2005:62):

More than anything else the scrolls have broken open the idea of a
monolithic, monochrome Judaism, particularly as set over against
the distinctiveness of newly emerging Christianity. It has now be-
come possible to envisage Jesus, as also “the sect of the Nazarenes,”
within the diversity of late Second Temple Judaism in a way that
was hardly thinkable before.

Die Christelike godsdiens, so weet ons vandag, het eers regtig begin
wortel skiet nd die verwoesting van Jerusalem en die tempel in 70 n.C. (Trocmé
1997:vii). Die Romeinse inname van Jerusalem en die vernietiging van die
tempel was vir alle Jode dwarsoor die destydse wéreld 'n traumatiese gebeurte-
nis. Vir 'n tweede keer in hul geskiedenis is die allerheiligste plek wat hulle
geken het, verwoes. Dit het vrae oor Jahwe se mag en oor sy verbond met sy
volk wakker geroep. Uit die smeltkroes van die gebeure en die geloofsvrae het
mettertyd twee godsdienstige tradisies as twee ‘“antwoorde” op die gebeure
ontwikkel: (1) Rabbynse Judaisme, en (2) Vroe€¢ Christendom. Hierdie tradisies
het nie oornag ontstaan nie, maar gegroei uit strominge wat in die Vroeé Ju-
daisme bestaan het (Trocmé 1997:1-5).

Die studie van die Dooie Seerolle het Ou-Testamentici daartoe gebring
om nuut na Israel se godsdiens te kyk. Die terme “laat Judaisme” of “laat Jode-
dom” is verruil vir 'n korrekter benaming, naamlik Vroeé Judaisme (Den Heyer
2000:124; Boccaccini 2002:9). Die besnydenis, die dieetvoorskrifte, die onder-



670 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

houding van die Sabbat en die aanbidding van slegs één God het die belangrik-
ste fokuspunte sedert die ballingskap geword. Dit het die Joodse godsdiens 'n
ander “kleur” as voorheen gegee en daarom verwys geleerdes hierna as Vroeé
Judaisme. Hierdie godsdiens het mettertyd ook variasies of strominge begin
vertoon. Daar was nie net één normatiewe Vroeé Judaisme met verskillende
“sektariese” bewegings nie. Gabriele Boccaccini (2002:xii—xvii) is van mening
dat daar aanvanklik drie duidelike strominge of tradisies in Palestina bestaan
het: (1) Sadokitiese Judaisme, (2) Henogitiese Judaisme, en (3) Wysgerige Ju-
daisme. Volgens hom kan ons hierdie strominge in die literatuur wat behoue
gebly het, herken. Sadokitiese Judaisme (’n spesifieke priestertradisie) is in die
boeke Esegiél, Esra-Nehemia, die Priestergeskrif van die Pentateug en die Kro-
niekboeke herkenbaar. Henogitiese Judaisme is in dele van die boek Henog,
met sy apokaliptiese strekking, herkenbaar. Die boek Henog is later deur die
Esseners, die Qumraniete en sommige Christelike groepe as 'n gesaghebbende
boek aanvaar. Wysgerige Judaisme is in die boeke Spreuke, Job, Prediker en
Jona herkenbaar.

Tydens die Ptolemese (312-200 v.C.) en die Seleukiede periode (200—
165 v.C.) het daar verdere veranderinge ingetree en het van die vermelde tradi-
sies mekaar oor en weer beinvloed. Tydens die Makkabese periode (164—163
v.C.) was daar vier prominente tradisies in die Vroeé Judaisme: (1) die Helle-
nistiese Judaisme, (2) die Fariseisme, (3) die Sadduseisme en (4) die Essener-
tradisie. Die Wysgerige Judaisme het in die eerste drie van hierdie tradisies
voortgeleef, die Sadokitiese Judaisme het in die Fariseisme en die Sadduseisme
voortgeleef. Die Henogitiese Judaisme het op sy beurt in die Essenertradisie
bly voortgeleef. Die vroeé¢ Christene, so wil dit 1yk, is beinvloed deur die Hel-
lenistiese Judaisme, die Fariseisme én die Essenertradisie (Boccaccini 2002).

Daar is heelwat Christene vandag wat lief is om die benaming “Bybelse
Christendom” vir die godsdiens wat hulle beoefen, te gebruik. Die term kom
veral in Protestantse kringe voor. Klaarblyklik staan 'n Bybel Christendom
teenoor 'n nie-Bybelse Christendom en ander nie-Bybelse godsdienste. Wat dié
Christene nie in ag neem nie, is dat daar nie s6 'n soort Christendom tot on-
langs bestaan nie (Carroll 1991:67-77). Hierdie soort Christendom hou ver-
band met die Protestantse Hervorming, die uitvinding van die boekdrukkuns en
die opbloei van fundamentalisme met sy oordrewe klem op die Bybel as die
enigste rigsnoer vir die lewe. Wie die Ou Testament histories en intensief be-
studeer, ontdek spoedig dat Israel se godsdiens oor tyd heen verander het. Die
Israeliete se oortuigings het verskuif van 'n Kanainitiese panteon na 'n Jahwe-
panteon met vier vlakke (Smith 2004:86—123). Laasgenoemde het tydens die
Babiloniese ballingskap weer ontwikkel in ’n Jahwe-panteon met slegs twee
vlakke. Israel se godsdiens het dus gegroei van politeisme na monoteisme en
nie andersom nie. Binne die Vroeé Judaisme van die Tweede Tempeltydperk
— so betoog verskeie geleerdes — was daar verskeie strominge en oortuigings



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 671

en uit hierdie stromings en oortuigings het die Rabbynse Judaisme en die Vroeé
Christendom ontwikkel (vgl. Spangenberg 2009a).

Die studie van die Dooie Seerolle en die Tweede Tempeltydperk het aan
die lig gebring dat die Ou en Nuwe Testament nie die verhaal van één gods-
diens vertel nie, maar na regte van drie godsdienste: (1) Jahwisme, (2) Vroeé
Judaisme en (3) Vroeé€ Christendom. Daar was ook nie 'n eenvormige Messi-
aanse verwagting onder die verskillende groepe in Vroeé Judaisme soos som-
mige wil te kenne gee nie. Die groep Esseners wat by Qumran gewoon het, het
byvoorbeeld twee messiasse verwag (Puech 2000).

Die navorsing rondom die Dooie Seerolle het binne die Suid-Afrikaanse
teologiese navorsingsterrein nog weinig rimpelings veroorsaak. Sistematiese
teoloé en dogmatici sit hul navorsing voort sonder om aan hierdie ontdekking
aandag te gee. Die idee dat die Christelike godsdiens die Judaisme vervang het
en dat die Judaisme 'n wettiese godsdiens is, is nog springlewendig onder vele
Suid-Afrikaanse Christene. Neem die uitspraak van Willie Jonker, die Stellen-
bosse dogmatikus, as voorbeeld (1989:33):

Die meeste mense het maar die idee dat 'n mens moet probeer om so
goed moontlik te lewe as jy enige hoop wil hé om in die hemel te
kom. ’n Bietjie meer Bybels uitgedruk: hulle dink dat 'n mens gered
word deurdat jy die Wet van God gehoorsaam. Alle heidense gods-
dienste redeneer so. Omdat ons almal se harte van nature heidens is,
redeneer ons ook dikwels so. Selfs Israel het so geredeneer.

Natuurlik was Jonker ’n kind van sy tyd en is hy beinvloed deur die
teologie van Karl Barth, G. C. Berkouwer en die Nuwe-Testamentikus Herman
Ridderbos (vgl. Jonker 1998:20-23, 106—-107), maar op daardie stadium was
die Nuwe-Testamentikus Krister Stendahl (1963) se navorsing reeds byna drie
dekades lank bekend. Jonker se uitspraak getuig van ’n konserwatiewe
teologiese denkraamwerk wat binne die nuwe demokratiese Suid-Afrika
uitgedaag sou word.

E DEMOKRASIE IN SUID-AFRIKA (1994-2009)

Die totstandkoming van ’n volwaardige demokratiese staat in Suid-Afrika ge-
durende 1994 het 'n nuwe en uitdagende tydvak vir teologiese studies aan uni-
versiteite ingelei. Vrae soos die volgende het na vore getree: As godsdienste
kulturele produkte is, mag 'n demokratiese staat aan een godsdiens voorrang bo
‘n ander verleen? Behoort alle godsdiente nie op dieselfde vlak hanteer te word
nie? Tydens die inhuldiging van Nelson Mandela op 9 Mei 1994 het die nuwe
regering aangetoon dat hulle van voorneme was om nie meer een godsdiens bo
‘n ander te stel nie. Leiers van die mees prominente godsdienste in Suid-Afrika
het gevolglik aan die inhuldiging deelgeneem. Geeneen is sondermeer uitge-
sluit nie.



672 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Voor die bewindsverandering was daar vir meer as 'n dekade 'n ernstige
debat in Protestantse kringe oor die gebruik van die Bybel in die regverdiging
van die apartheidsbeleid (vgl. Bax 1979; Deist 1982, 1986; Loubser 1987).
Hierdie debat het saamgeval met 'n internasionale besinning oor die gesag van
die Bybel. In hierdie debat het die Skotse Ou-Testamentikus en filoloog, James
Barr (1924-2006), 'n prominente plek beklee. Sy publikasies (Barr 1973, 1977,
1984) het duidelik 'n invloed uitgeoefen op gesprekke wat hier gevoer is. Afri-
kaanssprekende Bybelwetenskaplikes soos Willem Vorster (1977), Jimmie
Loader (1979) en Ferdinand Deist (1982, 1986) het van sy insigte vrugbaar ge-
bruik in die Suid-Afrikaanse debatte (Spangenberg 1998).

Na die bewindsoorname het die gesprekke oor die gesag van die Bybel
nie getaan nie. Die nuwe bestel het heelwat nuwe vrae na vore geroep. Die
vraag na die Christelike godsdiens se verhouding tot ander godsdienste is reeds
genoem. Gereformeerde Christene het dikwels teruggeval op tekste soos Jo-
hannes 14:6 (“Ek is die weg en die waarheid en die lewe. Niemand kom na die
Vader behalwe deur my nie”’) om die saak te besleg. Enkele Bybelwetenskapli-
kes het egter daarop gewys dat hierdie teks nie sé uitgelé kan word nie. Die
teks weerspieél iets van die spanning wat teen die einde van die eerste eeu ont-
staan het tussen vroeé Christelike groepe en Jode wat deel was van die ontlui-
kende Rabbynse Judaisme. Johannes 14:6 kan nie uit daardie konteks geneem
en as 'n algemene stelre€l gebruik word om ander godsdienste mee te beoor-
deel of om meerwaarde aan die Christelike godsdiens toe te s€ nie. Wesley Ari-
arajah (1993) en Reinholdt Bernhardt (1995) het dit duidelik aangetoon en en-
kele Suid-Afrikaanse Ou-Testamentici het hul insigte benut om die gesprek oor
ander godsdienste te stimuleer (Spangenberg 1996).

Die nuwe regering se poging om vroue as gelykwaardig aan mans te be-
handel en hul pogings om meer vroue in hoér posisies in die regering en die
staatsbestuur aan te stel, het ook tot teologiese besinnings gelei. Kerke moes
hulleself rekenskap gee oor waarom hulle nie vroue in regeerampte in kerke
aanstel nie. Die gesag van die Bybel het weer ter sprake gekom — ook toe die
regering huwelike tussen mense van dieselfde geslag gewettig het. Die debat
oor mense met 'n homoseksuele oriéntasie is nog glad nie afgehandel nie. Ter-
wyl die meerderheid predikante en lidmate hulle op Bybeltekste beroep het,
was dit weereens Bybelwetenskaplikes wat op inkonsekwenthede in hierdie be-
roep gewys en die etiek wat ten grondslag 1€ aan hierdie vorm van Bybellees,
bevraagteken het (Snyman 2007).

'n Laaste saak wat die nuwe demokratiese bestel na vore geroep het, is
omgewingskwessies. ‘'n Gesonde leef- en werkomgewing, skoon drinkwater en
sanitasie vir alle burgers van die land het belangrik geword. 'n Groen-teologie
is wel besig om wortel te skiet, maar dit het duidelik geword dat die Augustini-
aanse paradigma van sondeval-verlossing-eindoordeel nie as basis vir dié soort
teologie kan dien nie. In die woorde van Nigel Leaves (2006:81):



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 673

The “greening” of Christianity [...] stands in marked contrast, and
indeed direct contradiction, to much of the historic teaching of the
churches. In stead of being lords of the universe and the pinnacle of
creation, we must view ourselves as part of an interconnected web
of existence. The responsibility for the future of the planet rests with
us. We cannot look to another world and another life beyond this
one, but must commit ourselves to an ecological imperative that will
benefit succeeding generations.

F ’N TOEKOMSBLIK: WAT HOU DIE VOLGENDE 50 JAAR IN?

Uit die voorafgaande bespreking behoort dit duidelik te wees waarom ek reken
dat Darwin, Du Plessis, die Dooie Seerolle en Demokrasie vier stroomversnel-
lings in die studie van die teologie en spesifiek die Ou Testament in Suid-
Afrika verteenwoordig. Dit behoort ook duidelik te wees waarom ek hulle as
belangrik ag. Die nuwe geslag Ou-Testamentiese navorsers sal goed doen deur
hierdie stroomversnellings nie maar net as gepasseerde versnellings te beskou
nie, maar kennis te neem van die gebeure wat daar rondom plaasgevind het.
Die navorsing wat daaruit voortgespruit het, het die koers van Ou-Testamen-
tiese navorsing verander en die teologie voor vrae gestel wat nou nog nie af-
doende beantwoord is nie.

Vra ons wat die volgende 50 jaar gaan bring, is my voorspelling dat Ou-
Testamentici steeds met Darwin en die evolusieleer gaan stoei; dat die histo-
riese vrae rakende Israel se oorsprong en godsdiens nog skerper geformuleer
gaan word, en dat die ekologiese krisis waarvoor ons te staan gekom het al ons
aandag gaan vra. Ou-Testamentici sal aan hierdie saak aandag moét gee.

Die Ou-Testamentikus wat na my wete die trillings van die nuwe era die
beste geregistreer het, is Erhard Gerstenberger. Dit sal die jonger geslag Ou-
Testamentici in Suid-Afrika loon indien hulle kennis neem van sy navorsing en
teologie en sy wyse woorde ter harte neem: “If we want to preserve civilization
on this planet, we shall have to change the way we think about God” (Gersten-
berger 2002:321).

BIBLIOGRAFIE

Ariarajah, W. The Bible and People of Other Faiths. Geneva: World Council of
Churches, 1993.

Ayala, F. J. Darwin and Intelligent Design. Facets. Minneapolis: Fortress, 2006.

Barr, J. The Bible in the Modern World. London: SCM, 1973.

Barr, J. Fundamentalism. London: SCM, 1977.

Barr, J. Escaping from Fundamentalism. London: SCM, 1984.

Bax, D. S. A Different Gospel: A Critique of the Theology Behind Apartheid.
Johannesburg: The Presbyterian Church of southern Africa, [1979].

Bernhardt, R. Christianity without Absolutes. London: SCM, 1995.

Boccaccini, G. Roots of Rabbinic Judaism: An Intellectual History, from Ezekiel to
Daniel. Grand Rapids: Eerdmans, 2002.



674 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Bowler, P. J. Monkey trials and gorilla sermons: Evolution and Christianity from
Darwin to Intellegent Design. Cambridge: Harvard University Press, 2007.
Brooke, G. J. s.v. “Dead Sea Scrolls.” Dictionary of Biblical Interpretation. Edited

Hayes, J. H. Nashville: Abingdon, 1999.

Bryson, B. A Short History of Nearly Everything (Illustrated). London: Doubleday,
2005.

Carroll, R. P. Wolf in the sheepfold: The Bible as a problem for Christianity. London:
SPCK, 1991.

Clements, R. E. A Century of Old Testament Study. Guildford: Lutterworth, 1983.

Cohn-Sherbok, L. Who’s Who in Christianity. London: Routledge, 1998.

Collins, J. J. “Current issues in the Study of Daniel.” Pages 1-15 in The Book of
Daniel: Composition and Reception, Volume 1. Supplements to Vetus
Testamentum 83. Edited by J. J. Collins P. & Flint. Leiden: Brill, 2001.

Darwin, C. The Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation
of Favoured Races in the Struggle for Life. Sixth edition, with additions and
corrections. London: John Murray, 1894.

Darwin, C. The Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preservation
of Favoured Races in the Struggle for Life & The Descent of Man and Selection
in Relation to Sex. Book 49 in the series Great Books of the Western World.
Chicago: William Benton, 1952.

Degenaar, J. J. Evolusie en die Christendom: 'n Opstel oor Teilhard de Chardin.
Kaapstad: Simondium-uitgewers, 1965.

Deist, F. E. Die Noodlottige Band: Die verhouding tussen Kerk en Staat in Oud-
Israel. Kaapstad: Tafelberg, 1975.

. Mosaiek van Moses: Pentateug-navorsing sedert die Reformasie.
Kaapstad: Tafelberg, 1976.

. 8¢ God so? Protes en pleidooi — oor ons tyd, vir ons land. Kaapstad:
Tafelberg, 1982.

. Kan ons die Bybel dan nog glo? Onderweg na ’'n Gereformeerde
Skrifbeskouing. Pretoria: J.L. van Schaik, 1986.

. Witnesses to the Old Testament. The literature of the Old Testament,
volume 5. Pretoria: NG Kerkboekhandel, 1988.

. Ervaring, Rede en Metode in Skrifuitleg: 'n Wetenskaps-historiese
ondersoek na Skrifuitleg in die Ned. Geref. Kerk 1840—1990. Pretoria: RGN,
1994.

Den Heyer, C. J. Ruim geloven: Een theologisch zelfportret. Zoetermeer: Meinema,
2000.

Die Kerksaak tussen Prof. J. du Plessis en die Ned Geref Kerk in Suid-Afrika.
Kaapstad: Nasionale Pers, 1932.

Dunn, J. D. G. A New Perspective on Jesus: What the Quest for the Historical Jesus
Missed. Grand Rapids: Baker Academic, 2005.

Du Plessis, J. “De betekenis van de Taungs schedel.” Het Zoeklicht 3 (1925): 46-52.

. “Theologie en Wetenschap.” Het Zoeklicht 5 (1927): 357-368.

. “Oor die ewolusiekwessie.” Het Zoeklicht 8 (1930a): 163.

. “Besware teen ewolusie.” Het Zoeklicht 8 (1930b): 256-262.

. “Korrespondensie: Briewe aan die redakteur.” Het Zoeklicht 9 (1931): 47—
55.



Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676 675

Eloff, J. N. Die dilemma van die moderne Christenbioloog. Bloemfontein:
Universiteit van die Oranje-Vrystaat, 1975.

Gerstenberger, E. S. Theologies in the Old Testament. London: Continuum, 2002.

Gilmore A. s.v. “Authorized Version, 1611.” A Dictionary of the English Bible and its
Origins. Biblical Seminar 67. Sheffield: Sheffield Academic Press, 2000.

Hofmeyr, J. W. “Johannes du Plessis in kerkhistoriese perspektief: Ketter of profeet?”
ThEv (SA) 19 (1986): 4—14.

Houtman, C. Inleiding in de Pentateuch. Kampen: Kok, 1980.

Jackson, N. “Net verskillende manier van glo.” Bladsy 13 in Beeld 7 Oktober, 2009.
Jonker, W. D. “Vry van die wet, Romeine 7:5-25.” Bladsye 33-39 in Vreemde
bevryding. Redakteurs Jonker, W. & Theron, F. Kaapstad: LuxVerbi, 1989.

Jonker, W. D. Selfs die kerk kan verander. Kaapstad: Tafelberg, 1998.

Konig, A. “Jesus se le€ graf is die toetssteen.” Bladsy 15 in Beeld 9 Oktober, 2009.

Leaves, N. The God Problem: Alternatives to Fundamentalism. Santa Rosa:
Polebridge, 2006.

Loader, J. A. “The use of the Bible in conventional South African Theology.” Pages
1-24 in Scripture and the use of Scripture. Miscellanea Congregalia 9. Edited
by W. S. Vorster. Pretoria: Unisa, 1979.

Lockwood, C. The Human Story: Where we come from and how we evolved. London:
Natural History Museum, 2007.

Loubser, J. A. The Apartheid Bible: A Critical Review of Racial Theology in South
Africa. Cape Town: Maskew Miller Longman, 1987.

Mayr, E. “Darwin’s Influence on Modern Thought.” Pages 79-83 in Scientific
American, July 2000.

Meiring, P. G. J. “*No Regrets’ — 'n Vraaggesprek met Professor Ben Marais oor
Hoogtepunte en Laagtepunte in sy Lewe.” Bladsye 78-91 in Ekumene onder die
Suiderkruis. Redakteur A. C. Viljoen. Pretoria: Unisa, 1979.

Noll, M. A. Between Faith and Criticism: Evangelicals, Scholarship, and the Bible.
Leicester: Apollos, 1991.

Olivier, A. R. “Die Jare van die Leerstryd.” Bladsye 15-21 in Teologie Stellenbosch
150+: Die verhaal van teologiese opleiding op Stellenbosch — die mense en die
geboue. Eindredakteur P. Coertzen. Wellington: Bybel-Media, 2009.

Palmer, D. The Origins of Man. London: New Holland, 2007.

Primavesi, A. Sacred Gaia: Holistic theology and earth system science. London:
Routledge, 2000.

Puech, E. s.v. “Messiahs.” Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 2000.

Rogerson, J. W. Old Testament Criticism in the Nineteenth Century: England and
Germany. London: SPCK, 1984.

Ryke, P. A. J. Evolusie. Wetenskaplike bydraes C6. Potchefstroom: Potchefstroomse
Universiteit vir CHO, 1987.

Schmid, H. H. Die Steine und das Wort: Fug und Unfug biblischer Archdologie.
Ziirich: Theologischer Verlag, 1975.

Scholder, K. The Birth of Modern Critical Theology: Origins and Problems of
Biblical Criticism in the Seventeenth Century. London: SCM, 1990.

Shriver, G. H. Dictionary of heresy trials in American Christianity. Westport:
Greenwood Press, 1997.

Smith, M. S. The Memoirs of God: History, Memory and the Experience of the Divine
in Ancient Israel. Minneapolis: Fortress, 2004.



676 Spangenberg: Darwin OTE 22/3 (2009), 662-676

Snyman, G. F. Om die Bybel Anders te Lees: 'n Etiek van Bybellees. Pretoria: Griffel
Media, 2007.

Spangenberg, 1. J. J. “Paradigmaveranderinge in die Bybelwetenskappe: 'n Bydrae tot
die gesprek tussen die Bybelwetenskappe en Sistematiese Teologie.” Religion &
Theology 1 (1994): 144—184.

“Die Ned Geref Kerk, die boek Jona en religieuse pluralisme.”
Ongepubliseerde lesing gelewer tydens die OTWSA-kongres op Stellenbosch, 3
September 1996.

. “Op pad na 2000 — oftewel, oor al die dinge wat gebeur het.” Old
Testament Essays 11 (1998): 534-566.

. “Die Suid-Afrikaanse navorsingsgeskiedenis van die boek Daniél en die
eksegetiese spel.” Old Testament Essays 12 (1999a): 591-608.

. “Daniél.” Bladsye 961-993 in Die Bybellennium: Eenvolumekommentaar.
Redakteurs W. Vosloo.& F. J. Van Rensburg. Vereeniging: CUM, 1999b.

. “Can a major religion change? Reading Genesis 1-3 in the Twenty-First
Century.” Verbum et Ecclesia 28 (2007): 259-279.

. “Yahwism, Judaism and Christianity: religions do evolve!” Pages 119-143
in The Evolutionary Roots of Religion: Cultivate, Mutate or Eliminate? Edited
by C. W. Du Toit. Pretoria: Unisa, 2009a.

. “The doctrines of original sin and the virgin birth — divine revelation or
human construct?” Verbum et Ecclesia 30 (2009b): 221-242.

Stendahl, K. “Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West.” Harvard
Theological Review 56 (1963): 199-215.

Stringer, C. & Andrews, P. The Complete World of Human Evolution. London:
Thames & Hudson, 2005.

Trocmé, E. The Childhood of Christianity. London: SCM, 1997.

Ulrich, E. “Our sharper focus on the Bible and theology thanks to the Dead Sea
Scrolls.” CBQ 66 (2004): 1-24.

Van den Heever, J. “Creationism in the colonies: Science, religion and the legacy of
apartheid in South Africa.” Pages 145-163 in The Evolutionary Roots of
Religion: Cultivate, mutate or eliminate? South African Science and Religion
Forum 13. Edited by C. W. Du Toit. Pretoria: Unisa, 2009.

Vorster, W. S. 'n Ou Boek in 'n nuwe wéreld — gedagtes rondom die interpretasie
van die Nuwe Testament. Miscellanea 10. Pretoria: Unisa, 1977.

Weinert, F. Copernicus, Darwin, & Freud: Revolutions in the History and Philosophy
of Science. Chichester: Wiley-Blackwell, 2009.

Prof. Izak J. J. Spangenberg, Departement Ou Testament en Ou-Nabye
Oosterse Studie, Universiteit van Suid-Afrika, Posbus 392, UNISA, 0003.
Suid-Afrika. Epos: spangijj@unisa.ac.za.




