Original Research

www.koersjournal.org.za

AUTHOR:
Eric Kayayan

AFFILIATION:

Faculty of Theology and Religion,
Department of Historical and
Constructive Theology, University of
the Free State, South Africa

CORRESPONDENCE TO:
Eric Kayayan

EMAIL:
erickayayan@gmail.com

DATES:
Published: 15 Dec 2017

HOW TO CITE THIS ARTICLE:
Kayayan, K, 2017. DE CALVIN A
ALTHUSIUS L'importance du modele
ecclésiologique réformé pour la
pensée fédérale. KOERS — Bulletin
for Christian Scholarship, 82(2).
Available at: https://doi.org/10.19108/
KOERS.82.2.2355

COPYRIGHT:

© 2017. The Author(s).
Published under the Creative
Commons Attribution License.

DE CALVIN A ALTHUSIUS

Limportance du modele
ecclésiologique réformé pour la
pensée fédérale

Abstract

In this article, the relationship between Johannes Althusius’ federal views of civil government

— as expressed in his Politica methodice digesta — and John Calvin's conception of the role
and function of public authorities, is examined in the light of three sermons on Deuteronomy

17 preached by Calvin in 1555. The discussion takes its starting point in the consideration of
the kind of politico-theological connection denied or ignored in today’s secularized France,

with a particular historical reference to the regime of the Terreur in 1793-1794. The question

of the influence which Calvin's ecclesiology as well as subsequent Calvinistic ecclesiological
developments in the Netherlands may have had on Althusius’ theory of government and of
political life is raised in the light of the fact that Althusius not only held a degree in civil law,

but also in Church law (both obtained in Basel the same year, under strong Luthero-Calvinist
influence). If elements of a relation do indeed appear, they still remain to be established with
more precision. Still, in their views both Calvin and Althusius clearly point towards a unified vision
of society under the norm of God’s rule. With Althusius, this norm — embodied in the Decalogue
— is refracted in the various spheres constitutive of human activity associated with each other in
a federative way, each one retaining its own mode of operating.

Keywords: Calvin, Althusius, ecclesiology, federalism, covenant, politics, association,
government.

1. Une pensée politique informée théologiquement

Il peut paraitre étrange aux yeux de nombre d'observateurs contemporains de I'histoire
politique, voire d'acteurs de la vie politique, qu'on ait pu formuler il y a encore quatre ou
cing siecles des idées ou des théories politiques qui se réclament de notions chrétiennes,
d'une vision du monde informée théologiquement, et non calquée sur le type de contrat
social entre l'individu et I'Etat auquel une collectivité d'individus consent a se soumettre,
sur le modeéle des contrats hérité de Hobbes ou de Rousseau.? J'entends « étrange »

1 This paper was presented during a colloquium held in Paris on July 8, 2017 by Foi et Vie
Réformées (www.foietviereformees.org) on the following theme: Calvin / Althusius, racines
et pertinence de la pensée politique protestante. In its tone and style it reflects the preoccu-
pations of the context in which it was presented, with some allusions to current cultural,
religious and ideological trends. Papers presented during this colloquium can be viewed on:
http://www.foietviereformees.org/colloque-calvin-althusius/

2 Dans le paragraphe d'introduction de son article La théorie politique « réformationnelle » et le
pacte social, P. Wells qualifie comme suit la nature de ce contrat social fondé sur l'individual-
isme moderne: Une des caractéristiques de la modernité en Occident est la montée de l'individu-
alisme et son corrélat - la relation entre l'individu et la communauté. La séparation radicale entre
l'individu et I'Etat a été considérée, dans le meilleur des mondes possibles, comme le moyen de
garantir la liberté de l'individu, ses droits, ses croyances et sa vie privée, mais elle a été aussi un
outil pour remodeler la société humaine au moyen de programmes imaginés par des «ingénieurs»
sociaux. L’Etat est aussi considéré comme le bienfaiteur omniprésent et omnipotent qui prend en
main les intéréts des citoyens. Cet article a d’abord été publié en anglais dans Themelios, 31
(2006: 3), 32-47 puis traduit et modifié dans sa version frangaise. Il estici cité dans la ver-
sion en ligne de la Revue Réformée : http://larevuereformee.net/articlerr/n244/la-theorie-poli-
tigue-«reformationnelle»-et-le-pacte-social

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354

Page 1 of 15


http://www.foietviereformees.org
http://www.foietviereformees.org/colloque-calvin-althusius/
http://larevuereformee.net/articlerr/n244/la-theorie-politique-
http://larevuereformee.net/articlerr/n244/la-theorie-politique-

Original Research www.koersjournal.org.za

au sens d'étranger, de déconnecté de la vision du monde qui est devenue dominante au
sein de nos pays occidentaux largement sécularisés, du moins jusqu’a ce que nous soyons
rattrapés par la réalité d'une connexion théologico-politique venant dailleurs, et que nous
avons bien du mal a comprendre et a gérer alors qu'elle cherche progressivement a affirmer
sa marque sur nos pays et nos sociétés.

Il semblera plus étrange encore a ces observateurs que |'on puisse discuter de la pertinence
de telles idées ou théories aujourd’hui méme, pertinence qui bien entendu n'est telle
que dans la mesure ou I'on sait retracer et évaluer le contexte qui les a vues naftre et se
développer. Cette étrangeté est d'autant plus grande que la doxa du jour prétend urbi et
orbi que le seul véritable apport de Jésus de Nazareth en matiere de politique est d'avoir
été I'ancétre lointain - en tout cas l'inspirateur bien inspiré - de la Loi de 1905... En raison
de quoi les héritiers des « Lumiéres » lui concéderont sans doute d'avoir un peu été la
lumiére du monde, si ce n'est sur d'autres sujets, du moins sur celui-ci. Rendez a César ce
qui appartient a César (Matthieu 22:21) est sans doute la parole du Christ la plus citée
pour étayer cette affirmation, car elle semble neutraliser toute mise en relation entre la
dimension horizontale de I'existence - sociale et politique en particulier - et sa dimension
verticale - celle qui recherche dans la Transcendance d’'une Parole révélée, des normes de
justice, d’'ordre et d'équité ainsi que leur application adaptée aux circonstances dans le droit
positif. Or avec cette neutralisation, veut-on volontiers croire, la messe est dite, en tout cas
la ou la sécularisation I'a emporté.

Cependant, cette parole du Christ n'était pas inconnue des générations passées, en tout
cas de celles qui nous occupent ici. Elles n'ont pas été moins confrontées a son exigence
de délimitation des spheres temporelle et spirituelle, d'autant qu'elles lui accordaient
justement une portée normative. A ceci prés qu'elles n'omettaient pas ou n'occultaient pas
volontairement la seconde partie de la phrase du Christ : ... et a Dieu ce qui appartient a Dieu,
acceptantnaturellementque César lui-méme n‘estnullementexempté derendre a Dieuce qui
appartient a Dieu, sauf a se prendre lui-mé&me pour Dieu (ou pour Jupiter...) Ces générations
reconnaissaientle faitque surlabase de cetteinjonction du Christ, César estbel et bien mis lui
aussi dans l'obligation de rendre a Dieu ce qui lui appartient, a savoir I'exercice et le maintien
de la justice, de l'ordre et de I'équité en son nom, dans le cadre d'un droit positif qui trouve
sa source dans une Parole transcendante. Ce qui en revanche ajoute considérablement a
I'étrangeté évoquée, est sans nul doute le fait que pour ces générations une telle obligation
ne devait pas étre assimilée a une confusion entre l'ordre temporel et |' ordre spirituel,
donc a une mainmise des ministres de I’Eglise sur les affaires de I'Etat, et vice versa.3

3 Calvin (1561:409) exprime ainsi cette distinction au quatrieme de livre I'lnstitution (4.11.3): Car
ce qu'aucuns imaginent qu'¢’a [sic] este un ordre temporel que cestuy-la, pour le temps que les
Princes & Seigneurs & gens de iustice estoyent encore contraires a la Chrestiente, ils s‘abusent en ce
qu'ils ne considerent point combien il y a de difference, & quelle est la diversite entre la puissance
Ecclesiastique & la puissance terrienne. Car I'Eglise n’ha point de glaive pour punir les malfaiteurs,
ne commandement pour les contraindre, ne prisons, ni amendes, ne les autres punitions dont les
Magistrats ont accoustumé d'user. D'avantage, elle n'est point a cela, que celuy qui a peché soit puni
maugré soy: mais que par un chastiement volontaire il face profession de sa penitence. Il y a donc
grande difference, d'autant que I'Eglise n'attente & n’usurpe rien de ce qui est propre au Magistrat: &
le Magistrat ne peut faire ce qui est [fait] par I'Eglise. Les citations de l'Institution sont effectuées a
partir de I'édition publiée a Genéve par Conrad Badius au mois d'avril 1561. Il s'agit de la toute
premiére réimpression du texte francais de I'lnstitution de 1560.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 2 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

Est-il possible de déméler ce qui semble étre un écheveau incompréhensible aux yeux de la
majorité de nos contemporains?*

Tachons de franchir quelques années lumiéres idéologiques afin de mieux cerner le
mouvement d’'une pensée informée bibliguement et théologiquement sur ces questions,
pensée certes aux antipodes du cadre de réflexion politique dominant aujourd’hui, mais qui
a bel et bien existé a un moment de I'histoire de notre civilisation, et dont on peut encore
trouver quelques traces ici et la. Si les figures de Calvin et d’Althusius nous intéressent
particulierement, c'est en grande partie en raison du fait qu'ils étaient tous les deux juristes
autant que théologiens, s'attachant a distinguer et délimiter les sphéres de souveraineté,
ainsi que leurs relations et articulations au sein d'un méme monde, et que le second
(Althusius) se situe décidément dans la lignée du premier (Calvin).

2. Calvin sur Deutéronome 17: le triple noeud allianciel

Trois sermons de Calvin sur le chapitre 17 du livre du Deutéronome (v. 14-20), prononcés en
I'église saint Pierre de Genéve durant la semaine du lundi 18 au vendredi 22 novembre 1555,
permettent d'aborder de plein pied le mouvement de cette pensée.> Nous en citerons, en
les commentant, plusieurs extraits, ordonnés selon quelques thémes qui nous intéressent
particulierement dans le cadre de cet article. Le texte biblique concerne I'établissement futur
de la royauté en Israél et des prescriptions en vue de la limitation du pouvoir monarchique.
Aprés la défense faite au futur roi de verser dans des dépenses somptuaires, de multiplier
le nombre de ses épouses et d'accroitre de maniére démesurée sa puissance financiére et
militaire, ce passage énonce, toujours a propos du roi d'Israél (v.18-20):

Quand il s'assiéra sur son tréne royal, il écrira pour lui, dans un livre, un double
de cette loi, qu'il prendra auprés des sacrificateurs Lévites. Il devra I'avoir avec lui
ety lire tous les jours de sa vie, afin qu'il apprenne a craindre I'Eternel son Dieu, &
observer toutes les paroles de cette loi et toutes ces prescriptions pour les mettre

4 On trouve une bonne illustration de la confusion qui regne a ce sujet dans les appréciations
divergentes concernant la soi-disant théocratie calvinienne établie a Genéve. Ainsi, au chapitre
consacré a Althusius par A. de Benoist au début de la seconde partie de son recueil d'essais
Critiques / Théoriques (2002:299) on peut lire le passage suivant sur la filiation entre Calvin et
Althusius, dénuée de sources précises ou de tout argumentaire sur les notions invoquées:
Althusius s'inspire visiblement de Calvin quand il affirme que chaque consociatio doit remplir la
fonction a laquelle elle est destinée par ses capacités. Il s'en sépare en revanche nettement quand il
s'écarte du droit naturel subjectif, qui lui parait incapable de rendre compte du caractére organique-
ment structuré des sociétés humaines, et surtout quand il expose sa facon d'envisager les rapports
entre la politique et la théologie. Loi de préner la théocratie, a la maniére de Calvin, ou de tirer de
la Bible, qu'il cite pourtant abondamment, les principes essentiels de sa doctrine, il se refuse en effet
a placer la science politique dans la dépendance de la théologie, dénonce toute censure cléricale de
ses travaux et affirme la nécessité de soumettre étroitement les affaires religieuses au contréle de
la puissance publique. Cette derniére devant veiller « & ce que Dieu soit véritablement reconnu et
honoré en privé et en public dans toute I'étendue de I'Etat » (XXVIII, 15), le clergé se trouve confiné
dans l'exercice de son ministére, son pouvoir ne dépassant gueére les censures et les admonitions.
Manifestement, De Benoist n'a pas Iu le quatrieme livre de I'Institution Chrestienne (cf note 3
ci-dessus). De son coté, I'historien catholique Yves Krumenacker, dans l'avant-dernier chapitre
(« Bilan ») de sa biographie consacrée a Calvin (2009:518-519) rejette cette notion de théocratie
couramment attribuée a Calvin, tout en soulignant avec beaucoup plus de justesse la nature
essentiellement religieuse de la pensée calvinienne, dans les affaires ecclésiales comme civiles:
Calvin, évidemment, n’a pas cherché a préparer des temps nouveaux - ou alors, le Royaume de
Dieu. Son principal souci était que toute vie soit soumise a la volonté de Dieu, & commencer par la
sienne. Méme s'il tient fermement a la séparation des pouvoir temporel et spirituel, s'il refuse toute
théocratie, sa pensée est totalement religieuse. L'avenir des sociétés, du monde, ne l'intéressent pas.
Seuls comptent le plan de Dieu pour 'humanité et le salut des croyants.

5 CO 27,445-481.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 3 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

en pratique ; afin que son coeur ne s'éléve pas au-dessus de ses freres, et qu'il ne
s'écarte pas de ces commandements ni a droite ni a gauche; afin qu'il prolonge ses
jours dans son royaume, lui et ses fils, au milieu d'Israél.

Le contraste avec le fonctionnement des royaumes ou empires voisins d’Israél est patent.
La nation choisie pour étre la lumen gentium ne saurait verser dans l'idolatrie d'un pouvoir
s'attribuant une essence divine, idolatrie incarnée trés spécifiquement par le double réle
de prétre et de roi dont étaient fréquemment revétus les souverains des nations voisines
paiennes. Dans le premier de ces trois sermons (sur les versets 8-13), Calvin insiste sur le
fait qu'en Israél, avant l'institution de la monarchie, aussi bien le sacrificateur que le juge,
se trouvaient placés devant la norme de la Loi divine, chacun selon son office particulier.
Puis il se référe a la dispensation nouvelle, celle de la nouvelle alliance, dans laquelle Jésus-
Christ remplit a la fois l'office de juge supréme et de sacrificateur ultime au sacerdoce non
transmissible. Ceci 'améne a distinguer et a délimiter les devoirs et prérogatives de ces
deux offices en tant qu'ils sont représentés par des ministres, soit de la justice publique
(rois, princes, magistrats), soit du culte. Calvin explique dans ce premier sermon:®

Voila donc ce que nous avons a noter en ce passage, quand il est dit que les
sacrificateurs, et le juge qui sera pour lors, iugeront selon la Loy de Dieu. Et de
faict nous avons desia touché qu'il faut que nous recevions lesus Christ tant pour
iuge, que pour sacrificateur. Car lesus Christ a double office: outre ce qu'il est
Propheéte et souverain, et que c'est de luy que nous devons tenir toute doctrine, et
toute verité: il est aussi nostre souverain Roy, et nostre sacrificateur. Or d'autant
qu'ils ont représenté sa personne, estans comme ses ombrages, et figures: il a fallu
qu'ils ayent suivi ceste Loy. Maintenant il n'y a plus de tels ombrages et figures
(comme nous avons dit) d'autant que le Fils de Dieu est apparu: la sacrificature
ancienne a passé, le royaume a esté aboly. Contentons-nous donc d'avoir un ordre
inferieur c'est assavoir que la police soit gardée tellement, que tousiours la Loy
de Dieu domine par-dessus: et cependant qu'un chacun regarde ce qui luy est
licite: que les Rois, et Princes, et Magistrats cognoissent quand ils doyvent faire des
loix, que s'ils les font de leur teste, c'est pour tout mesler, et pour mettre tout en
confusion. Car Dieu dit: C'est par moy que les magistrats discernent ce qui est bon
et expedient. Qu'ils invoquent donc I'Esprit de Dieu, afin qu'il leur donne sagesse,
et discretion de faire des lois qui soyent bonnes et propres. Et que ceux qui sont
au siege de justice, se remettent a Dieu, et qu'ils demandent d'estre gouvernez
par son S. Esprit: que ceux qui ont le régime spirituel sachent qu'il ne leur est licite
sinon d'annoncer la parolle de Dieu, et de parler comme de sa bouche, et d'exposer
fidellement la doctrine qui est en la Loy, et en I'Evangile, et qUu'ils se tiennent en ces
bornes-la, et qu'ils n'attentent rien plus. Voila en somme comme nous avons a
prattiquer ce passage.

Par rapport a cette distinction des offices de législateur, de juge et de ministre de la
Parole, tous placés devant l'autorité de cette Parole, chacun selon sa vocation et son
office respectifs, une digression historique simpose : le 8 juin 1794, lors de la féte de I'Etre
Supréme qui faisait partie du culte institué par Maximilien de Robespierre par le décret
du 18 Floréal de I'an Il, ce fut Robespierre lui-méme, 'hnomme a la téte du Comité du Salut
public et président de la Convention, qui mena la procession et accomplit les rites de la
nouvelle religion officielle, vétu d'un habit bleu céleste et ceint d'une écharpe tricolore, les
signes donc de ce double office de prétre et de souverain qu'il s'était attribué, renouant
ainsi avec les pratiques des nations antiques paiennes.” |l tenait a la main un bouquet
de fleurs et d'épis, symboles d'une religion naturelle ressuscitée, du moins I'espace d'un
mois et demi. Si tout rappel d'une expiation par le sang innocent versé pour les péchés du

6 Sermon CIV du mardi 19 novembre 1555, CO 27,453-454.,

7 Cf. Furet & Richet (1973:248): Le 20 prairial (8 juin) David ordonne la grande féte de I'Etre supréme

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 4 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

peuple était naturellement exclu de cette Féte de I'Etre Supréme, purement déiste, il n‘est
pas inutile de rappeler que la loi du 10 juin 1794, votée deux jours plus tard, inaugurait I'ere
de la Grande Terreur, I'étape ultime de la purification de la nation par le sang, versé non
pas sur la Croix mais sous la guillotine. Un sang impur, celui des ennemis de la République -
ennemis non plus extérieurs, mais intérieurs cette fois - viendrait abondamment abreuver
les sillons de la France.® Cette phase d'expiation aboutirait en apothéose finale a ce que le
sang du grand-prétre Robespierre lui-méme, ainsi que de ses acolytes, soit versé lors des
journées de Thermidor...

Mais, pour revenir aux sermons de Calvin, voici I'explication qu'il fournit de I'ordre donné au
roi d'écrire une copie du livre de la Loi et de la lire tous les jours:

Ainsi notons qu’il a fallu qu'il y eust un livre specialement dedié au Roy, et que ce livre
ici fust escrit d'une maniére solennelle, et que les sacrificateurs et Lévites en fussent
tesmoins, et qu’il fust baillé la comme par la main de Dieu. Car c’estoit autant comme
si Dieu eust déclairé: Or ¢a, i'ay baillé ma Loy a tout mon peuple, et ie veux que tous les
ans la mémoire en soit refreschie. Car le livre estoit |a apporté: et on faisoit aspersion
du sang du sacrifice sur le livre, et puis sur tout le peuple, afin qu’il cogneust: nous
sommes conioints d’un lien inseparable avec la Loy de Dieu. Mais cela estoit-il fait? Il'y
avait un livre second qui estoit apporté, et le bailloit-on entre les mains du Roy, comme
si on luy eust dit: Dieu t'oblige beaucoup plus que les personnes privees, afin que tu
cognoisses quel est ton devoir: c’est que tu sois mieux enseigné que tous les autres, et
que tu leur dois monstrer exemple, et que tu te maintiennes en telle sorte que le peuple
te tienne pour sa guide. Voila donc ce que nostre Seigneur a voulu en ce passage. Et
de faict, regardons un peu combien la charge des Princes est difficile: quand il n’y aura
qu’une ville ou un village a gouverner, encore le luge s’y trouvera-il bien empesché:
que sera-ce donc d’'un royaume? Mais il faut que tous Magistrats, et gens de iustice
appliquent ceci a eux, qu’ils sachent que leur charge surmonte toute leur faculté et que
iamais ils n’en pourront venir a bout, sinon que Dieu leur donne son S. Esprit.°

Ce seul passage contient a lui seul toute la théologie alliancielle, ou fédérale, si I'on veut,
de Calvin, celle sur laquelle batira notamment Althusius.” Il y a d’abord une alliance entre
Dieu et son peuple par le biais de la Loi qu'il lui donne et qui fait reconnaitre au peuple un
lien, un nceud ou foedus (d'ou nous vient le mot fédéral): nous sommes conioints d'un lien
inseparable avec la Loy de Dieu. De plus, cette alliance est scellée par I'aspersion du sang
sur le Livre de la Loy, ce qui signifie que I'obéissance a cette Loi est vitale et ne saurait étre
rompue sans entrainer la mort. Vient ensuite un second nceud, cette fois-ci entre Dieu et
le roi, qui ne repose pas sur un autre fondement que la Loi, mais le confirme spécialement
afin qu'un troisieme nceud, une troisieme phase de l'alliance, puisse étre réalisé: celle du
peuple avec son roi. Ce dernier n'est jamais que le guide éclairé du peuple, éclairé par la

et de la Nature ; un bouquet d’épis a la main, Robespierre la préside, entouré d’un long cortége qui
se déroule des Tuileries au Champ-de-Mars. De I'étranger, de France, des adresses de félicitations lui
parviennent: est-ce le prélude d’'une restauration religieuse ? C’est en fait une cause supplémentaire
d'isolement.

8 Purification idéologique déja entreprise par la Convention dans les régions francaises rebelles
au nouveau régime. Cf. Revel (1988:71): De méme, sous la Révolution francaise, pendant la
guerre civile de Vendée, la Convention proclama son ferme propos d’ « exterminer les brigands de la
Vendée », y compris la population civile, pour « purger entiérement le sol de la liberté de cette race
maudite». On appréciera la logique du raisonnement qui préne le génocide au nom de la liberté.

9 Sermon CV sur le Deutéronome du mercredi 19 novembre 1555, CO 27,468.

10 Il importe néanmoins de souligner que Calvin n'est pas le pére de la théologie alliancielle ou
fédérale protestante au 16e siécle. C'est Heinrich Bullinger, le successeur de Zwingli a Zurich,
a qui en revient la primeur, avec son ouvrage Du Testament ou Alliance Une et Eternelle de Dieu
datant de 1534. Cf. note 13 ci-dessous.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 5 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

Loi du souverain Législateur: c’est que tu sois mieux enseigné que tous les autres, et que tu leur
dois monstrer exemple, et que tu te maintiennes en telle sorte que le peuple te tienne pour sa
guide. La qualité de guide du peuple est donc proportionnelle a la capacité du roi d'obéir
aux préceptes divins de la Loi, et le succes de ses entreprises en dépend tout autant.

Ce que dit Calvin ici n'est au fond rien d’autre que ce qu'il écrivait avec une tres grande
audace au roi Francois premier vingt ans plus tot, en aolt 1535, dans la lettre qu'il lui
adressait et qui servait de préface a son Institution de la Religion Chrestienne (cette lettre
figurera d'ailleurs dans toutes les éditions latines ou frangaises ultérieures, jusqu’a celle,
finale de 1560):

Or c’est vostre office, Sire, de ne destourner ne voz aureilles ne vostre courage d’une si
iuste defense, principalement quand il est question de si grande chose: c’est a savoir,
comment la gloire de Dieu sera maintenue sur terre: comment sa verité retiendra son
honneur & dignité: commét le regne de Christ demeurera en son entier. O matiere digne
de vos aureilles, digne de vostre iurisdiction, digne de vostre Trosne royal! Car ceste
pensee fait un vray Roy, s’il se reconnoit estre vray ministre de Dieu au gouvernement
de son royaume: & au contraire, celuy qui ne regne point a ceste fin de servir a la
gloire de Dieu, n’exerce pas regne, mais brigandage. Or on s’abuse si on attend longue
prospérité en un regne qui n’est point gouverné du sceptre de Dieu, c'est-a-dire sa
saincte parolle. Car I'édit céleste ne peut mentir, par lequel il est dénoncé, que le peuple
sera dissipé quand la Prophétie defaudra."’

Certes il s'agissait davantage, dans cette lettre, d'un appel lancé au roi afin qu'il défende la
pure doctrine de I'Evangile contre ses ennemis ou ses détracteurs. Le jeune Calvin se faisait
le défenseur d'un parti qui était déja persécuté, surtout apres I'Affaire des Placards. Plus
encore, il entendait exposer la doctrine évangélique de maniére suivie, avec moderation
et gratvité judiciaire, et non tel qu'il jugeait que cette cause avait été démenée avant lui,
confusément et sans nul ordre de droit."?> Cela dit, au fil des années, Calvin en est venu a étre
trés critique vis-a-vis du systeme monarchique, en raison des abus qu'il y voyait partout,
méme s'il ne saurait lui-méme étre qualifié de monarchomagque.® De fait, le régime d'Israél

11 L'édition de Badius n'est pas paginée pour cette préface. La citation se trouve a la page 4 de la
préface, lignes 16 a 31.

12 Id., p.3.

13 C. Malandrino (2014:99) offre un aperqu historique utile de l'origine et de la diffusion de la
pensée fédérale a partir du 16e siecle en insistant sur son point de départ dans la théologie
réformée. Sans étre nommé, Althusius s'inscrit évidemment dans ce courant lancé par les in-
vestigations des théologiens et juristes qui se situent dans la période allant de la moitié du 16e
siecle au début du 17e: Criticism [de la théorie de I'absolutisme royal énoncée notamment par
Jean Bodin] assumed various forms, rooted in different doctrines and political positions, including a
reformulation of medieval constitutionalism based on Thomist Scholastics or on the republican tradi-
tion or, alternatively, on the tradition which in the works of many authors were known as covenant-
alism; other forms of critical attitudes were expressed by anti-tyrannical thought, termed monar-
chomachism by William Barclay at the turn of the 17th century, and by the Reformation movements,
above all the democratizing strands of such movements arising from a Calvinist background, which
lay at the origin of the conflicts that resulted in century-long wars set against a religious backdrops,
but underlying of a quintessentially political nature. It is in this context that a theological-political
re-meditation with a federalizing orientation began to take shape, adapting to the new times the
themes characteristic of covenantalism, that is to say, of the pact established between God and man,
and between the people and the sovereign. This strand of thought which developed within the frame-
work of political categories that were still to a large extent premodern and linked to the conception
of society as divided into estates, aimed to establish the divine and ‘popular’ origin of sovereignty,
together with the intrinsically pluralist and complex make-up of society and the State. Known by
historians as federal theology’, it sprang from the investigations of theologians and scholars of law
who, in the period between the mid sixteenth and the early seventeenth century, drew their inspira-
tion primarily from the teachings of Jean Calvin, Huldrych Zwingli and his successor in Zurich, namely
Heinrich Bullinger, who in 1534 published a pamphlet that would be of fundamental importance for
the development and propagation of federal theology, entitled De testament seu foedere Dei unico
et aeterno.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 6 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

sous les Juges lui semble le moins mauvais de tous. Au cours du second des trois sermons
sur le passage du Deutéronome que nous considérons, il s'exprime comme suit a ce propos:

Ainsi donc il nous faut conclure, que Dieu, quand il a ordonné des luges, du
commencement a monstré que c’est une chose desirable, qu’un peuple soit gouverné
en public, et que les loix dominent, et qu'il n’ y ait point heritage,’* et que ceux qui sont
esleus mesmes soyent tenus a rendre conte, et qu’ils n’ayent point une licence infinie
pour dire: le veux cela, il me plaist ainsi. Donc il a declaré cela, quand il a gouverné
son peuple par la main des luges. Et voila pourquoy aussi il reproche aux Juifs ce qu’ils
ont demandé un roy pour leur chef, et qui regnast sur eux.'®

Un peu plus loin, Calvin précise bien de nouveau que I'établissement de la monarchie
en Israél n'a été que pour servir dombre, ou de figure a I'établissement de la monarchie
du Christ, sous le régime duquel le monde entier est appelé a vivre, le roi David étant le
type méme du Messie a venir. Mais ce role en quelque sorte prophétique de la lignée
monarchique en Israél, dont le Messie attendu sera lui-méme issu par la lignée de David, ne
fait pas de la monarchie un régime idéal, puisqu'il est nécessaire de mettre nommément le
peuple en garde contre les abus auxquels il peut s'attendre de la part des rois qu'il cherche
a se donner:

Maintenant donc nous avons une déclaration sommaire, comme Dieu a voulu establir
un royaume en son peuple : mais cela est au regard de nostre Seigneur lesus Christ.
Mais quant a la police, que I'estat meilleur, et le plus désirable c’estoit d’avoir des
luges : orest-a-dire, d’estre en liberté, et que les loix cependant dominassent. Or de la
nous sommes admonnestez, combien que toute police terrienne merite d’estre prisee
comme chose saincte et utile pour maintenir I'estat humain : si est-ce que quand il plaist
a Dieu de nous donner un gouvernement ainsi moyen, et qu’il n’y ait point de tyrannie,
et qu'il y ait des Magistrats qui gouvernent en telle sorte que les loix ont leur cours : que
c’est un privilege special : et qu’alors nous devons sentir que Dieu nous est prochain,
et qu'il a pitié de nous comme de ses domestiques, et de son troupeau ou heritage.'®

Maintenir le peuple en liberté par des lois qui le régissent tout en étant inspirées de la
Loi divine, voila pour Calvin la meilleure des polices terriennes. Pour lui, la pluralité des
magistrats, ou Juges, est un gage d'équilibre, pour peu qu'ils soient tous gouvernés par la
méme Loi, dont doivent s'inspirer les lois positives.

3. Le fondement christologique du principe fédératif dans
I’ecclésiologie calvinienne

Or chez lui cette pluralité de services se retrouve dans le gouvernement spirituel, celui
de I'Eglise, dans la mesure oU la royauté et la sacrificature perpétuelles du Christ élevé
en gloire au moment de son Ascension, annulent toute prétention d'un gouvernement
ecclésiastique centralisé ici bas, qui prétendrait tout régenter, se substituant d'une maniere
ou d'une autre au gouvernement céleste du Christ. Pour Calvin, il n'est pas davantage
possible d’avoir un sieége ecclésiastique centralisé qu'une monarchie ou une gouvernance
mondiale centralisée, alors que c'est le Christ auquel la royauté universelle été remise, et
que son office de sacrificateur, quant a lui, n‘est pas transmissible.' D’ou, 'on s'en doute,

14 Le mot heritage doit ici étre compris comme « succession héréditaire ».
15 Sermon CV, CO 27,459.
16 Id. CO 27,459-460.

17 Hébreux 7:24-25: Mais lui [Jésus], parce qu'il demeure éternellement, posséde le sacerdoce non
transmissible. C'est pour cela aussi qu'il peut sauver parfaitement ceux qui s‘approchent de Dieu

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 7 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

le rejet de l'institution papale:

Or, maintenant, si on veut conclurre qu’en tout le monde il y faille un souverain
sacrificateur, il faudra qu'il y ait un souverain Roy, et toutes polices seront abattues, et
I'ordre qui est a présent distingué entre les royaumes, principautez, et villes franches,
tout cela soit une confusion maudite de Dieu."® Etou en serions-nous ? Mais il nous en
faut venir au principal : c’est que nostre Seigneur lesus seroit despouillé de son droict.
Car puis que il est apparu, voila le royaume perpetuel qui est establi en sa personne,
il est constitué par-dessus tous les empires et royaumes de ce monde: il a prins aussi
la sacrificature eternelle par-dessus tout I'ordre, et tout le regime de I'Eglise; non pas
qu’auiourd’huy il n’y ait des evesques, et des pasteurs, comme I'Escriture en parle: mais
il faut que lesus Christ soir le chef unique, et que les autres ne soyent sinon membres
inferieurs, et que le corps se gouverne en telle sorte, que le tout se rapporte a celuy
duquel il est prononcé: Voici mon Fils bien aimé, escoutez-le. Et ainsi, nous voyons
que le Pape est un sacrilege, qui despouille lesus Christ de sa dignité souveraine,
quand il se constitue souverain sacrificateur en I'Eglise de Dieu. Or cependant qu’il
allegue, qu’il faut néantmoins qu’il y ait quelque fin aux querelles, et controversies qui
pourroyent advenir de la religion : la reponse est a cela: Moyennant qu’il y ait ordre
dressé, que il ne faudra point qu’'un seul homme domine: mais on s’assemblera d’'un
commun accord: comme nous voyons que le temps passé il en est advenu. (...) Ainsi
donc, notons, que comme il est dit qu’il faut quelque arrest pour accorder les querelles
civiles, et pour definir les causes criminelles: c’est bien raison, quand il y aura quelque
debat et contention pour la doctrine, qu'il y ait quelque arrest souverain. Mais ce n'est
pas a dire qu'un seul homme doive présider sur tout le monde: cela (comme nous
I'avons monstré) est du tout contraire a nature. Que reste-il donc ? Qu’on s’assemble,
et que lesus Christ préside au milieu."

On peut donc dire que la préséance, la présidence et le gouvernement directs de Jésus-
Christ, manifestés par sa Parole et son Esprit, sur toutes les réunions ou conciles
ecclésiastiques, constituent la pierre de touche de l'ecclésiologie calvinienne, se fondant sur
cette parole de I'Evangile (Matthieu 18:20): L& ou deux ou trois sont assemblés en mon nom, je
suis au milieu d’eux. Ce n'est qu'a partir de ce fondement-la que I'on peut saisir importance
du modele ecclésiologique réformé pour la pensée fédérale, que Johannes Althusius
développera deux générations plus tard pour I'appliquer a la société humaine dans son
ensemble. Car, dans cette ecclésiologie, toute assemblée réunie autour de I'enseignement
du Christ, sa parole et les sacrements qu'il a institués, est pleinement et entierement église.
Siune telle assemblée porte en elle et vit les marques de sa fidélité a I'enseignement de son
Maitre, il ne lui manque rien pour étre église de plein droit et de plein pied. Elle ne dépend
nullement pour I'étre, d'une hiérarchie ecclésiastique supérieure située a Antioche, Rome
ou Constantinople. Elle n’'est méme pas une branche locale parmi d'autres d'un quelconque
organisme institutionnel a la structure pyramidale. Mais ce qui est vrai pour I'une est dans
le méme temps entiérement vrai pour l'autre, ou les autres, en quelque lieu qu'elles se
trouvent.

Il y a donc bien une Eglise universelle, constituée d'églises locales qui se reconnaissent
comme églises a part entiére au vu des marques de fidélité qu’elles manifestent. Et sur le
fondement de cette reconnaissance mutuelle, elles ne peuvent qu’entrer en contact les unes

par lui, étant toujours vivant pour intercéder en leur faveur. Cf Spoelstra (1989:169) sur l'ordre
ecclésiastique de Dordrecht: Die kerkregering hou dus in die eerste plek rekening met die Christus-
regering deur middel van gawes of ampte (charismata) wardeur die plaaslike kerk versorg, regeer en
opgebou word (...) Tweedens ontbreek enige aanduiding in die Skrif dat Christus in die plek van die
apostels ‘n hiérargie, superintendente-amp of sinode-instituut oor die gemeente(s) ingestel het.

18 Comprendre: une confusion maudite par Dieu.

19 Sermon CIV, CO 27,450-451.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 8 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

avec les autres et vivre en communion de foi, de pensée et d'action, puisqu’elles sont toutes
organiquement liées a leur Sauveur, comme des sarments greffés sur le méme cep. Encore
une fois, lorsqu’elles se placent sous la méme houlette, vivent sous la méme Loi, qu'elles
professent la méme confession de foi, toutes les églises locales se reconnaissent comme
véritables églises et - davantage encore qu'une association ou une fédération d'églises -
elles forment ensemble une communion d'églises. Elles ne sont donc ni indépendantes, ni
mémes autonomes (ce qui signifierait que chacune est une loi a elle-mé&me), mais bien auto-
suffisantes (selbstdndig en allemand, selfstandig en néerlandais). Leurs relations mutuelles
se déroulent non pas au sein d'une structure institutionnelle pyramidale, chapeautée par
un homme ou un collége réduit, mais au sein de sphéres concentriques dont I'étendue et
les limites sont déterminées par les intéréts communs qu'elles développent, par exemple
dans l'action diaconale, I'évangélisation ou le partage des ressources théologiques.? Les
facteurs linguistiques ou nationaux joueront un réle certain dans la détermination des
sphéres concentriques ou s'initient et se déroulent les actions communes, dans la mesure
de la proximité géographique qui permet a ces actions communes d'étre entreprises. En
méme temps la souveraineté universelle du Christ confessée par toutes ces églises, leur
impose de rechercher I'extension des spheres concentriques partout ou elles sont en
mesure de reconnaitre les mémes signes de fidélité & I'Evangile qui les caractérisent, jusqu’a
I'autre bout du monde. Ainsi expriment-elles la catholicité (c'est-a-dire au sens propre
'universalité), et 'unité de I'Eglise, qui, comme on sait, sont comptées depuis les Conciles
de Nicée-Constantinople au 4e siécle, comme deux des quatre attributs de I'Eglise (les deux
autres étant la sainteté et I'apostolicité).

Mais, demandera-t-on, quelle exégese fonde et autorise donc ce modele ecclésiologique?
Le simple fait que dans tout le Nouveau Testament il n'existe que deux acceptions du mot
« église » (ekklesia, assemblée de ceux qui ont été appelés): 1. soit une église locale ou
des églises locales, qui ont chacune leur adresse physique, la ou se réunissent les fidéles
autour de la prédication de la Parole et 'administration des sacrements, desservis par les
ministeres institués, en particulier celui de I'ancien, ou presbytre; 2. soit I'église comme
corps universel du Christ, qui na, elle, aucune adresse sur terre, mais dont la seule adresse
est au ciel, dans la personne méme du Christ ressuscité, vivant éternellement a la droite du
Pere. Ceci est particulierement patent dans les épitres de saint Paul, lesquelles, dans leur
salutation initiale, sont adressées soit a une église particuliére (celle qui est a Corinthe -
littéralement : a I'église de Dieu qui est a Corinthe - ), celle qui est a Thessalonique (a I'église
des Thessaloniciens en Dieu le Pére et le Seigneur Jésus-Christ), celle qui est a Rome - a
tous ceux qui sont a Rome, aimés de Dieu -) etc.; soit a une pluralité d'églises locales, dans
le cas de celles qui étaient situées dans la province de Galatie - aux églises de la Galatie -).
Les lettres adressées par Jean de Patmos a sept églises locales au début de I'Apocalypse
(Ephése Smyrne, Pergame etc.) ne témoignent pas d'une autre réalité ecclésiale et par
conséquent ecclésiologique. Il est symptomatique a cet égard de noter qu'aucune lettre
de Calvin aux réformés en France n'est adressée a I'Eglise de France. Ce sont toujours des
lettres écrites a des églises particuliéres, ou bien aux églises en France. Du reste jusqu’en
1659 (date du dernier synode réformé avant la Révocation de I'Edit de Nantes, celui de
Loudun), les synodes seront tous synodes des églises - au pluriel donc - de France.

4, Le parcours calviniste de Johannes Althusius

Il nous faut garder a I'esprit ces éléments lorsque l'on aborde la pensée de Johannes

20 Cf Spoelstra, sur I'article 30 de I'ordre ecclésiastique de Dordrecht (1989:30): Kerke kan nie die
opdragte wat Christus aan die ampte in die plaaslike kerk gegee het, delegeer of aan ander kerklike
strukture opdra nie. Hulle kan ook nie nuwe eenhede vorm, aansluit by of oplos in ander liggame of
strukture nie. Hulle kan egter met behoud van eie selfstandigheid met ander kombineer om saam te
doen wat tot die eenheid, goeie orde en beswil van elke kerk sal strek. Om hierdie optrede moontlik
te maak, gaan die selfstandige kerke kragtens hulle kerkverband in Christus ‘n kerkorde met mekaar
aan wat die gegewe Skriftuurlike kerkreg behoort te respekteer.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 9 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

Althusius, dont quelques étapes du parcours personnel méritent d'étre soulignées, afin de
ne pas verser dans une appréciation réductrice de son engagement au service de la Cité.

Rappelons tout d’abord qu'Althusius appartient a la quatrieme génération de la Réforme,
étant né aux alentours de 1560 (Calvin, qui appartient a la seconde génération, meurt en
1564). |l est le fils d'un prédicateur a la cour calviniste de Diedenshausen dans le comté
de Sayn-Wittgenstein, en Westphalie. S'il a d'abord étudié Aristote a Cologne, puis le droit
romain a Genéve, sous Denis Godefroy, il a également étudié la théologie: a Bale il regoit
en 1586 un doctorat aussi bien en droit civil qu’en droit ecclésiastique.?’ Notons qu'a cette
époque, la faculté de droit de Bale, jouissant d'une renommée considérable, offrait un
clair profil évangélique, les influences luthériennes et calvinistes jouant un réle a peu pres
égal.?? Le juriste francais Francois Hotman, propagandiste calviniste de premier ordre en
France avant la persécution de 1572, y avait fait un séjour de 1578 a 1584, y donnant des
cours privés, ety retournant fin 1589 pour y mourir six mois plus tard.>

Nommeé en 1604 syndic de la ville d'Emden, en Frise orientale, Althusius sera également, a
partir de 1616 et jusqu’a sa mort en 1638, ancien dans son église, participant notamment
de maniére active au grand synode réformé de Dordrecht (1618-1619) provoqué par la
controverse avec les disciples de Jacob Arminius sur la question de |la Grace et de la synergie
avec la volonté humaine dans l'obtention du salut. Althusius y maintiendra une position
calviniste fermement opposée aux Remonstrants.

Le fait qu'il ait passé environ trente-cing ans de sa vie dans la ville dEmden est également
significatif en raison d'un autre synode réformé d'importance majeure qui s'y est déroulé
en 1571, et qui a largement contribué a formuler les principes ecclésiologiques qui viennent
d'étre présentés succinctement. L'ordre ecclésiastique réformé mis en place cinquante ans
plus tard, lors du synode de Dordrecht (et qui fut ratifié par les églises réformées francaises
réunies elles-mémes en synode en 1620 a Alés) insiste sur le fait qu'aucun ministre du culte,
ou aucune église locale, na le droit ou le pouvoir de prendre le contrdle d'une autre église
locale ou de s'immiscer dans ses décisions, qui ne relévent que de la compétence du conseil
des anciens de laseconde, puisqu’elles sont toutes « églises » a part entiére, étant localement
la manifestation visible du corps du Christ, sans avoir besoin d'une quelconque béquille
extérieure.?* Si, sur un point de doctrine ou de discipline, 'une d’entre elles contrevient
a l'ordre et a la discipline déterminés ensemble au cours des assemblées ecclésiastiques

21 Sa thése en droit civil étantintitulée : De arte jurisprudentice Romance methodice digestce libri.
Le sujet de sa thése en droit ecclésiastique ne nous est pas connu.

22 Cf. C. Strohm (2008:163-164): In den sechziger une siebziger Jahren des 16. Jahrhunderts erlebte
die juristische Fakultdt der Universitdt Basel einen erstaunlichen Aufscwung und wurde, wie die
Forschungen Karl Mommsens gezeigt haben, zur flihrenden Promotionsfakultdt des protestantischen
Europa. Keine andere juristische Fakultdt im Reich hatte Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhun-
derts mehr Doktorpromotionen vorzuweisen als die Universitdt Basel. Sur I'orientation confession-
nelle de la faculté, Strohm ajoute cependant (2008:165): Bisher nicht gekldrt ist die zentrale Frage,
welche Rolle bei der signifikanten Vervielfachung der Doktorpromotionen konfessionelle Faktoren
gespielt haben. De méme plus loin (p. 167): Die Frage des Verhdltnisses von reformierten und
lutherischen Disputanten IdfSt sich kaum beantworten. Die Grenzen sind hier fliefSend und aufgrund
der zahlreichen Ubergénge vom Luthertum zum Calvinismus in der jahrzehnten zwischen 1550 und
1650 lassen sich vielfach keine klaren Zuordnungen treffen.

23 Strohm (2008:174) résume ainsi 'approche du droit par ce juriste monarchomaque de premier
ordre, auquel il semble impossible qu'Althusius n'ait pu avoir affaire d'une maniéere ou d'une
autre durant ses études a Bale: Mit seinen rechtwissenschaftlichen Werken hat er herausragende
Beitréige zur historischen Kontextualiserung und systematischen ErschlieSung des RGmischen Rechts,
aber auch der Wiederaneignung franzdsischen Rechts geleistet.

24 Cf.Spoelstra (1989:464): Die een kerk van Christus is aanwesig op baie plekke waar gelowiges in
die eenheid van ‘n ware geloof rondom die Woord en sakramente vergader en deur dié Woord en
Gees regeer word (...) Gevolglik is elke plaaslike kerk ‘n selfstandige openbaring van die liggaam van
Christus in sover dit die kenmerke van die liggaam van Christus vertoon (...) Geen kerk kan daarop
aanspraak maak dat hy seggenskap oor ‘n ander kerk het nie. In die Nederlandse Gereformeerde

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 10 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

(dans le cadre d’'une sphére concentrique de prise décisionnelle par consensus, autant
que possible), c’est de maniére ordonnée et aprés des enquétes menées par des délégués
accrédités d'églises sceurs, que l'affaire doit étre réglée, avec toujours la possibilité d'un
appel fait a la réunion ecclésiastique plus large, au sein du cercle concentrique. Le
principe étant qu'en toutes choses, la Parole de Dieu et les confessions de foi adoptées
communément ont seules l'autorité ultime pour déterminer l'issue a donner au contentieux.
Nous sommes la tout a fait dans I'esprit de ce que Calvin expliquait dans l'extrait du sermon
CIV sur Deutéronome 17 cité plus haut. Plus encore, c'est tout 'argument qu'il développe
de maniere tres fournie dans le quatrieme livre de l'Institution Chrestienne de 1559-1560
(notamment au chapitre 9).

A la suite d'autres synodes tenus a la fin du seizieme siécle, le synode de Dordrecht (1618-
1619) exprime clairement aussi le principe de subsidiarité qui doit a tout moment étre
respecté dans les assemblées ecclésiastiques: a savoir que dans les assemblées majeures
ne doivent se traiter d'une part que les affaires ou causes émergeant des assemblées
mineures mais que celles-ci n'ont pas pu résoudre, et d'autre part seulement des affaires
ou des causes qui ressortissent directement des assemblées majeures car par leur nature
et leur portée, elles concernent d'emblée un cercle concentrique d'églises plus large. De
plus, dans toute assemblée ecclésiastique qu'elle soit mineure ou majeure, ne doivent étre
traitées que des questions ecclésiales, et selon le droit ecclésiastique adopté en commun:
c'est l'article 30 de I'ordre ecclésiastique de Dordrecht.

Depuis sa naissance, toute la vie d’Althusius a été marquée par cet héritage, par cette
réflexion et ces préoccupations concernant la vie de 'Eglise. On l'avuy, il en a été imprégné
et s'y est abondamment impliqué. Comment donc imaginer qu'ils n'aient pu influencer
d’'une maniéere ou d'une autre sa théorie politique et la pratique qu'il lui a donnée en tant
que syndic de la ville dEmden? On notera pourtant avec intérét le fait que le Synode de
Dordrecht est postérieur de quatre ans a la troisieme édition, augmentée et définitive,
de la Politica par Althusius, ce qui pose la question de l'inversion (ou de la réciprocité) de
I'influence que les deux spheéres ont pu avoir 'une sur l'autre.

Dans le méme ordre d'idées on ne saurait non plus ignorer le fait que la structure politique
d’'une ville comme Emden, jouissant d'une large autonomie en tant que ville impériale libre
apres 1595, représentait une sorte de versant séculier consonnant avec l'organisation
ecclésiastique réformée. Bien qu'Emden ne fit pas partie de la ligue hanséatique du nord,
elle se trouvait sur I'axe géographique de cette confederatio économique née vers le 13e
siecle avec l'accession de la bourgeoisie aux commandes des villes en bordure de la mer
Baltique et de la mer du Nord. Aux Pays-Bas voisins en train de se constituer, la position
juridique des consistoires locaux était, mutatis mutandis, celle des municipalités vis-a-vis des
Provinces et des Etats-Généraux des Provinces-Unies (Staaten Generaal) créées par I'Union
d'Utrecht de 1579.%° Et, pour mémoire, la confédération helvétique était formée dés 1291.

Déterminer en détail les influences mutuelles qui ont pu jouer dépasse le cadre de cette
étude, d’autant qu'il faudrait y inclure I'ancien droit germanique?® ainsi que les écoles de

kerkreg is die selfstandigheid van die sogenaamde “plaaslike kerk” as uitgangspunt geneem {(...)
Reeds vroeg in die 16de eeu is beklemtoon dat elke kerke hom moet hou binne die grense van sy eie
regsbevoegdheid (...) Een of meer kerke verkry dus nie kragtens kerkverband of kerkorde imperiale
seggenskap oor ‘n ander kerk nie.

25  Cf.Spoelstra (1989:180): Die regsposisie van kerkrade stem basies ooreen met dié van Nederlandse
munisipaliteite wat selfstandigheid en eie verantwoordelikheid teenoor die provinsies en State-Gener-
aal gehad het.

26  Cf. Demelemestre (2011:132): La position d’Althusius a la fois dans I'histoire, dans la pensée
politique et dans la pensée des idées, est singuliere, puisqu'il raisonne dans les cadres du droit ger-

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 11 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

Salamanque et de Coimbre, abondamment citées - avec de multiples autres auteurs - par
Althusius dans la Politica.?’

5. Association universelle symbiotique et subsidiarité
chez Althusius

Pour Althusius, la matiere du sujet de la politique, c'est I'association, la famille constituant
I'association de base. Le premier paragraphe de la Politica définit celle-ci comme suit:

La politique est I'art d'établir, de cultiver et de conserver entre les hommes la vie
sociale qui doit les unir. Ce que I'on appelle la symbiotique. Le sujet de la politique
est donc la consociation, par pacte exprés ou tacite, par laquelle les symbiotes
s'obligent les uns les autres réciproquement a la communication mutuelle des
choses qui sont utiles et nécessaires a l'usage et a la participation de la vie sociale.
La fin de la politique symbiotique développée par les hommes est la symbiose
sacrée, juste, appropriée et heureuse, et d'assurer qu'il ne manque aucune chose
nécessaire ou utile a la vie.?®

Sous la banniére d’'une association universelle et majeure, Althusius nous présente une
communion universelle symbiotique qui peut étre soit ecclésiastique, soit séculiére.
Dans le schéma qu'il en a lui-méme donné, il comprend, sous l'aspect ecclésiastique: a.
I'établissement et la conservation de la religion sincére; b. I'ouverture d'écoles; c. I'exercice
public du culte chrétien. Ala base de toute association se trouve la notion de communicatio,
c'est-a-dire I'acte de mettre en commun et de gérer en commun l'objet partagé.?

Afin de mieux cerner les ressorts présidant a la formation de la consociatio universalis pris
comme un ensemble d’associations ayant & chaque fois pur but de promouvoir l'objet qui
les a justifiées, développant par la une certaine forme de richesse,® il convient ici de laisser
largement la parole a G. Demelemestre, qui les a étudiés en détail. Elle note tout d'abord
qu'Althusius suit l'intuition d’Aristote considérant 'homme comme un animal naturellement
politique. Cependant, chez Althusius cette aspiration politique doit se manifester sous forme
(ou formalisation) de pacte, compris comme reconnaissance réciproque de la forme de vie
associée, ce qui implique la reconnaissance d'une humanité en chaque homme, et le respect
de son intégrité physique et morale, de sa vie et de sa réputation.’ Mais contrairement a
la compréhension moderne et individualiste du contrat, Althusius considére que 'homme

manique, qui est trés différent du droit romain utilisé par Bodin, et qu'il réécrit son ouvrage lorsqu'il
aura a assumer la charge de syndic et de conseiller du Conseil a la ville d’Emden.

27  Acetégard il convient de mentionner de maniére générale les travaux publiés par la Althusius
Gesellschaft (www.althusius.de).

28 Demelemestre, 2012:51, Politica 1, par. 1. Les citations par G. Demelemestre sont traduites par
elle-méme en frangais a partir de I'édition de la Politica de 1979 par Arno Press, qui est une
reprise de celle de CJ. Friedrich de 1932.

29 Cf. Demelemestre (2011:179): La communicatio, soit la base de cette aptitude a l'association or-
ganisée - et donc de toute la vie sociéto-politique pour Althusius - se distingue en mise en commun
de biens (communicatio rerum), de fonctions (communicatio operarum) et des droits (communi-
catio juris), dont les modalités varient en fonction de la nature de I'association. La capacité a mettre
en commun et a bien gérer en commun les objets partagés est le nceud problématique de toute la vie
collective, et donc de la politique, car « qu'est-ce que la République sans communion et commu-
nication des biens et des services nécessaires a la vie ?» [Politica, préface a la troisieme édition].
L'acte de communiquer est en conséquence la condition de possibilité de la politique, puisqu’il
permet & la sociabilité de se réaliser pragmatiquement.

30 Demelemestre, 2012:16.

31 Id., p.13-14.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 12 of 15


http://www.althusius.de

Original Research www.koersjournal.org.za

tend nécessairement a la vie symbiotique parce qu'il est créature de Dieu, et que c'est pour lui
le seul moyen de pouvoir réaliser son humanité.> Althusius distinguera alors dans chaque
constitution juridique, ce qui reléve de la lex naturalis communis, commune a tous les
hommes, et ce qui est propre a chaque communauté ou regroupement humain, la lex civilis
propria.3

La question de la norme suivie par le législateur et la place du Décalogue dans le systéme
althussien est posée d'emblée dans la présentation donnée par G. Demelemestre a la
Politica methodlice digesta. Son explication mérite d'étre citée ici de maniére extensive:>*

Mais quelle norme suivra le législateur pour obliger les citoyens ? Peut-on abstraire
I'activité législative de tout cadre de référence? La volonté souveraine a-t-elle assez de
substance pour nourrir, seule, la formation de la l0i? Althusius répond par la négative:
la puissance normative de la loi ne peut lui venir que d’'un fondement transcendant, en
I'occurrence le Décalogue, car « Laloi vivante (regula vivendi), obligeant et administrant,
est la seule volonté de Dieu, qui est la voie de la vie, et |a loi des choses qui doivent étre
faites ou auxquelles on doit renoncer [... ] ».3° La Loi divine exprimée dans le Décalogue
est la source de tout acte Iégislatif, dans la mesure ou la loi est avant tout la régle de
vie des hommes. On retrouve l'idée aristotélicienne que la loi régule les relations entre
les hommes, qu’elle équilibre leurs rapports en donnant a chacun ce qui lui est dd.
Mais I'observation de la nature n’est pas la source du juste; c’est la regula vivendi
qui en formule les principes essentiels. La premiére table du Décalogue pose ainsi le
commandement de I'amour de Dieu, inscrivant par la I'existence humaine dans une
attitude de travail sur soi pour se rapprocher de Dieu, tandis que la seconde commande
a I'amour du prochain, conditionnant la relation que les hommes entretiendront les uns
avec les autres. Elles sont décrites par Althusius, de nombreuses fois, comme les
fondements de la politique, ce qui ressort de la désignation qu’il leur donne, puisque
'expression « loi vivante » traduisait, pendant I'époque médiévale, ce qui reliait le
monarque a Dieu (...) Althusius conservera, comme fondement de tout commandement
politique, I'axiologie Loi divine — loi positive, ou droit divin — droit naturel. lls sont ici
compris comme ce qui permet a la communauté de remplir au mieux sa fonction (...) Ce
qui engendre la communauté de vie et sera au fondement des droits de souveraineté
est donc la regula vivendi, dont les lois humaines sont le prolongement. Le droit naturel
ne rend pas les lois positives superflues, parce que le commandement doit s’adapter
a la spécificité des collectivités auxquelles il s’adresse. Mais il en est le fondement
pour qu’elles puissent déterminer plus précisément ces sagesses qu’il comprend et
auxquelles il destine 'lhumanité. Le droit naturel n’est qu’une forme du droit divin, et
il est inscrit ans le coeur des hommes pour leur permettre de concevoir le droit positif.

Or c'est uniquement a partir de la lex vivendi que la notion d'autorité humaine peut étre
proprement établie. L'autorité et la puissance sont voulues par Dieu pour étre mises au
service du prochain « car aucun pouvoir n'est en soi mauvais ou dommageable, s'il sert le

32 Id,p.14.
33 Id,p.22.
34 Id.,p.20-21.

35 Id., p. 20, Politica, XXI, 16, p. 189.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 13 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

bien et I'utile, et s'il est mis au service de l'utilité et du salut de ceux qui le respectent ».3® Au
plus haut niveau de la pyramide constituée par une association progressive d'associations’
de complexité croissante telles que la ville-cité ou la province - associations de groupes
dont il faut rappeler qu'elles retiennent toutes une certaine part des droits de souveraineté
- le jus regni est détenu par un corps gouvernemental ultime. Il détient un droit supérieur
a chacune des associations, lesquelles doivent le lui reconnaitre, et est chargé de veiller a
I'harmonie de 'ensemble.®® Demelemestre poursuit ainsi sur les niveaux de droit distingués
et hiérarchisés au sein des associations publiques composées par les villes et les provinces:

(...) on voit Althusius s'engager (...) dans une discussion sur les différentes fonctions
respectivement accomplies par les membres du collége des sénateurs et par le
préfet. Plusieurs niveaux de droitsontalorsdistingués et hiérarchisés, ce quipermet
de comprendre comment I'architecture juridique de la consociatio universalis peut
reconnaftre 'autonomie de ses membres sans imploser. Le pouvoir, consécutif a
la reconnaissance de ces droits, opére ainsi de facon subsidiaire: les attributions
de I'échelon supérieur doivent toujours étre limitées de facon telle qu'il n‘ait a
intervenir qu'en cas de défaillance des échelons inférieurs.

Si nous retrouvons ici le principe de subsidiarité tel que le synode de Dordrecht I'édicte
pour les réunions d'églises réunies en assemblées majeures ou mineures, il faut cependant
insister sur le fait que dans la sphére publique, ce principe s'exprime par un jus regni placé
en haut d'une hiérarchie pyramidale par les degrés d'associations formant la consociatio,
qui en sont les mandataires (et qui, en tant que tels, retiennent partie de la souveraineté).
La communion universelle symbiotique concernant la sphére ecclésiastique reléve, dans
sa spécificité et son gouvernement propres, du seul jus divinum exprimé dans la Parole
normative, Parole a la fois écrite (Ecriture Sainte) etincarnée (Jésus-Christ). Or C'estjustement
ce jus divinum qui détermine la structure concentrique de la consociatio ecclésiastique. Ceci
n'exclut certes pas son exposition au jus regni mais qualifie la nature et le degré de son
interaction avec la strate ultime du gouvernement humain.

Au cours de son long mandat de syndic de la ville d'Emden, et en tant qu'ancien (elder) de
I'église, Althusius aura eu l'occasion de mesurer, voire de conjuguer cette exposition en
respectant les différentes spheres de souveraineté, prérogative dont ne pouvait disposer
Calvin au méme titre, puisque le simple statut de citoyen de la ville de Genéve ne lui fut
octroyé par le Conseil de la ville qu'a la Noél 1559 - soit moins de cing ans avant sa mort
- octroi motivé par les services exceptionnels qu'on lui reconnut alors avoir rendu a la cité
par son ceuvre et son influence.

En pointant en direction de l'ecclésiologie calvinienne jai souhaité mettre en évidence
quelques éléments de la filiation qui existe entre Calvin et Althusius, éléments qu'il
faudrait certes analyser plus en profondeur, a l'aide de sources concretes, pour établir
plus en détail ce qui en fait la spécificité. Cette filiation par le biais de I'ecclésiologie tend
a passer inapercue au profit de remarques générales sur les idées politiques de Calvin,
transmises a Althusius soit durant son séjour genevois, soit par lintermédiaire de F.
Hotman lors de ses études a Bale. J'espére au moins avoir rendu visibles quelques liens

supplémentaires qui témoignent chez 'un comme chez 'autre d'une recherche de cohésion

36 Id., p. 15, Politica, XIX, 37, p. 166.
37 Consociatio consociationum.

38  Demelemestre, 2012:16. Quelle est la place de la communicatio dans la sphere du gouver-
nement (jus regni)? Demelemestre répond comme suit (2011:179): Il [I'acte de communiquer]
rend compte de toute la finalité de I'organisation politique, puisque le gouvernement (jus regni) est
lui-méme le lieu d'une communicatio, et qu’il doit veiller & ce que les autres associations possédant
leurs modes propres de mise en commun respectent la loi universelle (lex universalis) c’est-a-dire
qu'elles n'interagissent pas injustement les unes avec les autres.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 14 of 15



Original Research www.koersjournal.org.za

dans la société humaine, au sein d'une vision du monde unifiée par et sous une méme
souveraineté d'ordre transcendant, garante des libertés et des équilibres communautaires.

References

ALTHUSIUS, J. 1979. Politica methodice digesta of Johannes Althusius, reprinted from the third edition of
1614, Arno Press, New York.

BIBLE, 1978, La Sainte Bible, traduite d'apres les textes originaux hébreu et grec, nouvelle version Segond
révisée, avec notes, références, glossaire et index biblique, cinquiéme édition, Alliance Biblique
Universelle, Paris.

CALVIN, J. 1561. Institution de la religion Chrestienne, nouvvellement mise en quatre Liuvres, et distinguee
par chapitres, en ordre et méthode bien propre, Conrad Badius, Genéve.

CALVINI OPERA OMNIA, i.e., loannis Calvini Opera Quae Supersunt Omnia, Vol. I-LIX. Ediderunt G[W].
Baum, E. Cunitz & E. Reuss, Vol I-LIX, in Corpus Reformatorum, Vol. XXIX-LXXXVII. Brunsvigae/
Berolini, C.A. Schwetschke et filium, 1863-1900. [= CO]

DE BENOIST, A. 2002. Critiques / Théoriques, L'Age d'Homme, Lausanne.

DEMELEMESTRE, G. 2011. Les Deux Souverainetés et Leur Destin, Le tournant Bodin - Althusius, Les Editions
du Cerf, Paris.

DEMELEMESTRE, G. 2012. Introduction & la Politica methodice digesta de Johannes Althusius, Extraits
traduits et commentés, Les Editions du Cerf, Paris.

FURET, F. & RICHET, D. 1973. La Révolution francaise, Fayard, Paris.
KRUMENACKER, Y. 2009. Calvin, au-deld des légendes, biographie, Fayard, Paris.

MALANDRINO, C., 2014, The Calvinistic Covenant’s Theology and Federalism: the Experience of Althusius, in
Reformierte Staatslehre in der Friihen Neuzeit, ed. by H. De Wall, Historische Forschungen, Band 102, p.
99-102, Duncker & Humblot, Berlin.

REVEL, J.-F. 1988. La Connaissance Inutile, Grasset, Paris.

SPOELSTRA,B.1989.GereformeerdeKerkregenKerkregering, HandboekbydieKerkorde, DieHammanskraalse
Teologiese Skool van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, Hammanskraal.

STROHM, C. 2008. Calvinismus und Recht, Mohr Siebeck, Ttbingen.

WELLS, P. 2007. La théorie politique « réformationnelle » et le pacte social, in La Revue Réformée, N° 244,
2007/5, Oct. 2007, tome LVIII, Aix-en-Provence, 41-66.

2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.2.2354 Page 15 of 15



	_GoBack

