
 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 1 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

AUTHOR: 
B.J. van der Walt

AFFILIATION: 
Skool vir Filosofie, 
Potchefstroomkampus, Noordwes-
Universiteit, Potchefstroom

CORRESPONDENCE TO: 
B.J. van der Walt

EMAIL: 
benniejvanderwalt@gmail.com

POSTAL ADDRESS: 
Private Bag X6001, Potchefstroom 
Campus, North-West University, 
Potchefstroom, 2520, South Africa

DATES: 
Published: 20 Mar. 2017

HOW TO CITE THIS ARTICLE:  
Van der Walt. B.J., 2017, ‘Op die 
spore van filosofiese onderwys 
op potchefstroom honderd jaar 
gelede’,  Koers – Bulletin for Christian 
Scholarship 82(1), Available at https://
doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287

COPYRIGHT: 
© 2017. The Author(s). 
Published under  the Creative 
Commons Attribution License.

Op die spore van filosofiese 
onderwys op potchefstroom honderd 
jaar gelede
Abstract
Tracing philosophical education at Potchefstroom a centuty ago

It is to be regretted that the history of education in Philosophy at other universities, like the Free 
University of Amsterdam, the Netherlands (established in 1880) has been documented in several 
publications, while very little is known about who taught and what was taught in Philosophy 
during the early days of the later to be known Potchefstroom University for Christian Higher 
Education (established already in 1869).

The introduction indicates that also about the teaching of this subject in general in South 
Africa not much has been documented. Nevertheless, from the start philosophy was regarded 
as an important part of the academic curriculum for the training of future ministers (and later 
also teachers) of the Reformed Churches in South Africa. From about the second decade of 
the twentieth century two types of Christian Philosophy emerged more clearly. Prof Ferdinand 
Postma (1879-1950) taught in the line of the logos philosophy of his Dutch mentor, Jan Woltjer 
(1849-1917), but no traces of this tradition were left after Postma. Prof Sietse Los (1871-1944) 
followed the Herman Bavinck line, the influence of which was still discernible in the philosophy 
of H.G. Stoker (1899-1993). This investigation focuses on the philosophical tradition represented 
by Los a century ago.

This overview consists of the following four main parts. Firstly, it investigates the historical 
background of Reformed theology, especially as it was represented by A. Kuyper and H. 
Bavinck, the mentors of Los. This is, secondly, followed by some biographical notes on Los.
The third, or main section, is devoted to an analysis of Los’s philosophical anthropology from 
seven of his books published in South Africa and the Netherlands between 1904 and 1944. 
His view of being human boils down to a Christian-biblicist reinterpretation of preceding 
Aristotelinising and Platonising ideas about the human being. He supported Aristotle’s and his 
subsequent followers’ views as embedded in the Christian tradition in their dichotomist view of 
soul and body as two separate substances. But he combined their anthropology with Plato’s 
and his Christian followers’ view that the human soul itself should be divided into three functions 
(a trichotomy) of intellect, will and emotion.

The fourth section concludes with an evaluation of some weak as well as positive points in Los’s 
contribution to philosophical education at Potchefstroom during the early days of the previous 
century.

Key words:  Los, S. (1875-1944); Philosophy; Potchefstroom; Postma, F. (1879-1950); twentieth 
century (beginning)

Sleutelwoorde: Filosofie; Los, S. (1875-1944); Potchefstroom; Postma, F. (1879-1950; twintigste 
eeu (begin)

1.	 Inleiding: motivering en opset van die ondersoek
ŉ Mens kan net tot sy eie nadeel beweer “ek leef vandag en stel nie belang in die verlede 
nie”. Want die nou lê tussen dit wat al verby is en dit wat nog nie bestaan nie. Tussen 

mailto:benniejvanderwalt@gmail.com


 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 2 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

verlede, hede en toekoms is daar dus ŉ noue verband. Wanneer in hierdie (beplande) 
reeks oor filosofie die afgelope eeu op Potchefstroom besin word om te soek na ŉ pad vir 
die toekoms, moet eers in die truspieël gekyk word na wat onderrig in filosofie heel aan 
die begin ingehou het en wie daarvoor verantwoordelik was.

1.1	 Motivering: ŉ leemte in die historiografie
Terwyl die geskiedenis van (verskillende vorme van) filosofie aan die Vrije Universiteit 
in Nederland (eers in 1880 gestig) reeds deur verskillende skrywers te boek gestel is  
(vgl. bv. Klapwijk, 1980, Stellingwerff, 2006 en Woldring, 2013), bestaan daar nog geen 
soortgelyke weergawe oor Potchefstroom nie, terwyl laasgenoemde instelling alreeds in 
1869 in Burgersdorp tot stand gekom het.

Hierdie leemte is duidelik in publikasies oor die onderrig in Filosofie in Suid-Afrika in die 
algemeen, maar ook spesifiek ten opsigte van Potchefstroom.

1.1.1	 Vroeëre filosofiese onderrig in Suid-Afrika in die algemeen

Wat die geskiedenis van filosofie in Suid-Afrika in die algemeen betref, is daar tot onlangs 
maar weinig geboekstaaf. Murray (1945:183-186, herdruk 1968) toon aan dat filosofiese 
aangeleenthede vroeër meestal in die konteks van teologiese vrae en konflikte na vore 
gekom het. Van die eerste filosofiese werke was dié van Smuts (1926) en filosofie as 
volwaardige vak figureer maar eers vanaf ongeveer die begin van die dertigerjare van 
die vorige eeu aan Suid-Afrikaanse universiteite. Wat Potchefstroom betref, vermeld 
Murray (p. 187) wel Stoker se bydrae. Hy sluit egter sy oorsig af met die volgende woorde:  
“... die droogte heers nog sterk op ons wysgerige denke se landerye en die ploeg het nog 
maar op enkele plekke diep getrek” (p.188).

1.1.2	 Meer resente bydraes

In Duvenage (2015) se geskiedenis van die verdere verloop onderskei hy tussen twee 
hoofstrominge in die filosofie (die Kontinentaal-Europese en die Angel-Saksiese) wat 
onderskeidelik op die Afrikaanstalige en Engelsmedium universiteite dominante invloede 
gehad het. Onder die kontinentale vleuel plaas hy ook die Reformatoriese tradisie, veral 
uit Nederland geïnspireer.

Na laasgenoemde stroming en die verteenwoordigers daarvan op Potchefstroom, word 
enkele kere verwys (vgl. bv. Duvenage, 2015:14-16, 143 en 148). Filosofie op Potchefstroom 
kom egter nie in besonderhede aan die orde nie. In sy weergawe fokus Duvenage 
(2015:139 e.v.) óf op ŉ hedendaagse Bloemfonteinse figuur in die Reformatoriese 
tradisie, óf (p. 195-204) op ŉ jong dosent wat net ŉ tydjie (vanaf 1970 tot 1978) aan die 
Departement Filosofie op Potchefstroom verbonde was, se eie ervaringe. 

More (2006) konsentreer op wat Suid-Afrikaanse filosowe se houding teenoor apartheid 
was en Potchefstroom kom slegs implisiet ter sprake wanneer hy na die Christelik-
nasionale idee verwys.

Wat die geskiedenis van Filosofie op Potchefstroom betref, bestaan daar dus ŉ groot 
leemte. Hierdie bydrae (en moontlike daaropvolgendes) poog om iets daaroor gedurende 
veral die afgelope eeu vas te stel. Vooraf eers enkele gegewens oor die periode voor 
ongeveer 1914. Reeds voor hierdie datum is Filosofie wel aangebied, maar wat die 
inhoud en benadering daarvan was, kon nie vasgestel word nie. Eers vanaf 1914 word die 
filosofiese kontoere duideliker.

1.2	 Filosofiese vakke vanaf 1969 al of as belangrik beskou
Hoewel die skrywer nie kon vasstel wat filosofie inhoudelik behels het nie, en wie vir die 
dosering daarvan verantwoordelik was nie, is dit opmerklik dat filosofiese vakke reeds 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 3 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

vanaf die ontstaan (1869) van die latere PUK as belangrik vir sowel aanstaande predikante 
se propedeutiese studie asook vir onderwysers beskou is. (Aanvanklik was net dosente 
in die Teologie daarvoor verantwoordelik, maar later word dit die verantwoordelikheid 
van die professores literarum). In 1969 word alreeds, behalwe Latyn, Grieks, Hebreeus, 
Geskiedenis, Natuur- en Rekenkunde, ook Mitologie aangebied (vgl. Coetzee, 1959:226). 
In 1876 kom by die lys ook nog Logika en Metafisika, in 1882 aangevul met Retorika. 

In 1904 word Ferdinand Postma een van die professore in die Literariese Departement. 
Volgens Van der Schyff (2003:163) was prof. Postma in 1919 (behalwe vir ander 
vakke) verantwoordelik vir Filosofie, terwyl prof. S.O. Los hoofsaaklik Opvoedkunde  
aangebied het.

Hierdie gegewens toon terloops duidelik aan dat die PUK op die voorpunt van die tye was 
deur reeds vroeg in sy geskiedenis – lank voordat Filosofie as volwaardige vak aan ander 
Suid-Afrikaanse universiteite erken is – die belangrikheid van hierdie dissipline vir die 
vorming van toekomstige leiers besef het. Omdat die PUK die Christelike instelling wou 
wees, is ook ernstige daarna gestreef om Filosofie “in U lig” te beoefen.

Omdat uit die beskikbare gegewens oor Postma naastenby vasgestel kon word wat sy 
filosofiese onderrig ingehou het, volg eers enkele besonderhede daaroor voordat verder 
op Los toegespits word.

1.3	 Ferdinand Postma se filosofie in die lyn van Jan Woltjer
Ferdinand Postma (1879-1950) was vanaf 1905, toe die Teologiese Skool en die 
Literariese Departement vanaf Burgersdorp na Potchefstroom verskuif is, aan hierdie 
instelling verbonde en word deur baie tydgenote as die “siel” daarvan beskou. Van der 
Schyff (2003:226, 325, 380, 410) bied van hierdie begaafde geleerde en ambassadeur 
van die PUK ŉ persoonsfoto, familiefoto’s, hy verskyn op verskillende groepsfoto’s asook  
ŉ skildery.

Op 1 Mei 1914 promoveer Postma onder leiding van sy promotor, prof. Jan Woltjer  
(1949-1917), aan die Vrije Universiteit van Amsterdam – met ŉ proefskrif in Latyn geskryf! 
(vgl. Postma, 1914a en Schutte, 2005:718).

Woltjer was die eerste denker wat daarna gestreef het om, in ooreenstemming met die 
doel van die Vrije Universiteit, ook ŉ Christelike filosofie uit te bou. Volgens Vollenhoven 
(2000:256 en 250) het hy aanvanklik nog in die lyn van die gangbare Gereformeerd-
skolastieke tradisie gedink maar later sy eie logosfilosofie ontwikkel.

Soos uit Postma se proefskrif en sy latere publikasies blyk (vgl. bv. Postma, 1926), was die 
klassieke lektuur sy primêre belangstelling. Op Afrikaanstalige hoërskole en universiteite 
was ook sy twee woordeboeke (Latyn-Afrikaans en Afrikaans-Latyn) vir baie jare na hulle 
publikasie nog voorgeskrewe werke. Sy fyn kennis van die antieke Grieks-Romeinse 
kultuurwêreld kom ook op ŉ populêre en boeiende wyse na vore in sy werk Paulus,  
ŉ geroepe apostel van Jesus Christus (eerste druk 1949 en herdruk 1975). Self het ek dit al 
meermale met waardering gelees. Dit is die verhaal van Paulus in ŉ romanvorm, nie as ŉ 
versinsel nie, maar getrou aan wat die Skrif oor Paulus vertel teen die agtergrond van die 
wêreldgeskiedenis van daardie tyd.

Die feit dat twee diktate van Woltjer tot sy nalatenskap behoort (Postma, s.j. en 1914b), 
skep die vermoede dat die eerste klasse wat Postma (vanaf 1914) in filosofie aangebied 
het in die lyn van sy logosfilosofie was. Hierdie vermoede word versterk deur die feit 
dat Postma in 1918, kort na Woltjer se oorlye (in 1917) besig was om sy leermeester se 
geskrifte vir publikasie voor te berei (vgl. Van der Schyff, 2003:166).

In dieselfde jaar bied Postma se alma mater hom ŉ professoraat in Amsterdam aan as 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 4 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Woltjer se opvolger. Maar nadat hy van verskeie persone (o.a. van die destydse rektor 
op Potchefstroom, S.O. Los) advies ontvang het, wys hy tog die besondere eer van die 
hand, omdat hy hom geroepe voel om in Suid-Afrika te bly (Van der Schyff, 2003:166-168). 
Heelwaarskynlik het sy baie verantwoordelikhede op Potchefstroom sy tyd so in beslag 
geneem dat hy ook nie verder gekom het met die publikasie van Woltjer se geskrifte nie. 
Die Woltjer-filosofie loop in Suid-Afrika dood.

In Nederland bou Vollenhoven, wat ook Woltjer as leermeester gehad het, krities 
daarop voort. Sedertdien het daar egter weer nuwe belangstelling in Woltjer se denke 
in Nederland ontstaan soos byvoorbeeld blyk uit die studies van Van der Laan (2000) en 
Nijhoff (2014).

1.4	 Sietse Los se filosofie in die lyn van Herman Bavinck
Aangesien die gegewens oor Postma se filosofiese onderrig skraal is en die filosofiese 
tradisie (die Woltjer-lyn) by hom doodgeloop het, verskuif die aandag in die res van hierdie 
ondersoek na ŉ ander figuur uit die vroeë geskiedenis, prof. Sietse Oene Los (1871-1944).

Soos nog sal blyk, het hy in die Filosofie gedoktoreer en later ook oor Logika gepubliseer. 
Hoewel hy in die eerste plek opvoedkundige was, was sy Pedagogiek op duidelik 
filosofiese uitgangspunte gegrond, veral onder die invloed van die bekende Nederlandse 
teoloog, Herman Bavinck (1854-1921). Hierdie Bavinck-lyn is lank daarna ook nog by die 
Potchefstroomse filosoof, H.G. Stoker, aantoonbaar (vgl. Van der Walt, 2014:91, 94-101). 
Bowendien het heelwat van Los se publikasies bewaar gebly en is hulle vir bestudering 
beskikbaar. 

1.5	 Opset
Eerstens word gelet op die Gereformeerd-Skolastiese teologiese tradisie (beïnvloed deur 
Platoniese en Aristoteliese elemente) as agtergrond vir die denke van Los. Tweedens 
volg iets oor die lewensloop van S.O. Los wat, hoewel hy maar ŉ kort tydjie (1914-1919) 
professor op Potchefstroom was en wie se primêre belangstelling die Opvoedkunde was, 
heelwat publikasies met filosofiese elemente op sy naam gehad het en waarskynlik ook 
na sy terugkeer na Nederland nog deur sy geskrifte invloed op die onderwys alhier kon 
gehad het. In die derde plek word gepoog om uit Los se verskillende nagelate publikasies 
(tans nog beskikbaar in die biblioteke van die Teologiese Skool en die Ferdinand Postma-
biblioteek op Potchefstroom) vas te stel hoe sy filosofie inhoudelik daaruit gesien het. Die 
ondersoek word, in die vierde plek, afgesluit met ŉ evaluering van sy bydrae.

Om Los se denkwêreld vandag te kan begryp, word nou eers oor die historiese agtergrond 
daarvan kortliks geskryf. Dit strek ver terug.

2.	 Die historiese agtergrond
Vanaf die Gereformeerd-Ortodoks-Skolastieke teologie (wat vanaf ongeveer 1565 vir drie 
eeue daarna die toneel oorheers het), beweeg ons na Kuyper en Bavinck (aan die einde 
van die 19e en begin 20ste eeu) en draai die fokus dan weer terug na die oeroue, voor-
Christelike Platoniserende en Aristoteliserende elemente in hulle denke.

2.1	 Gereformeerd-Skolatieke Ortodoksie
Die vroegste poging tot ŉ Christelike lewensvisie sou (vgl. Hengstmengel, 2015 en 
Bartholomew & Goheen, 2013) teruggevoer kon word tot Augustinus (354-430 n.C.). 
By hierdie denker vind ŉ mens ŉ vermenging tussen (neo-)Platoniese gedagtes en 
Skrifgeloof. By Thomas van Aquino (1225-1274) word die sintese nog gekompliseerder, 
omdat behalwe Platoniserende ook Aristoteliserende elemente ŉ deel van sy sintese 
vorm. Soos die woorde “Aristoteliserend” en “Platoniserend” aandui, was dit nie altyd 
die oorspronklike Plato (427-347 v.C.) of Aristoteles (384-322 v.C.) nie, maar Thomas se 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 5 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

interpretasies van hulle filosofie (vgl. Van der Walt, 2012b en 2013).

Calvyn (1509-1564) se Christelike lewensvisie neig meer in ŉ Platoniserende rigting  
(vgl. verskillende publikasies van Van der Walt oor Calvyn genoem in Van der Walt, 
2014:160).

Kort na Calvyn ontstaan egter ŉ Gereformeerde Ortodokse of Skolastieke teologie waarin 
die Aristoteliserende filosofie weer geakkommodeer word om aan die Christelike teologie 
sy nodige begrippe, logika en metodes te verskaf. 

Daar is ŉ keer opgemerk dat die Westerse denkgeskiedenis niks meer is as voetnote op 
Plato en Aristoteles se filosofie nie. So ŉ stelling is nie volledig waar nie, maar is nogtans 
ook op die Gereformeerde teologie oor ten minste driehonderd jaar na Calvyn van 
toepassing. Dit blyk weer eens duidelik by die bekende Sinode van Dordt (vgl. Van der 
Walt, 2012a) en ook uit die dogmatiek handboek Synopsis Purioris Theologiae wat kort 
daarna (1625) die lig sien (vgl. Van der Walt, 2011). Hierdie tipe sinteseteologie is ook nog 
die dominante in gereformeerde kringe wanneer A. Kuyper (1837-1920) en H. Bavinck 
(1854-1921) op die toneel verskyn. (Bavinck versorg bv. ŉ herdruk van genoemde Synopsis 
en in sy Gereformeerde Dogmatiek leun hy swaar op Thomas van Aquino se skolastieke 
nalatenskap.)

Volgens die natuur-genade onderskeid is Teologie ook “Heilige Godgeleerdheid” genoem, 
en as die koningin op die gebied van die genade en geloof beskou, terwyl Filosofie as 
haar rasionele diensmaagd haar moes ondersteun. Die soort filosofie het egter nie die 
formele slaaf (ancilla) van die teologie (die regina) gebly nie, maar die teologie inhoudelik 
bepaal, omdat die begrippe en metodes wat die teologie moes gebruik ŉ eie filosofiese 
betekenis gehad het. In alle geval is Filosofie nie as so belangrik beskou dat dit al vroeg as 
selfstandige dissipline in gereformeerde kring ontwikkel is nie.

2.2	 Kuyper en Bavinck
Net soos Calvyn vroeër (in sy bekende Institusie), besef sowel Kuyper as Bavinck in 
hulle latere leeftyd, nadat hulle hul eie dogmatieke geskryf het, wel die belangrikheid 
van ŉ breë Christelike lewensbeskouing. Kuyper (1898) het dit al vroeër gedoen in Het 
Calvinisme (vgl. Heslam, 1998) en Bavinck (1904a) later in sy Christelijke wereldbeschouwing. 
By Bavinck volg ook nog sy Wijsbegeerte der openbaring (1908 en 1979) waarin hy vanuit sy 
Christelike lewensvisie in gesprek tree met verskillende filosofiese strominge van sy tyd. 
Met hierdie en ander publikasies wou die twee gereformeerde denkers die grondslag 
lê vir Christelike wetenskapsbeoefening aan die Vrije Universiteit, in 1880 gestig  
(vgl. bv. Bavinck, 1904b) – die begin op pad na Filosofie as selfstandige wetenskap, as  
ŉ besinning oor voorwetenskaplike lewensvisies.

2.3	 Aristoteles en Plato vermeng
Wat was die rol van sowel Plato as Aristoteles in die denkwêreld van hierdie twee 
belangrike figure? Aangesien baie alreeds hieroor geskryf het, word slegs die resultaat 
hier vermeld. By sowel Kuyper as Bavinck vind ŉ mens elemente van Aristoteliserende 
en Platoniserende denkgoed vermeng met interpretasies van God se Skrifopenbaring. 
(Vgl. bv. Klapwijk, 1980:534 vir Kuyper en 1980:549 vir Bavinck.) Opmerklik is dat in hulle 
dogmatieke Aristoteles se invloed duidelik is (vgl. oor Bavinck se dogmatiek bv. Bremmer, 
1961) terwyl in hulle meer lewensbeskoulike geskrifte die (neo-)Platoniese Augustiniaanse 
ideë- en logosleer die toon aangee.

Die voorafgaande beteken nie dat daar by Kuyper en Bavinck geen ontwikkeling in hulle 
denke was of dat die filosofiese konsepsies ten grondslag van hulle teologieë presies 
dieselfde was nie. (Vollenhoven, 2000:250, 256 en 257 toon duidelike verskille tussen 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 6 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

hulle aan.)

2.4	 Basiese antropologiese verskille
Die verskil in Kuyper en Bavinck se mensvisie gaan terug na Plato en Aristoteles. Beide 
hierdie Griekse filosowe het self ŉ lang ontwikkelingsgang deurloop, maar hulle finale 
standpunte oor die mens kan (vereenvoudig) soos volg weergegee word (vgl. Vollenhoven, 
2000:189, 199).

Plato was ŉ monis wat van die eenheid van alles in die sigbare werklikheid uitgegaan het 
waaruit ŉ tweeheid sou ontspring. By die mens het die tweeheid uit ŉ hoëre, onsterlike 
siel en ŉ laere liggaam bestaan. Daarbenewens was daar ook die onsigbare wêreld van 
die idees van die ware, goeie en skone. Die mens is so gestruktureer dat hy met sy siel 
hierdie drie idees as voorbeelde kan verstaan om daarvolgens in sy denke (Logika), 
wil (Etiek) en gevoel (Estetika) te lewe. Die menslike onsterflike siel beskik dus oor drie 
vermoëns of fakulteite.

Hierdie soort mensvisie word deur die Neoplatonisme oorgeneem en ook deur Christelike 
denkers daarna wat die Platoniese idees as argetipiese wette in die God van die Bybel se 
gees of intellek geplaas het.

Aristoteles huldig egter ŉ dualistiese ontologie en beskou gevolglik die mens as ŉ twee-
eenheid (ŉ digotomie) bestaande uit twee afsonderlike substansies, naamlik ŉ liggaam 
en ŉ siel, laasgenoemde van redelike aard waaraan die menslike wil en (per implikasie 
ook sy gevoel) onderworpe is. Die siel is volgens hom ook nie onsterflik nie.

Gedurende die lang geskiedenis van die Westerse filosofie het, soos reeds genoem, 
hierdie nalatenskap van Plato en Aristoteles tot so ŉ mate vermeng geraak dat die verskille 
tussen hulle oorspronklike filosofiese konsepsies nie meer duidelik onderskeibaar was 
nie. Denkers is soms as Aristoteliserend beskou terwyl die Platoniserende element in 
hulle filosofie nie raakgesien is nie of die omgekeerde was die geval.

Hierdie skets van die filosofies-teologiese konteks was, soos nog sal blyk, belangrik om 
die denkwêreld van Los te verstaan. Maar vooraf eers iets oor sy eie lewensloop.

3.	 ʼN kort lewenskets
Saam bied Flinterman (1983:310), Poortman (1949:297) en Schutte (2005:183) die 
volgende basiese gegewens oor Sietse Oene Los (1871-1944) se lewensloop. Van sy 
persoonlikheid (en dalk sy professorale eksentriekhede) weet ons vandag niks nie. Wel 
dat ŉ foto van hom – ŉ netjiese man met ŉ snor, bokbaardjie, opgeslane hempsboordjie, 
das en ŉ baadjie, die mode van destyds, die tand van die tyd oorleef het (Van der Schyff, 
2003:126).

Hy studeer eers aan die Teologiese Skool van Kampen vir opleiding as Gereformeerde 
predikant en word daarna predikant in Hilversum. Weens sy noue kontak met die 
Boererepublieke in Suid-Afrika, tree hy as predikant van president Paul Kruger in 
ballingskap op. Daarna promoveer Los in 1905 aan die Universiteit van Utrecht in die 
filosofie en verhuis in 1907 na Suid-Afrika waar hy predikant van die Gereformeerde Kerk 
in Pretoria word.

Vanaf 1914 tot 1919 is hy professor op Potchefstroom waar hy onder andere vir Psigologie, 
Opvoedkunde en Filosofie verantwoordelik is. Terug in Nederland as predikant in Den 
Haag, slaag hy in 1920 die doktoraaleksamen in teologie aan die Vrije Universiteit van 
Amsterdam en twee jaar later (1922) ook die doktorsgraad (vgl. Schutte, 2005:719).



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 7 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

4.	 Los se filosofie in sy verskillende publikasies 
nagegaan

Uit Los se lewensloop en publikasies blyk duidelik dat hy meer opvoedkundige en teoloog 
as filosoof was. Nogtans is dit moontlik om iets van sy eie filosofie uit sy geskrifte af te lei. 
Omdat dit nie moontlik is om al sewe publikasies van Los in besonderhede te analiseer 
nie, sal veral op sleutelgedeeltes daarvan, naamlik sy mensbeskouing, gefokus word – dit 
vorm die basis van sy opvoedkunde. 

Soos nog sal blyk, het hy waardering gehad vir sowel Kuyper as Bavinck se denke, maar 
dat hy tog meer van laasgenoemde oorgeneem het.

4.1	 “Aristoteles in Nederland” (1905, 80 bladsye)
Dit is die titel van Los se proefskrif aan die Universiteit van Utrecht onder leiding van sy 
promotor, prof. H.B.C.K. van der Wijk.

4.1.1	 Inhoud

Daarin bied hy ŉ oorsig oor hoe die afgelope veertig jaar deur Protestantse teoloë en 
filosowe met Aristoteles omgegaan is. Hy gaan krities met hulle kritiek om ten einde 
die Stagiriet, wat so ŉ belangrike rol in die Gereformeerde Ortodoksie gespeel het  
(vgl. 2.1 hierbo) te verdedig.

Uit die studie blyk dat Los wel die oorspronklike geskrifte van Aristoteles in Grieks gelees 
het. Dit is egter gefokus op ander denkers se kritiek op Aristoteles en bevat weinig van  
ŉ eie kritiese ingesteldheid teenoor hierdie voor-Christelike Griekse filosoof.

Die proefskrif bevat ongelukkig nie ŉ inhoudsopgawe, voetnote, ŉ bibliografie of, behalwe 
hulle vanne, meer besonderhede oor die vyf denkers wat Los bespreek nie.

4.1.2	 In reaksie teen die modernisme van Utrecht

Al die figure wat Los bespreek, het nie aan Utrecht gepromoveer of klasgegee nie. Maar 
dit is duidelik dat hierdie universiteit destyds ŉ bolwerk van die “modernisme” was. Met 
dié woord word bedoel dat die idealistiese filosofie van die filosoof Kant (1724-1804) 
en sy neo-Kantiaanse opvolgers daar hoog aangeslaan is. Hierdie filosofie het ook die 
populariteit van die skolastiek-ortodokse teologie onder invloed van Aristoteliese filosofie 
laat taan. As gevolg van hulle rasionalisme het die meeste Utrechtse professore die 
betroubaarheid en gesag van God se Woord ten opsigte van baie waarhede bevraagteken. 
ŉ Belangrike figuur in dié verband was reeds C.W. Opzoomer (1821-1892).

Nie net leiers in die Gereformeerde kerke in Suid-Afrika was teen hierdie Utrechtse 
teologie gekant nie. Murray (1968:183, 184) en Duvenage (2015:8-9) toon aan hoe ook die 
NG Kerk teen ds. Kotzé, ds. Burgers en prof. Du Plessis, beïnvloed deur die rasionalisme 
van figure soos Opzoomer, Scholten en Keunen, standpunt ingeneem het.

4.1.3	 Los se gespreksgenote

Ten tye van Los was die vyf figure wat hy in vyf hoofstukke behandel heelwaarskynlik goed 
bekend, maar vandag in Suid-Afrika nie meer nie. Daarom word hier uit ander bronne 
soos die bekende Nederlandse Christelijke Ensiklopedie en Poortman (1948, verskillende 
bladsye) ŉ bietjie meer besonderhede oor hulle gegee.

Johannes H. Scholten (1811-1855) is veral deur die idealisties-rasionalistiese filosofie van 
Hegel (1770-1831) beïnvloed. Kuyper was eers ŉ leerling van Scholten, maar distansieer 
hom later van Scholten se denke.



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 8 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Alard Pierson (1831-1896) studeer aan Utrecht onder C.W. Opzoomer in die Kantiaanse 
filosofie en roep later die Christelike invloed wat die Réveil op hom gehad het vaarwel toe 
om agnostikus te word.

Cornelis B. Spruyt (1842-1901) was duidelik ook ŉ Kantiaan soos onder andere daaruit blyk 
dat hy die helfte van sy lywige boek oor die geskiedenis van die filosofie wy aan die nuwe 
filosofie van Kant (vgl. Spruyt, s.j.: 355-600).

Gijsbert H. Lammers (1834-1903) studeer ook aan Utrecht, word hoogleraar aan Groningen 
en volg Van Oosterzee as professor in Utrecht op. Hy was die enigste van die vyf figure 
wat meer evangelies-ortodoks ingesteld was.

Bernard J.H. Ovinck (1862-1944), ŉ latere figuur en ook professor in filosofie te Utrecht, was 
ŉ voorstander van die Marburger Skool van neo-Kantiane.

Teenoor hierdie figure wat Aristoteles vanuit ŉ Kantiaanse of neo-Kantiaanse visie 
interpreteer en Aristoteles se filosofie as diensmaagd van hulle teologie afskryf, tree Los 
as verdediger van die Stagiriet op. Ruimte ontbreek hier om in detail op sy argumente in 
te gaan. Soos egter nog hieronder sal blyk, was Aristoteles se mensvisie en logika vir hom 
belangrik.

4.2	 “Het isolement” (1911, 15 bladsye)
In hierdie eerste geskrif van Los wat in Suid-Afrika gepubliseer is, verdedig hy teenoor 
die redakteur van De Kerkbode (publikasie van die N.G. Kerk) sy geesgenootlike vaders,  
A. Kuyper en H. Bavinck teen sewe aanklagte in hierdie tydskrif (vgl. Los, 1911:2). Dit gaan 
veral daaroor dat die redakteur die twee Gereformeerde denkers daarvan beskuldig dat 
hulle hul van die omringende wêreld sou isoleer en te streng konfessioneel of leerstellig 
sou wees.

Filosofies is hier egter uit hierdie pamflet (van slegs 15 paginas) nie veel af te lei nie, 
behalwe dat Los sy instemming met Kuyper en Bavinck se teologiese denke daarin 
uitspreek.

4.3	 “Beginselen van karakterkunde” (1915, 44 bladsye)
Hierdie werkie bevat Los se rektorale rede by die oordrag van sy rektoraat op Potchefstroom 
(einde 1915) aan dr. J.D. du Toit. Hierin skryf Los oor sy primêre belangstelling, naamlik 
die Pedagogiek, waarvan Karakterkunde ŉ onderdeel is en waaroor hy weer (in 1925) sou 
skryf. Opvoedkunde veronderstel ŉ mensvisie, sodat Los se filosofiese antropologie in 
die geskrif na vore kom.

4.3.1	 Plato en Aristoteles

Die professor kritiseer daarin, soos te verwagte, die “modernistiese”  (rasionalistiese) visie 
van die mens en verwys na Plato (p. 21) en Aristoteles (p. 23) wat die (etiese kant) van die 
menslike karakter beter sou beskrywe het. Hy praat selfs van die “Aristotelies-kristelijke” 
beskouing (p. 24).

Die verskil tussen Plato en Aristoteles se mensvisies (2.4 hierbo) kom egter nog nie 
duidelik uit die verf nie. Wat wel duidelik is, is dat karakter en persoonlikheid bepaal word 
deur die siel of gees van die mens wat drie sielsvermoëns bevat: denke, wil en gevoel. Die 
mens groei vanaf kind na volwassene deur hierdie drie stadia (p. 1). Christus, die Logos is 
egter vir Christene die finale karaktervoorbeeld.

In ooreenstemming met Plato se drie ideë van die ware, goeie en skone bestaan daar drie 
sielvermoëns, verstand (of intellek), wil en gevoel (p. 29) en kom daar drie wetenskappe 
tot stand wat hierdie drie fakulteite bestudeer, naamlik Logika, Etiek en Estetika, wat 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 9 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

almal bydra tot die vorming van die menslike karakter of persoon. Behalwe om te steun 
op vroeëre etiese geskrifte, pas Los dus ook die logika se deduktiewe en induktiewe 
metodes op sy karakterkunde toe (p. 6-17) en sluit hy (op p. 33-37) met ŉ kunsteorie af.

4.3.2	 Kuyper en Bavinck

In hierdie opsig wyk Los nie af van Kuyper en Bavinck nie, wat beide ook ŉ driedeling 
in die siel voorgestaan het. (Vgl. Kuyper, 1901 en Bavinck, 1901 en 1980 asook my 
behandeling van hierdie sielstrigotomie by hulle in Van der Walt, 2015:105-111.) Hierdie 
twee gereformeerde teoloë was van mening dat, om goed Skriftuurlik en gereformeerd 
te wees, hierdie drie sielsvermoëns almal aanvaar mag word solank hulle net in balans 
sou wees en die een nie ten koste van die ander beklemtoon word nie. Tog kon hulle 
nie daarin slaag nie en het die verstand meestal die wil en gevoel in hulle beskouinge 
oorheers.

4.3.3	 Los se eie visie 

In hierdie opsig lyk dit of Los (reeds in 1915) van sy Gereformeerde voorgangers verskil 
deurdat hy die primaat aan die gevoel wil toewys – soos later nog duideliker sal blyk uit 
sy tweede proefskrif oor die gevoel in die Heilige Skrif (1922). 

Dalk kan vandag van Los geleer word dat akademiese onderwys nie beperk mag word tot 
blote intellektuele vorming sonder die vorming van ŉ goeie karakter by die student nie. Hy 
wys tereg ook op die belangrikheid van ŉ goeie, navolgenswaardige morele voorbeelde 
of rolmodelle in die onderwys van die jeug.

4.4	 “Logika” (1918, 380 bladsye)
Nog ŉ belangrike aangeleentheid waarop hierdie skrywer die aandag vestig – en wat ook 
vandag skromelik verwaarloos word – is vorming in logiese denke. Ook daarin wou hy 
sy studente – hofsaaklik aanstaande predikante en onderwysers – laat onderrig. Oor die 
logika skryf hy dus ŉ lywige werk (380 bladsye) wat seker heelwat van sy tyd geverg het – 
sy laaste boek om in Suid-Afrika gepubliseer te word.

4.4.1	 Oorheersend Platonies

Soos te verwagte, speel Plato se ideëleer ook hier weer ŉ rol. Die idee van die ware, goeie 
en skone is die belangrikste norme of wette vir die Logika, Etiek en Estetika (p. 22). Filosofie 
as wetenskap van die logos omvat al drie hierdie wetenskappe (p. 15). Logika definieer 
hy as “de wetenschap van de logos (het wettelijke denken) onder het gezichtspunt van de 
idee der waarheid” (p. 7). Dié idee (van die waarheid) moet as norm opgevolg word in die 
verskillende stadia van die denkproses. Logika is dus ŉ normatiewe wetenskap (p. 23).

4.4.2	 Die inhoud

Dit is nie moontlik om die wye veld wat die omvangryke werk dek hier te behandel nie. In 
die elf hoofstukke word die naam en geskiedenis van die logika, die vorming van begrippe, 
oordele en konklusies, die deduktiewe en induktiewe metodes en nog meer behandel. 
Ook word nie net Plato en Aristoteles behandel nie, maar Los tree ook in gesprek met die 
leidende logici van sy eie tyd.

Aan die einde van die boek (p. 311-337) volg daar selfs oefenvrae wat by elkeen van die 
tien hoofstukke aansluit en (vanaf p. 338-366) ook vraerstelle van die Universiteit van die 
Kaap de Goede Hoop vir die BA eksamen, van 1914 tot 1917 en die Onderwyserseksamens 
van 1914 tot 1917.

4.4.3	 Gevoelvolle logika



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 10 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Ten slotte word die aandag daarop gevestig dat die skrywer, soos talle Christelike denkers 
voor hom, nie ŉ spanning sien tussen die Bybel, God se Woord en die logosfilosofie van 
ouds nie. As Johannes (1:1) skryf “In die begin was die Woord (Logos) en die Woord was 
by God en die Woord was God”, bevestig die Skrif volgens Los Plato se ideëleer (p. 80). 
Verskillende Bybelskrywers gebruik volgens hom ook Aristoteles se sillogistiese logika  
(p. 81).

Tog sien Los (in lyn met sy klem op die gevoel teenoor die denke en die wil) iets anders in 
die Skrif. Die mens is nie net ŉ logiese wese nie. Die waarheid moet in die gevoel deurleef 
word, ŉ gevoel wat gelei moet word deur die Heilige Gees (p. 82). Hierdie klem op die 
emosionele of gevoel in die Skrif werk Los in detail uit in sy tweede (teologiese) proefskrif.

4.5	 “Het gevoel in de Heilige Schrift”(1922, 231 bladsye)
In hierdie proefskrif aan die Vrije Universiteit onder promotorskap van prof. W. Geesink 
op 22 Mei 1922 (vgl. Schutte, 2005:719) behandel die promovendus agtereenvolgens die 
wese van die gevoel, die hart en gevoel, gevoel en die siel, die gevoel en die self of ek, die 
gevoel en die aktiewe lewe.

4.5.1	 Oogmerk

Die doel van die boek is om vas te stel wat uit die Bybel oor die gevoel geleer kan word. 
Want Aristoteles onderskei (soos reeds genoem) in die siel (ŉ afsonderlike substansie 
naas die liggaam) net twee sielsfunksies, die verstand en die wil, terwyl die Skrif leer  
(in bv. Deut. 6:5 en Matt. 22:37) dat die mens God moet liefhê met sy hele hart, hele siel 
en hele verstand. Los se vraag is dus of die gevoel as ŉ addisionele, selfstandige vermoë 
van die siel aanvaar moet word, of moet dit tot die verstand en wil of tot beide gereken 
word.

4.5.2	 In- en uitleg

Dat Los ŉ wetenskaplike mensbeskouing in die lig van die Skrif wou opbou, was in lyn 
met die ideaal van ŉ Christelike wetenskapsbeoefening op Potchefstroom en aan die 
Vrije Universiteit. Hoewel hy opmerk dat hy daarmee nie van die Bybel ŉ wetenskaplike 
handboek wil maak nie, is die vraag of hy nie tog die Woord oorvra nie, informasie daarin 
verwag wat dit as voorwetenskaplike geloofsboek nie bedoel om te gee nie.

ŉ Mens ontkom nie aan die indruk dat Los biblisisties te werk gaan deur sy vooraf 
ingenome verwagtings eers in die Skrif in te lees (inlegkunde pleeg) om dit dan weer 
daaruit te lees (uitlegkunde) nie. Hy forseer die Skrifgegewens om eers te “bewys” dat die 
mens (á la Aristoteles) net uit twee substansies (liggaam en siel) sou bestaan (ŉ digotomie) 
en dat die siel (á la Plato) drie funksies sou bevat (ŉ trigotomie) waarvan die gevoel een 
sou wees en wat, in vergelyking met die verstand en wil, ook die belangrikste sou wees.

4.5.3	 Digotomie aanvaar, trigotomie afgewys

Dwarsdeur sy proefskrif verwerp Los ŉ trigotomistiese mensbeskouing, ook al is daar 
in die Bybel (soos in 1 Tes. 5:23 en Heb. 4:12) sprake van liggaam, siel en gees/hart. 
Daarteenoor hou hy vas aan ŉ Aristotelies-skolastieke digotomie (ŉ twee-eenheid) van 
liggaam en siel met ŉ denk- en wilsvermoë in laasgenoemde.

Dit blyk dat Los goed ingelig is oor die gevare van ŉ driedeling in die mens self (nie in die 
siel nie) van liggaam, ŉ laere siel en ŉ hoëre siel of gees. Laasgenoemde sou aan God 
verwant wees en lei tot mistieke eenwording met God. (Vir detail vgl. verder Van der Walt, 
2015:103.)

Los is nie teen ŉ “suiwer” of “Bybelse” mistiek nie (p. 203, 204), maar wel teen die filosofiese, 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 11 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

panteïstiese mistiek van sommige Middeleeuse denkers. Hulle het, sê hy tereg, vergeet 
dat daar ŉ radikale onderskeid tussen mens en God is, en verwys die leser na Esegiël 
34:31. Nogtans bestaan daar volgens hom egter ook ŉ suiwer, Bybelse mistiek wat deur 
die Bybelse visie op gevoel in die hart gekweek word (p. 202). Wat presies hierdie goeie 
mistiek inhou, word nie verder verduidelik nie.

4.5.4	 Hart, siel en gees

In groot detail – maar sonder veel duidelikheid – gaan Los na wat – volgens hom – die 
Bybel leer oor hart (hoofstuk 2), oor siel (hoofstuk 3) en oor gees (hoofstuk 4) en elkeen 
van hulle se verband met gevoel. Omdat die Skrif hierdie begrippe nie in ŉ tegnies-
wetenskaplike sin gebruik nie, het hy egter groot moeite om hulle te omskryf en lees hy 
eerder sy eie mensvisie daarin.

Dit staan vir hom vas dat die gevoel in die hart wortel (p. 23, 107, 213). Die siel is volgens 
hom die onsterflike deel van die mens (p. 100, 103). Gevoel is dan die oorgang van die 
passiewe of reseptiewe lewe van die hart in die aktiewe lewe van die siel. Later skryf hy  
(p. 212) met ŉ beroep op Spreuke 4:23 dat gevoel/emosie tot die uitgange van die lewe 
van die hart hoort. Die gevoel in die siel is intermediêr tussen denke en wil (p. 214).

Wat maak Los met die Bybelse begrip “gees”? Volgens hom is die gees die besielende 
beginsel teenoor die siel as die besielde. Dit wil later lyk of hy gees verstaan as dryfveer, 
strewe, begeerte wat bepaalde gevoelstoestande tot gevolg het (p. 105).

4.5.5	 Gevolgtrekking

Los se gevolgtrekking na byna 200 bladsye verbaas ŉ mens nie. Hy het met die Bybel 
“bewys” wat hy reeds vooraf oor die samestelling van die mens (volgens ŉ Platoniserende 
en Aristoteliserende filosofie) aanvaar het. Hy stem saam met Herman Bavinck se 
antropologie (p. 209) wat die volgende inhou. Die “ek” bestaan uit net twee substansies, 
liggaam en siel. “Hart” en “gees” val dus (ongeveer?) saam met “siel” (p. 210). Die Bybel 
leer nie, soos byvoorbeeld deur die Stoïsynse filosofie, die onderdrukking van emosies, 
ŉ gevoelslewe nie. Die onsterflike siel beskik oor drie disposisies, naamlik denke, gevoel 
en wil. Die gevoel moet egter op die voorgrond staan, sodat die intellek se prioriteit (soos 
dikwels in die geskiedenis van die Christendom) nie tot die ontemosionalisering van die 
mens lei nie (p. 210). 

“By hook or by crook”, sou ŉ mens kon sê, het Los die gevoelsaspek van die mens 
weer teenoor die meestal intellektualistiese (en soms voluntaristiese) gereformeerde 
ortodoksie onder die aandag gebring. 

Die psigiese is inderdaad ŉ wesentlike aspek van menswees, ook van sy godsdienstige 
lewe. Daar kan wel veel emosie bestaan sonder geloof, maar geen geloof (godsdiens) 
sonder ŉ emosionele kant nie.

4.5.6	 Latere ontwikkelinge

In die latere ontwikkeling van meer integraal Christelike filosofie deur onder andere 
Stoker in Suid-Afrika en Dooyeweerd en Vollenhoven in Nederland en hulle navolgers 
is daar, behalwe ŉ getalsmatige, ruimtelike, fisies-chemiese, biotiese en psigiese 
(gevoelsmatige) kant van die mens (die mens se liggaam in Los se terminologie), ook 
nog tien ander fasette, funksies of modaliteite van menswees onderskei, waaronder die 
logiese en etiese ingesluit is (die mens se siel/gees volgens Los). Dit beteken ŉ veel ryker 
mensvisie as dié deur Los voorgestaan. Sommige van hierdie latere Christelike filosowe 
het ook afstand geneem van die Aristoteliese digotomie van siel en liggaam as twee 
afsonderlike substansies.



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 12 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

4.6	 “Persoonlijkheid en karakter” (1925, 152 bladsye)
In hierdie werk verduidelik Los wat (die menslike) karakter beteken.

4.6.1	 Die “ek” en sy onderdele

Volgens hom gaan die Bybel uit van ŉ deur God geskape substansie (wese), die verborge 
Ekheid van die individu (p. 239, 141). Hy keer weer terug na Deuteronomium 6 vers 5 
en Matteus 22 vers 37, waarin hy drie trappe van bestaanswyse vind. Die hart is die 
terrein van gewaarwordinge, emosies en strewes; die siel is die terrein van voorstellings, 
die begeertes en emosies asook selfaktiwiteit; die verstand is die hoogste trap van 
ontwikkeling. Dit wil aanvanklik dus voorkom of die gevoel (soos in sy proefskrif betoog) 
nie meer die hoogste sielsvermoë is nie.

4.6.2	 Drie stappe van kind tot volwassene

Aan die begin van hierdie werk (p. 5) skryf Los dat die gevoel by kinders nog oorheers. 
Die rypheid van die lewe bring egter verligting deur die verstand, ontwikkeling van 
sielsbegeertes (gevoel) en besturing van handele (wil). Hoof, hart en hand werk dan 
blykbaar harmonies saam.

Omdat Los sy karakterkunde nie net in abstracto nie, maar in concerto wil uitbou, bespreek 
hy in die res van sy boek (p. 10-150) verskillende Bybelse karakters: Dawid en Saul, 
Hosea en Gomer, Daniël en Antiogus Epifanus. Dawid, Hosea en Daniël word as normale 
karakters voorgehou terwyl Saul, Gomer en Antiogus as hulle teenpole, die abnormale 
karakters geteken word. Wat veroorsaak die verskil?

4.6.3	 Normale en abnormale karakters

By die eerste drie Bybelfigure word onderskei tussen die laere, intermediêre en hoëre 
karaktereienskappe. Tot die laere karaktereienskappe behoort onder andere die emosies 
en tot die middelste die verstand, terwyl by die hoogste Plato se ideëleer weer na vore 
tree. Dit word – soos ons nou reeds kan verwag – gekenmerk deur drie gevoelens:  
ŉ waarheidsgevoel, ŉ gevoel vir die goeie en skoonheidsgevoel – gevoel gekoppel aan die 
verstand, hand en hart. Die rede vir ŉ abnormale karakterontwikkeling (by Saul, Gomer 
en Antiogus) is dat die derde, hoogste karaktereienskappe by hulle ontbreek. 

Moet ŉ mens, om ŉ ware gelowige te wees Plato se drie ideë aanvaar en oor hierdie drie 
gevoelens beskik? 

4.7	 “Moderne paedagogen en richtingen” (1938, 207 bladsye)
Hierdie is, sover my bekend, die laaste geskrif van Los, tekenend van die man wat in 
die eerste plek ŉ opvoedkundige wou wees. Soos in sy vorige geskrifte tree Los hier in 
gesprek met twaalf destydse denkers op die gebied van die Pedagogiek. Hy deel hulle in 
drie groepe in: sosiale, psigologiese en fundamentele pedagoë.

4.7.1	 Bavinck, Aristoteles en Plato

Nie sonder verrassing nie, sluit hy die lys af met Herman Bavinck as opvoedkundige. 
Uit Los se voorgaande publikasies het alreeds duidelik geblyk dat hy hom die meeste 
by hierdie Gereformeerde teoloog se denke (wat naas sy dogmatiek heelwat oor die 
psigologie en pedagogiek geskryf het) tuis gevoel het.

Volgens Los (p. 195) het Bavinck van Aristoteles (via Thomas van Aquino) uitgegaan 
sonder om ŉ Aristoteliaan te word. Die geskrifte van die Stagiriet was vir hom slegs ŉ 
“propaedeuse” of voorbereiding, filosofie slegs die diensmaagd van sy teologie. “En waar 
sal men een betere vinden?” Los voeg egter hierby dat Augustinus (se Neoplatonisme), 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 13 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

veral wat kenteoretiese kwessies betref, Bavinck die meeste bekoor het. By Bavinck – en 
ook by sy bewonderaar, Los – is daar dus ŉ duidelike mengsel tussen Aristoteliserende en 
Platoniserende denke en met verloop van tyd dalk groter klem op laasgenoemde.

Volgens Los het Bavinck in sy dogmatiek (Bavinck, 1895) Aristoteles se digotomie van 
siel en liggaam aanvaar. Dit word later deur ŉ grondige studie van Bremmer (1961) 
herbevestig. Bavinck (en heelwaarskynlik ook Los) kon hom dus nie met die nuwe 
Christelike wysbegeerte van die Wetsidee (van Vollenhoven en Dooyeweerd) vereenselwig 
nie.

4.7.2	 Die nuwe Bavinck

Volgens Los (p. 197) het Bavinck egter na die verskyning van sy Gereformeerde Dogmatiek 
(1895) en sy latere werke (vgl. Bavinck, 1901, 1904a, 1904b en 1908) ŉ ontwikkeling 
ondergaan wat daarop neerkom dat hy die Aristoteliese onderskeid tussen siel en liggaam 
losgelaat het om voortaan net ŉ substansiële Ek en sy funksies te aanvaar. Bavinck keer 
ook sy rug op Aristoteles se twee vermoëns-leer (net intellek en wil) om die gevoel as 
derde te aanvaar. Los beskou hierdie nuwe sintese met die Neoplatonisme (via veral 
Augustinus) nie as ŉ swakheid nie, maar as verryking by Bavinck. Nou bied die byvoeging 
van die gevoel vir Bavinck en Los ook die moontlikheid van ŉ Bybelse vorm van mistiek!

4.7.3	 Die Skrif as bevestiging

So ŉ nuwe mensvisie klop volgens Los nie net met God se gebod dat ons Hom moet liefhê 
met verstand, hart en krag (wil) nie. Dit wys die gelowige ook op sy roeping as profeet, 
priester en koning, dit wil sê om met hoof, hart en hand God te dien (p. 163).

Tot sover die belangrikste filosofiese, veral antropologiese, elemente uit Los se oeuvre. 
Ten slotte ŉ evaluering van hierdie eerste persoon se denke wat aan die begin van die 
twintigste eeu op Potchefstroom doseer het.

5.	 ŉ Evaluering
Geskiedenisskrywing behoort deur noukeurige en genuanseerde rekonstruksies die 
verlede te probeer verstaan. Dit gaan daarin oor vorige generasies en individuele mense 
se denke en optrede. Nie om hulle te veroordeel nie – wie is ons? Wel om insig te kry 
in hulle denkwyse soos gereflekteer in hulle nagelate geskrifte, die probleme waarvoor 
hulle gestaan het, hulle antwoorde daarop en hoe dit deur hulle voorgangers en eie tyd 
bepaal is. Dit alles en nog meer impliseer ŉ evaluering van sowel sterk as swak punte in 
Los se denke.

5.1	 Enkele kritiekpunte
Ek begin met die negatiewe, maar in die besef dat, indien ek myself in die teologiese en 
filosofiese konteks van Los van honderd jaar gelede sou kon verplaas, ek heelwaarskynlik 
dieselfde mensvisie sou gehuldig het. Die afstand tussen ons van soveel dekades het 
egter ook die voordeel ingehou dat daar vordering op hierdie gebied was.

5.1.1	 Los se mensvisie

Los se antropologie kom basies neer op eeue-oue pogings om ŉ versoening te probeer 
bewerkstellig tussen dit wat Christene glo die Bybel leer en wat deur die twee voor-
Christelike Griekse reuse, Plato en Aristoteles, oor die mens geleer is. Vereenvoudigd 
kom dit op die volgende neer.

Hierdie kompromis is alreeds deur die Middeleeuse Christendenkers moontlik gemaak 
met hulle onderskeid tussen ŉ algemeen-menslik-natuurlike terrein en ŉ besonder-



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 14 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

goddelik-bonatuurlike van die werklikheid.

Die mens self word volgens hierdie dualistiese werklikheidsvisie in twee gedeel. Enersyds 
deel hy in sy onsterflike siel aan die transendent-goddelike en andersyds is sy stoflike 
liggaam aan die aardse verwant. Vanselfsprekend was die belangstelling van Christelike 
denkers veral gerig op die hoëre, sogenaamde geestelike (semi-goddelike) komponent 
van menswees. Daarin is verdere onderskeidings aangebring. Dit sou oor verskillende 
vermoëns beskik. (By Aristoteles net uit intellek en wil, terwyl Plato reeds ook die gevoel 
erken het.)

Hierdie mensvisie was die filosofiese erfenis ten tye van Los. Soos reeds genoem, probeer 
hy deur middel van in- en uitlegkunde om dit uit die Bybel te regverdig. Hy lees eers die 
reeds filosofies-gelaaide begrippe (waaraan hy in die gereformeerde teologie gewoond 
geword het) in Bybelse begrippe soos “hart”, “siel” en “gees” in en dan lees hy weer, 
nou egter met Skriftuurlike sanksie van hulle nie-Bybelse betekenis, weer uit die Skrif –  
ŉ sirkelproses van eisegese en eksegese.

5.1.2	 Nuwere navorsing

Talle meer resente eksegetiese studies het egter aangetoon dat al hierdie, asook ander 
begrippe soos “liggaam”, “vlees” en “stof”, in die Skrif nie afsonderlike substansies in die 
mens aandui nie, maar gewoon die hele mens vanuit verskillende hoeke beskryf (vgl. Van 
der Walt, 2010b:267-251). Die Bybel leer dus nóg ŉ tweedeling nóg ŉ driedeling in die 
mens. Dit leer gevolglik ook nêrens dat die veronderstelde siel drie vermoëns (verstand, 
wil en gevoel) sou bevat nie.

5.1.3	 Gevare van ŉ trigotomie

Nog minder leer God se Woord dat hierdie geestelike fakulteite (omdat hulle semi-
goddelik van aard sou wees) ongeveer onaangeraak sou wees deur die sondeval, sodat 
al vereiste sou wees dat nie een van hulle teenoor die ander oorbeklemtoon moet word 
nie (vgl. Vander Stelt, 2005).

Die sondeval het wel nie die mens struktureel verander nie (hy bly mens), maar nogtans 
direksioneel, die rigting van sy lewe van gehoorsaamheid aan God se gebooie tot 
ongehoorsaamheid verander. Verstand, wil, gevoel en al die ander funksies wat by die 
mens onderskei kan word, is dus glad nie so betroubaar soos Kuyper (1901) en Bavinck 
(1901 en 1980) asook Los voorgee nie.

Dit mag vir die huidige leser na ŉ taamlik irrelevante saak klink, maar hou heel konkrete 
implikasies in. Afhangende van op watter een van die drie geestelike funksies die klem 
gelê word (om die ander twee in toom te hou), word die betrokke vermoë dié norm 
waarvolgens ŉ mens moet lewe. Daardeur ken jy God en deur middel van jou eie vermoë 
– nie primêr op grond van God se beloftes nie – vind jy geloofsekerheid in jouself. (Iets 
daarvan skemer ook deur in die Heidelbergse Kategismus, Sondag 3, antwoord 6 wat die 
beeld van God definieer as ware kennis, geregtigheid en heiligheid – hoof, hand en hart.)

5.1.4	 Praktiese implikasies

Die invloed van hierdie soort trigotomie strek egter wyer. Dit kom volgens Vander Stelt 
(2005) dwarsdeur Westerse denke voor. Kant soek in sy drie “kritieke” nog na ŉ balans 
tussen die ware, goeie en skone. Ander denkers beklemtoon die intellek (bv. Descartes), 
die wil (bv. Schopenhouer) of die gevoel (bv. Schleiermacher).

Volgens Bavinck (1980:31-49) het die driedeling ook tot die vorming van verskillende 
Christelike denominasies en teologieë gelei. Die Gereformeerd-Ortodokse Kerke ná die 



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 15 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Reformasie met nadruk op die suiwer leer (hoof of verstand), die Roomse Kerk met klem 
op goeie werke (van die hand of wil) en die Piëtistiese Kerke (vir wie die hart of gevoel die 
belangrikste was.) 

Ook binne dieselfde kerkgenootskap, soos die Gereformeerde, is die aksente gedurende 
verskillende periodes op óf die intellek óf die wil óf die gevoel gelê (vgl. Van der Walt, 
2015:111). Intellektualistiese ortodoksie, aktivistiese ortopraksie en quiëtistiese 
gevoelsmistiek het mekaar in die geskiedenis afgewissel. Soos uit Los se verdediging van 
ŉ “Bybelse” mistiek blyk, was hy heelwaarskynlik (veral na 1922) meer tot laasgenoemde 
geneig.

Omdat Los nie panteïsties gedink het nie, moet hy egter ŉ semi-mistieke denker genoem 
word. Dit beteken dat die hele mens (liggaam en siel) nie met God verenig moet word 
om in hierdie lewe reeds in Hom op te gaan nie, maar slegs die hoogste gedeelte van die 
mens, sy siel moet met Hom verenig, veral dan deur middel van die gevoelsvermoë van 
die siel.

Los se klem op die gevoel sou ook vandag weer baie populêr wees omdat die swaai na 
persoonlike belewing en ervaring en ŉ gevoelvolle, intieme verhouding met God weer 
deur baie gelowiges en kerke benadruk word (vgl. Van der Stoep e.a., 2007). Dit word 
deur baie selfs as die sleutel tot kerklike herlewing beskou.

5.2	 Positiewe kommentaar
Drie punte van waardering van Los se werk en bydrae is die volgende.

5.2.1	 ŉ Beginseldenker

Eerstens was Los ŉ beginselvaste mens, nie skaam of bang om ŉ eie standpunt in te 
neem teenoor die omringende Afrikaanse intellektuele en politieke konteks van destyds 
nie. Hy was ŉ vurige voorstander van die destydse Christelik-nasionale onderwys  
(vgl. Van der Schyff, 2003:131 

Dat hy ŉ duidelike standpunt ingeneem het, is egter iets wat vandag in ŉ postmodernistiese 
klimaat ook waardeer kan word. Los sou heelwaarskynlik heelhartig met sy geliefde 
Bavinck saamgestem het toe dié oor die relativisme van sy tyd die volgende geskryf het 
(ek vertaal):

Die relativisme lyk wel onpartydig te wees as dit van geen vasstaande norme 
wil weet nie en alleen vir die konkrete, die historiese ŉ oog het. Maar dit maak 
van die relatiewe self die absolute en ruil daarmee die ware vryheid in vir 
dwang... Die ergste is nie dat dit [die relativisme] op dié wyse in teëspraak met 
sigself kom nie, want hierdie teëspraak is... reeds van die begin af sy kenmerk. 
Deur sigself as enigste waarheid te erken gaan dit in ŉ absolute standpunt op.  
(Bavinck, 1904a:77)

5.2.2	 Nie in isolasie gedink en geskryf nie

In die tweede plek het die feit dat Los ŉ eie Christelike standpunt gehuldig het nie beteken 
dat hy in isolasie geleef en gedink het nie. Soos uit sy hierbo bespreekte geskrifte blyk, het 
hy, al was dit dikwels eklekties, wyd gelees en uit talle bronne, insluitende dié van voor-
Christelike en sekulêre denkers, geput om aan ŉ verantwoorde Opvoedkunde gestalte 
te gee.

5.2.3	 Sy invloed



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 16 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

In die derde plek het Los, hoewel hy nie ŉ eie, oorspronklike Christelike wysbegeerte 
ontwikkel het nie, heelwaarskynlik op opvoedkundige terrein deur sy klasse en sy 
publikasies (selfs nadat hy Suid-Afrika verlaat het) belangrike filosofiese saadjies gesaai 
en ook op dié wyse belangrike vormende invloed op sy studente, toekomstige leiers in die 
Suid-Afrikaanse samelewing gehad. 

5.3	 Ter afsluiting
Ek moet prof. Los nou met rus laat, maar nie sonder twee laaste opmerkings oor wat, 
nadat hy Suid-Afrika verlaat het, alhier gebeur het nie.

5.3.1	 Ten eerste

By sy oordrag van die rektoraat van die destydse nog gekombineerde Teologiese Skool 
en Literariese Departement op Potchefstroom, sluit Los (1915:44) sy rede met ŉ wens af: 
Vivat, floreat et crescat academia nostra (mag ons akademie lewe, floreer en groei). Hierdie 
wens is deur al die jare tot op vandag op Potchefstroom vervul (vgl. Van der Schyff, 2003 
en Van Eeden, 2005). 

Nie net het die akademie in die algemeen op Potchefstroom gegroei nie, ook die 
Filosofie het deur ten minste vyf generasies die afgelope eeu floreer (vgl. Van der Walt,  
2010a:136-137).

Ook internasionaal gesien, was so ŉ Reformatoriese filosofie ten spyte van gebreke – 
ook Christelike wysgere soek wysheid, maar vind dit nie noodwendig nie! – nie net ŉ 
kortstondige modegier nie. Na die patres philosophiae christianae (die vaders daarvan 
in Nederland, Vollenhoven en Dooyeweerd) is dit deur ten minste vier geslagte verder 
uitgebou (vgl. Van der Walt, 2010a:133,134). Daarvandaan het dit aanhangers in 
verskillende wêrelddele, soos Engeland, die VSA, Kanada, Australië, Nieu-Seeland, Japan 
en Korea, gevind. Dit is in talle vakgebiede, soos in die Ekonomie, Estetika, Wiskunde, 
Fisika, Biologie en ander natuurwetenskappe, Sielkunde, Opvoedkunde, Politieke Studies, 
Sosiologie, Taalkunde, Tegnologie en Teologie as grondslag gebruik (p. 139, 140).

5.3.2	 Ten tweede

Die tweede proefskrif van Los (1922) wat ek vir hierdie ondersoek gebruik het, was 
oorspronklik die eiendom van prof. H.G. Stoker. (Op die titelbladsy daarvan verskyn, 
behalwe sy stempel: “H.G. Stoker. M.A. Biblioteek, Potchefstroom”, ook Stoker se 
handtekening.) Dalk was dit juis hierdie werk van Los (oral vol merke uit Stoker se pen) 
wat die aansporing was vir Stoker om Los twee jaar later (1924) in Den Haag te gaan 
raadpleeg oor moontlike doktorsgraadstudies in die Filosofie in Europa. (Stoker se 
aanvanklike ideaal om dit onder Bavinck as promotor te doen kon nie meer realiseer nie, 
omdat Bavinck reeds in 1921 oorlede is.)

Na sy promosie (in 1925 onder Max Scheler in Duitsland) word Stoker in dieselfde jaar 
lektor in Filosofie en Psigologie op Potchefstroom, vanaf 1930 tot 1964 was hy hoof van 
die Departement Filosofie en hy ontwerp sy eie Filosofie van die Skeppingsidee – stof vir 
ŉ volgende bydrae. Soos prof. Los in 1915 sy rede afgesluit het, sluit ek egter nou eers af 
met “Ik hebt gezegd”.

6.	 Bibliografie
Barholomew, C.G. & Goheen, M.W. 2013. Christian philosophy; a systematic and narrative 

introduction. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic.

Bavinck, H. 1895. Gereformeerde Dogmatiek (4 dele). Kampen: Kok.

Bavinck, H. 1901. De zekerheid des geloofs. Kampen: Kok.



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 17 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Bavinck, H. 1904a. Christelijke wereldbeschouwing. Kampen: Kok.

Bavinck, H. 1904b. Christelijke wetenschap. Kampen: Kok.

Bavinck, H. 1908. Wijsbegeerte der Openbaring; Stone-lezingen voor het jaar 1908, gehouden te 
Princeton, N.J. Kampen: Kok.

Bavinck, H. 1979. The philosophy of revelation. Grand Rapids, Michigan: Baker Book House. (Vertaling 
van Bavinck, 1908.)

Bavinck, H. 1980. The certainty of faith. St. Catherines, Ontario: Paideia Press. (Vertaling van Bavinck, 
1901.)

Bremmer, R.H. 1961. Bavinck als dogmaticus. Kampen: Kok.

Coetzee, J.C. 1959. Die Gereformeerde Kerk en Christelike Hoër Onderwys. (In Du Toit, S. e.a. 1959. 
Die Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika 1859-1959; gedenkboek by geleentheid van die eeufees. 
Die Kerkblad: Noordbrug, Potchefstroom.  p. 225-244.) 

Duvenage, P. 2015. Afrikaanse filosofie. Bloemfontein: Sun Press.

Flinterman, R.A. 1983. Los, Sietse Oene (1871-1944). (In Biografisch   Lexicon voor de geschiedenis 
van het Nederlands Protestantisme, deel 2. Kampen: Kok. p. 310.) 

Hengstmengel, B. 2015. Denken met de hart; Christelijke filosofie in de traditie van Augustinus en 
Calvijn. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Heslam, P.S. 1998. Creating a Christian worldview; Abraham Kuyper’s lectures on Calvinism. Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans/Carlisle, The Paternoster Press.

Klapwijk, J. 1980a. Honderd jaar filosofie aan de Vrije Universiteit. (In Van Os, M. & Wieringa, 
W.J., reds. Wetenschap en rekenschap 1880-1980; een eeuw wetenschapsbeoefening en 
wetenschapsbeschouwing aan de Vrije Universiteit. Kampen: Kok. p. 529-593.)

Kuyper, A. 1898. Het Calvinisme; zes Stone-lezingen in October 1898 te Princeton (N.J.) gehouden. 
Kampen: Kok.

Kuyper, A. 1901. Drie kleine vossen. Kampen: Kok.

Los, S.O. 1905. Aristoteles in Nederland. Utrecht: Kemink & Zoon (Proefskrif in filosofie aan die 
Universiteit van Utrecht.)

Los, S.O. 1911, Het isolement van de Amsterdamse Gereformeerde professoren dr. A. Kuyper en dr. 
H. Bavinck; verweerschrift tegen “De Kerkbode”. Pretoria: Wormser.

Los, S.O. 1915. Beginselen van de karakterkunde. Pretoria: J.L. van Schaik. (Rede bij de overdracht 
van het rektoraat aan de Teologiese School the Potchefstroom, op 3 Desember 1915.)

Los, S.O. 1918. Logika. Potchefstroom: A.H. Koomans. “Het Westen” Drukkery en Boekhandel.

Los, S.O. 1922. Het gevoel in de Heilige Schrift. Den Haag: Firma Oranje Guillame. (Proefskrif in 
teologie aan die Vrije Universiteit van Amsterdam.)

Los, S.O. 1925. Persoonlijkheid en karakter. Kampen: Kok.

Los, S.O. 1938. Moderne paedagogen en richtingen. Kampen: Kok.

More, M.P. 1996. Philosophy in South Africa before and after apartheid. (In Wiredu, K. (ed.) 2006. A 
Comparison to African philosophy. Oxford: Blackwell Pub. p. 149-160.)

Murray, A.H. 1945 (herdruk 1968). Die Afrikaner se wysgerige denke. (In Pienaar, P. De V. (red.) 
Kultuurgeskiedenis van die Afrikaner. Kaapstad: Nasionale Boekhandel. p. 183-189.)

Nijhoff, R. 2014. De logosfilosofie van Jan Woltjer (1849-1917); logos en wijsbegeerte aan de vroege 
Vrije Universiteit. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Poortman, J.J. 1948. Repertorium der Nederlandse Wijsbegeerte. Amsterdam: Wereldbibliotheek. p. 
297.

Postma, F. 1914a. De numine divino quid senserit Vergilius; dispitatio litteraria quam Annuente 
Summo numine. Astalodami: Van Bottenburg.

Postma, F. 1914b. Encyclopaedia Philologiae (ongepubliseerde diktaat van Woltjer oorgeskryf van H. 
Mulder aan boord van die skip Youth Castle).

Postma, F. 1926. Erfstukke uit die Klassieke Oudheid (3 dele). Pretoria: Van Schaik.

Postma, F. 1975. Paulus, geroepe apostel van Jesus Christus. Braamfontein: Boekhandel de Jong.



 2017 | https://doi.org/10.19108/KOERS.82.1.2287 Page 18 of 18

Original Research www.koersjournal.org.za

Postma, F. s.j. Geschiedenis dictaat (van J. Woltjer).

Schutte, G. 2005. De Vrije Universiteit en Zuid-Afrika (2 dele). Zoetemeer: Uitgeverij Meinema.

Smuts, J.C. 1926. Holism and evolution. London: Macmillan.

Spruyt, C.B. s.j. Geschiedenis der wijsbegeerte. Haarlem: De Erven F. Bohn.

Stellingwerff, J. 2006. Geschiedenis van de reformatorische wijsbegeerte; een Christelijk perspectief. 
Sonder plek: Stichting voor Reformatorische Wijsbegeerte.

Van der Laan, H. 2000. Jan Woltjer (1849-1917): filosoof, classicus, pedagoog. Amsterdam: VU 
Uitgeverij.

Van der Schyff, P.F. 2003. Wonderdaad...! Die PUK tot 1951: wording, vestiging en selfstandigheid. 
Potchefstroom: PU vir CHO.

Van der Stoep, J., Kuyper, R. & Ramaker, T., reds. 2007. Alles wat je hart begeert? Christelijke oriëntatie 
in een op beleving gerichte cultuur. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Van der Walt, B.J. 2010a. An overview of the global presence of a Christian Reformational philosophy 
and scholarship. (In Van der Walt, B.J. At home in God’s world. Potchefstroom: The Institute for 
Contemporary Christianity in Africa. p. 127-151.)

Van der Walt, B.J. 2010b The biblical perspective on being human. (In Van der Walt, B.J. At home in 
God’s world. Potchefstroom: ICCA. p. 259-289.)

Van der Walt, B.J. 2011. ŉ Klein wins maar ŉ groot verlies in die laat sestiende en sewentiende-eeuse 
gereformeerde ortodoksie – ŉ Christelik-filosofiese benadering. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 
47(1):97-116.

Van der Walt, B.J. 2012a. Die invloed van die Aristotelies-Skolastiese filosofie op die Dordtse Leerreëls 
(1619); ŉ Christelik-filosofiese analise. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 48(1):91-110.

Van der Walt, B.J. 2012b. Die wetsidee as sleutel tot die filosofie van die Katolieke “doctor communis”. 
Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 48(3):65-86.

Van der Walt, B.J. 2013. Christianisering van die Hellenisme impliseer die hellenisering van die 
Christelike geloof. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 49(3):1-36.

Van der Walt, B.J. 2014. At the cradle of a Christian philosophy in Calvin, Vollenhoven, Stoker and 
Dooyeweerd. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in Africa.

Van der Walt, B.J. 2015. Semi-mistieke spiritualiteit by Johannes Calvyn en by Abraham Kuyper. 
Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 51(3):99-124.

Van Eeden, E.S., red. 2005. “In U lig”; die PU vir CHO van selfstandigwording tot samesmelting. 
Potchefstroom: Noordwes-Universiteit (Potchefstroomkampus).

Vander Stelt, J.C. 2005. “Faculty psychology” and theology. (In Kok, J.H., ed. Ways of knowing in 
context. Sioux Center, Iowa: Dordt College Press. p. 45-60.)

Vollenhoven, D.H.Th. 2000. Schematische kaarten; filosofische concepties in probleemhistorisch 
verband. (Bril, K.A. & Boonstra, P.J., reds.) Amstelveen: De Zaak Haes.

Woldring, H.E.S. 2013. Een handvol filosofen; geschiedenis van de filosofiebeoefening aan de Vrije 
Universiteit van 1880 tot 2012. Hilversum: Verloren.


	_GoBack

