
Page 1 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

The world-picture of the reformed biologist, Jan Lever (1922-2010) from an evolutionary 
theory towards an evolutionistic faith?

Evolution as a theory is today proclaimed widely, accepted by many as a fact and is often reflected 
even in South Africa in prescribed textbooks for schools and universities. The main question to be 
discussed in this reflection is whether the idea of evolution always remains a mere theory. Does it 
not often, even unintentionally, eventually develop into an evolutionistic faith or worldview and 
thus would become to Christians an unacceptable worldview? Different contemporary secular 
thinkers openly acknowledge the dependence of their theory of evolution upon an agnostic or an 
atheistic faith and/or, vice versa, their evolutionary theory leading toward unbelief.

Some Christian-reformed natural scientists (1) clearly rejected the hypothesis of evolution, 
including an evolutionistic worldview. Others (2), again including those from the reformed 
Christian tradition, are of the opinion that, after God (before time) created everything, reality 
unfolded or developed under His guidance. In the case of a third group of (3) Christian evolutionary 
scientists it seems as if the compromise or synthesis which they tried to achieve between their 
Christian convictions and their scientific hypotheses could not be achieved. Finally they had to 
choose in favour of the one or the other.

A first article (cf. Van der Walt, 2016a) already discussed these varying and even clashing viewpoints 
among Christians. It focussed on the position of an earlier, well-known reformed theologian 
from the Netherlands (Abraham Kuyper) and a South African Christian philosopher (Hendrik 
Stoker). A second contribution on the same issue (cf. Van der Walt, 2016b) shifted attention to the 
viewpoints of three biologists from the reformed Christian circle, viz. Harry Diemer, Duyvené de 
Wit and Jan Lever. The first two of them may be regarded as representatives of position (2) above, 
while the third initially belonged to (2) but after about 1970 gradually developed towards (3).

The present article follows Lever’s thinking from about the seventies up to 2010. An increasing 
tension developed between his Christian belief in the Bible, and God as Creator and his zoological 
research according to an evolutionary paradigm. It gradually becomes evident that he ascribed 
such weight and even revelationary power to his scholarly results that it eventually clashed and 
overpowered his Christian worldview, replacing it with an evolutionistic world-picture or even a 
(semi-)evolutionistic worldview. 

Evolusie as teorie word vandag wyd verkondig, deur baie as ŉ feit aanvaar, en word dus ook 
gereflekteer in handboeke vir sekondêre en tersiêre instellings. Die hoofprobleem wat in hierdie 
refleksie bespreek word, is of die evolusieteorie altyd ŉ blote teorie of hipotese bly. Gebeur dit 
nie dikwels, selfs onbedoeld en geleidelik, dat dit eventueel in ŉ evolusionistiese geloof en 
lewensvisie ontwikkel en op dié wyse vir Christene ‘n onaanvaarbare wêreldbeskouing word nie? 
Verskillende huidige sekulêre denkers erken vandag reeds openlik die afhanklikheid van hulle 
evolusieteorie van ŉ agnostiese of ateïstiese geloof en/of die omgekeerde: dat hulle evolusieteorie 
tot so ŉ geloof voer.

Sommige Christelike natuurwetenskaplikes (1) verwerp duidelik die evolusieteorie en ook 
ŉ evolusionistiese lewensvisie. Ander (2), wat ook verteenwoordigers uit die Christelik-
gereformeerde tradisie insluit, is van mening dat, nadat God (voor tyd daar was) alles geskep 
het, die werklikheid onder sy voorsienigheid verder ontplooi of evolveer het. In die geval van 
ŉ derde groep Christelik-evolusionêre bioloë (3) wil dit voorkom asof die kompromie of sintese 

DIE WÊRELDBEELD VAN DIE GEREFORMEERDE 
BIOLOOG, JAN LEVER (1922-2010):  

VAN EVOLUSIETEORIE NA  
‘N EVOLUSIONISTIESE GELOOF?

Author: 
Barend J van der Walt¹

Affiliation: 
¹Skool vir Filosofie 
Potchefstroomkampus 
Noordwes-Universiteit, 
Potchefstroom

Correspondence to: 
Barend J van der Walt

Postal Address: 
Private Bag X6001, 
Potchefstroom Campus, 
North-West University, 
Potchefstroom, 2520, South 
Africa

Email: 
benniejvanderwalt@gmail.com

Dates: 
15 August 2016

How to cite this article:  
van der Walt, B.J., 2016. 
"DIE WÊRELDBEELD VAN DIE 
GEREFORMEERDE BIOLOOG, 
JAN LEVER (1922-2010): 
VAN EVOLUSIETEORIE NA ‘N 
EVOLUSIONISTIESE GELOOF?".  
KOERS — Bulletin for Christian 
Scholarship, 81(1). Available 
at: http://dx.doi.org/10.19108/
KOERS.81.1.2253

Copyright: 
© 2015. The Author(s).
Published under  the Creative 
Commons Atribution License.



Page 2 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

wat hulle tussen hulle Christelike oortuigings en wetenskaplike 
hipoteses en teorieë wou bereik, gefaal het. Aan die einde moes 
hulle vir die een of die ander kies.

In ŉ eerste artikel (vgl. Van der Walt, 2016a) is alreeds 
hierdie verskillende en selfs botsende gesigspunte onder 
Christenwetenskaplikes bespreek. Dit was toegespits op die 
standpunte van ŉ vroeëre bekende gereformeerde teoloog 
(Abraham Kuyper) van Nederland en ŉ Suid-Afrikaanse 
Christelike filosoof (Hendrik Stoker). In ŉ tweede bydrae oor 
dieselfde vraagstuk het die aandag geval op die visies van drie 
gereformeerde bioloë, naamlik Harry Diemer, Duyvené de Wit 
en Jan Lever (vgl. Van der Walt, 2016b). Die eerste twee kan 
beskou word as verteenwoordigers van standpunt (2) hierbo, 
terwyl die derde persoon se siening aanvanklik ook onder 
dieselfde groep geval het, maar sedert ongeveer 1970 in die 
rigting van (3) ontwikkel het.

Die huidige artikel volg Lever se ontwikkeling vanaf ongeveer 
1970 tot 2010. Daarvolgens ontstaan daar ŉ toenemende 
spanning tussen sy Christelike geloof in die Bybel van God as 
Skepper en sy dierkundige navorsing volgens ŉ evolusionêre 
paradigma. Dit word duidelik dat hy geleidelik soveel gewig en 
selfs openbarende krag aan sy wetenskaplike resultate geheg 
het dat dit eventueel gebots het met en selfs sy Christelike 
lewensbeskouing oorrompel het om vervang te word met 
 ŉ evolusionistiese wêreldbeeld of selfs (semi-) evolusionistiese 
wêreldvisie.

1.	 INLEIDEND 

1.1 	 ŉ Kort lewensgeskiedenis

Volgens die Christelike Encyclopedie (2012) het Lever in  
ŉ Gereformeerde huis grootgeword waar daar volgens die 
gereformeerde Ou-Testamentikus, Aalders (1932) geglo is 
dat God stof, plant, dier en mens net ongeveer 15,000 jaar 
gelede volledig in ses dae geskape het. Lever sou gedurende 
sy lewe hierdie gedagte omverwerp. Alreeds as kind het hy as 
(toekomstige) bioloog ontpop deur miere, ruspes, spinnekoppe, 
slakke, ŉ skilpad, kat en bok as troeteldiere aan te hou.

In sy skoolbiblioteek vind hy die in Nederlands vertaalde 
boek van ŉ Duitse evolusionis, Wilhelm Bölsche met die 
titel Afstamming van den mensch, wat die skepping in ses dae 
en die paradystoerstand afwys. Later lees hy as skoolkind 
ook nog die werk De wetenschap van het leven van twee Britse 
evolusionistiese bioloë, J. Huxley en H.G. Wells.

Toe (aldus Lever, later) wou hy egter ook weet wat sy mede-
gereformeerde denkers oor evolusie en evolusionisme geskryf 
het. Met eie sakgeld koop hy (antikwaries) die toespraak van 
die bekende gereformeerde teoloog, Abraham Kuyper (1899) en 
skryf later dat hy in dieselfde lyn as Kuyper gedink het, naamlik 
kreatiewe evolusie (vgl. Van der Walt, 2016a).

Hy is ook beïnvloed deur die geskrifte van die Groningse 
bioloog, J.H. Diemer (1904-1945) wat (teenoor die Christelike 

supra-naturaliste) geleer het dat wonders nie ŉ bonatuurlike 
ingrype van God in die gang van die natuur beteken nie,  
maar dat hulle as iets natuurliks beskou moet word  
(vgl. Diemer, 1963 of 1977).

Lever promoveer in 1950 in Dierkunde met ŉ proefskrif oor die 
struktuur van die skildklier, word in dieselfde jaar as dosent in 
soölogie aan die pas-gestigte mediese fakulteit van die Vrije 
Universiteit aangestel en in 1952 tot professor bevorder waar hy 
tot by sy aftrede in 1986 doseer.

1.2 	 Nagelate geskrifte

Van Woudenberg het die leser ŉ guns bewys deur as redakteur 
op te tree vir ŉ versamelwerk met ŉ keur uit Lever se oeuvre 
oor vyftig jaar tot by 2005 onder die titel Langs de mysterieuze 
grenzen van het leven (Lever, 2006a). Dit bied ŉ goeie beeld 
van Lever se ontwikkeling oor ŉ lang tydperk. Let egter op die 
voetnote by elke hoofstuk – hulle is ongelukkig nie kronologies 
gerangskik nie.

In sy inleiding skep Van Woudenberg (Lever, 2006a:10 e.v.)  
ook die indruk dat Lever dwarsdeur sy loopbaan dieselfde 
standpunt gehuldig het. My noukeurige lees van Lever se 
geskrifte toon egter ŉ geleidelike verskuiwing vanaf veral die 
sewentigerjare. Hierdie wysiging van Lever se standpunt sal 
hieronder duidelik aangetoon word.

1.3 	 Opset

Daar word dus, in opvolging van wat reeds oor Lever se 
standpunt tot 1969 geskryf is (vgl. Van der Walt, 2016b), verder 
nagegaan hoe Lever sy versoening tussen sy evolusieteorie 
en sy Christelike geloof regverdig het. Agtereenvolgens 
word die volgende bekyk: (1) Lever se onderskeid tussen  
die Bybelse openbaring dat God geskep het en hoe die  
skepping daarna evolusionêr ontwikkel het. (2) Die vraag  
word gestel of laasgenoemde proses outonoom verloop;  
(3) of Lever se oplossing nie op ŉ nuwe soort natuurlike 
teologie neerkom nie; (4) of die skeidslyn tussen evolusieteorie 
en evolusionisme nie vervaag nie. (5) Laastens hoe hy as 
bioloog die Bybel lees en wat die implikasies is wat dit vir sy 
Christelike geloof inhou. Ten slotte word gelet op die reaksie 
wat die Christelike filosoof, K.J. Popma, reeds in 1969 op Lever 
se beskouinge gelewer het. Daarin is ook alreeds sommige van 
Lever se latere ontwikkelinge voorsien.

2.	 DIE ONDERSKEID TUSSEN “DAT” EN 	
	 “HOE”

Lever (1956:68) tref alreeds vroeg in sy loopbaan die onderskeid 
tussen dat God geskep het en hoe dit sou gebeur het. Dan sê hy 
egter nog dat die hoe ŉ misterie is: 

“Wij houden... vast, hoe onwetenschappelijk het 
buitenstaanders in de oren moge klinken, dat God deze mens 
heefte geschapen, hoe dan ook” (kursivering bygevoeg).



Page 3 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

2.1	 Kommentaar

Later word die hoe-vraag egter deur sy evolusieteorie 
beantwoord. Die vraag is of dit nie ŉ kunsmatige skeiding 
beteken nie. Impliseer die dat nie ook ŉ hoe nie en die 
omgekeerde?

Maar nog meer probleme duik op. Impliseer die hoe-antwoord ŉ 
neutrale biologie? Oorskry die hoe-antwoord nie die grense wat 
Lever vroeër self aan die wetenskap gestel het nie, naamlik dat 
dit nie die ontstaan van maar alleen die bestaande werklikheid 
kan bestudeer?

Indien ŉ mens sou onderskei tussen die dat van God se 
openbaring (dat hy Skepper van alles is) en die hoe van die 
wetenskap, impliseer dit nie dat God se Skrifopenbaring 
aangevul moet word nie, omdat dit onvolledig of selfs gebrekkig 
sou wees? Hoe Hy geskep het, moet die evolusionêre biologie 
dus vir ons sê.

Die vraag is selfs of die hoe by Lever net op ŉ neutrale aanvulling 
neergekom het. Lei so ŉ onderskeid nie uiteindelik tot die 
korreksie en selfs die oorwoekering en vervanging van God se 
openbaring nie?  Nie ŉ versoening tussen Skrifgeloof en die 
evolusieteorie is dan die resultaat nie, maar die opoffering van 
eersgenoemde aan laasgenoemde.

2.2	 Het die (biologiese) wetenskap oorwin?

Ongelukkig het Lever se wetenskaplike oortuigings (die hoe van 
sy evolusionêre wêreldbeeld) blykbaar oor sy geloof (die dat 
van sy Christelike wêreldvisie) getriomfeer. In plaas daarvan 
dat sy lewensvisie sy wetenskap gelei het, het die wetenskap sy 
Christelike visie begin ondergrawe. 

In plaas van dat hy sy biologie in die lig van God se openbaring 
beoefen het, het die omgekeerde gebeur. Aan sy wetenskap is 
heelwaarskynlik ŉ openbaringskarakter toegeken.

Dat sintesedenke nooit kan slaag nie, word hier duidelik. 
Uiteindelik moes Lever kies tussen God se openbaring en die 
“openbaring” van sy wetenskaplike werk. Dan word dit ŉ keuse 
tussen twee lewensbeskouings.

3.	 IS EVOLUSIE ŉ OUTONOME PROSES?

In Lever (1957a, 1957b, 1957c, 1958a en 1958b) maak hy nog ŉ 
duidelike onderskeid tussen evolusieteorie, evolusionisme en 
sy skeppingsgeloof. Maar net ŉ dekade later (vgl. Lever, 1969 en 
1970) kry ŉ mens alreeds die indruk dat God blykbaar slegs die 
evolusieproses aan die gang gesit het, maar nie verder daarby 
betrokke sou wees nie – dit voltrek sigself heeltemal selfstandig 
volgens genetiese veranderings, natuurlike seleksie en so meer. 
Dit wil dus lyk of Lever se skeppingsgeloof en sy wetenskap nie 
meer so nou saamgaan nie. Sy geloof word al dunner.

Verder glo Lever ook nie meer (heelwaarskynlik onder die 
invloed van die sogenaamde “nuwe teologie” van onder andere 
Kuitert) in die letterlike betekenis van die Bybel nie. Adam en 
Eva is vir hom nie meer historiese figure nie, maar word vervang 

met die mitiese figuur van Elkerlijk, wat slegs ŉ simbool van 
die lewe van elke mens sou wees (vgl. Lever, 1973:28,45,51). 
Fundamentele Skrifwaarhede, soos die sondeval, word alreeds 
afgewater.

Opmerklik is verder dat Lever later (in 1986, opgeneem in Lever, 
2006a:199-216) groot waarde aan toevalligheid begin heg – 
 ŉ tipiese trek van die evolusionisme.

4.	 ŉ HEDENDAAGSE VORM VAN 		
	 NATUURLIKE TEOLOGIE IN PLAAS  
	 VAN ŉ INTEGRALE CHRISTELIKE 	
	 WETENSKAP?

ŉ Verdere resultaat van die geleidelike verskuiwing in Lever se 
denke is dat hy al minder nadruk plaas op God se openbaring 
in die skepping en al meer op die mens se ervaring van en 
verbasing oor hoe wonderlik die natuur is.

4.1 	 Subjektiewe, eie belewenis

Dit blyk byvoorbeeld duidelik uit Lever (2005:78) waar hy 
besondere klem op hierdie emosionele belewenis lê, dus al 
meer subjektivisties word en afsluit dat ŉ mens agter die 
sienlike die Onsienlike van ŉ heeltemal ander wêreld vermoed, 
ja, selfs daarin kan glo.

Dieselfde gedagte vind ons later ook in hoofstuk 20 van Lever 
se laaste werk (2010:255-260) met die titel “Het geloof in de 
Schepper houdt stand”. Die mens se belewinge van die natuur 
laat jou verstand tot belangrike vermoedens kom: Dit laat 
ŉ mens ‘n skepper of die Skepper vermoed. Indien wel, lei 
dit tot teïsme. Indien nie, impliseer dit gewoonlik ateïsme of 
agnostisisme (in Lever se geval seker ŉ soort teïsme).

4.2	  ŉ Natuurlik-bonatuurlike dualisme?

ŉ Mens kan nie aan die indruk ontkom nie dat Lever, ten 
spyte daarvan dat hy aanvanklik die supranaturalisme bestry 
het, in ŉ vorm van natuurlik-bonatuurlike dualisme verval. 
Dit blyk daaruit dat hy – al is dit hoe versigtig – vanuit sy eie 
natuurbelewing die bestaan van ŉ skepper vermoed.

Dit kom myns insiens neer op ŉ moderne variant van die oeroue 
natuurlike teologie. Die verskil tussen die ouere pogings en dié 
van Lever is die volgende. In Griekse denke (bv. Aristoteles) 
en later in die Middeleeue (bv. Thomas van Aquino) is gepoog 
om vanuit die menslike rede die bestaan van God te bewys.  
In die geval van Lever word vanuit sy ervaring van die wonderlike 
natuur slegs die bestaan van ŉ Onsienlike vermoed. In die lig van 
die titel van Lever se artikel van 1996 (vgl. Lever, 2005), lyk dit 
ook na ŉ negatiewe soort natuurlike teologie, omdat die natuur 
alleen tot die onsienlike lei en nie positief kan verklaar wie of 
wat die onsienlike werklik sou wees nie. 

God laat egter nie sy bestaan (of nie-bestaan) afhanklik maak 
daarvan of ŉ nietige mens sy bestaan kan bewys, aantoon 
of selfs net vermoed nie. Selfs so ŉ afgewaterde natuurlike 
teologie, soos dié van Lever, beteken in alle geval nog glad nie  
ŉ integrale Christelike wetenskap nie. 



Page 4 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

5.	 DIE SKEIDSLYN TUSSEN 			 
	 EVOLUSIETEORIE EN 			 
	 EVOLUSIONISME VERVAAG

Teoreties kan (soos Lever ook aanvanklik gedoen het) onderskei 
word tussen evolusieteorie en evolusionisme. Volgens 
Klapwijk (2009:52,53) bestaan daar in werklikheid egter nie so  
ŉ duidelike onderskeid nie. In die praktyk kan ŉ evolusieteorie, 
in plaas van ŉ teoretiese groep dissiplines, ook reeds dui op  
ŉ wêreldbeskoulike oortuiging van naturalisties-materia-
listiese aard, ŉ vooringenome kyk op die werklikheid.  
Die voorveronderstelling daarvan is dat alle aardse lewensvorme 
volledig verklaar kan word as toevallige uitkomste van blinde 
natuurkragte, as modifikasies van materie en dat die raaisel van 
lewe só opgelos is. 

In die praktyk loop teorie en ideologie dus dikwels van twee 
kante in mekaar oor. Denkers se wetenskaplike redenasies 
is deurspek met ideologiese verwagtinge. Of, omgekeerd, 
kruie hul hulle ideologiese verwagtinge met wetenskaplike 
argumentasie.

Gewone leke wat hulle in een van die twee verwagtinge tuis 
vind – in plaas daarvan om krities te onderskei – sluk gou die 
hele storie (Klapwijk, 2009:53. Vergelyk ook Van den Beukel, 
1990, 1994 en veral 2005 vir talle voorbeelde hiervan).

6.	 ŉ BIOLOOG LEES DIE BYBEL

Hierbo (onder 2.1) is reeds die aandag daarop gevestig dat 
die hedendaagse biologiese wêreldbeeld vir Lever nie net 
die Skrif moet aanvul nie, maar ook moet verbeter – en myns 
insiens uiteindelik ondermyn. Dit het, soos hierbo ook reeds 
gesuggereer, waarskynlik geleidelik gebeur. Dit word egter 
besonder duidelik as ŉ mens sy heel vroegste werke, soos Lever 
(1956), met sy heel laaste werk kort voor sy dood (Lever, 2010) 
met mekaar vergelyk.

6.1	 Aanvanklike Standpunt

In eersgenoemde werk (1956:68) skryf hy byvoorbeeld nog 
dat die Christenwetenskaplike op die problematiek van die 
ontstaan van die mens die volle lig van die Bybel moet laat 
val. Hy verwerp ook nog nie eksplisiet die sondeval (menslike 
degenerasie) ten gunste van kontinue progressie of evolvering 
nie en lê ook nog groot klem op die wesentlike verskil tussen 
dier en mens (vgl. ook Lever, 1948-1950).

Nogtans is toe reeds die kiem van die later duideliker spanning 
tussen Skrifgeloof en evolusieteorie sigbaar wanneer hy van 
mening is dat tussen geloofsvrae en wetenskaplike probleme 
skerp onderskei moet word (Lever, 1956:69).

Ook in Lever (1959:166 e.v.) word nog erken dat God in sy 
Skrifopenbaring nie antwoorde bied op dinge wat ons self 
kan ondersoek nie, maar antwoorde verskaf op dit wat buite 
ons ondersoekvelde lê. Onder laasgenoemde noem hy onder 
andere die begin van alles, die oorsprong van die kwaad, die 
oorwinning daarvan in Jesus Christus, die sin van die lewe en 
die voleinding van die wêreld.

Net meer as ŉ dekade later word die verskuwing in Lever se 
denke egter al duidelik. In Lever (1973:65-75) lees ons alreeds 
dat die veroudering van die mens, net soos allerlei siektes, iets 
natuurliks, selfs noodsaaklik is.

Lever (1996) gaan nog verder. Die paradysverhaal is net  
ŉ “model”. Die oorspronklike staat van sondeloosheid word 
ontken, so ook die sondeval. Alles in die Genesis-1-3-verhaal 
openbaar slegs die “essensiële sin van die werklikheid. Wat die 
sin sou inhou, word nie gesê nie. 

Lever (2010) gaan in hierdie trant voort. Die sondeval is slegs  
ŉ grootse metafoor oor die essensie van die wêreldgebeure, 
want alle mense en volke is van die begin af deur die kwaad 
aangetas (p. 39). Die Bybelse wêreldbeeld moet dus deur die 
huidige (biologiese) wêreldbeeld vervang word. Eersgenoemde 
stel ons nogtans “op ŉ kleurryke wyse” voor die fundamentele 
vrae oor die oorsprong van die wêreld en die kwaad (p. 62).

Om vas te stel of Lever aan die einde van sy lewe nog enige 
betekenis aan God se Woord heg, sal nou vasgestel word deur in 
meer detail sy laaste werk te bekyk.

6.2	 Lever se aanspraak

In die Voorwoord tot Lever (2010) maak die skrywer daarop 
aanspraak dat hy, as gereformeerde Christen, daarin 
sou geslaag het om die Bybel te lees sonder dat ŉ enkele 
natuurwetenskaplike feit of teorie daaronder gesneuwel het. 
Terselfdertyd het hy nog bly glo aan die belangrikste Bybelse 
waarhede. Hy sou dus ŉ volmaakte sintese tussen Christelike 
geloof en die evolusionêre wetenskap bewerk het waardeur nie 
een van die partye skade sou ly nie.

Die vraag is egter of sy aanspraak geldig is. Om die vraag te kan 
beantwoord, moet vasgestel word hoe hy die Bybel gelees het en 
watter kardinale waarhede hy daarin gevind het. Die antwoord 
op beide vrae sal uit die vervolg duidelik word.

6.3	 Die Bybel ŉ teksboek?

Lever beklemtoon herhaaldelik – en tereg – dat die Bybel nie 
ŉ soort hand- of teksboek vir die wetenskap kan wees nie. 
Die rede waarom hy dit doen, is egter ŉ verkeerde: Omdat die 
Bybelse wêreldbeeld verouderd sou wees.

Volgens die reformatories-wysgerige tradisie is die Bybel om 
ŉ ander rede nie ŉ teksboek nie: Omdat die Woord van God 
ŉ geloofsboek is en nie ŉ addisionele informasiebron vir die 
biologiese, historiese, politieke en ander wetenskappe is nie. 
Dit is die geloofslig waarin al hierdie wetenskappe beoefen 
behoort te word. ŉ Mens kyk dus nie in die lig van die Skrif 
vir wetenskaplike gegewens nie, maar by die lig van die Skrif 
bestudeer jy die hele werklikheid, soek jy na lewensbeskoulike 
koers – ook vir jou vakgebied.

Dit sal nou blyk hoe, volgens ‘n foutiewe Skrifbeskouing, Lever 
die Bybel ook verkeerd gebruik het en dit selfs daartoe gelei 
het dat hy kardinale Bybelse waarhede ontken het. Hy gebruik 
verskillende woorde soos dat wat die Woord van God meedeel 



Page 5 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

onhistories sou wees (bv. p. 41, 61), op blote beeldspraak of 
metafore sou neerkom (bv. p. 39, 66), allegorieë bied, vol 
teenstrydighede is (bv. tussen die vier Evangelies) en selfs 
versinsels, fiktiewe oorleweringe en legendes sou bevat.

6.4	 Paradys en sondeval ontken

Volgens Lever (2010:27) was die Paradys ŉ fiksie. So ook 
die sondeval. Die mens was vanaf die begin deur die kwaad 
aangetas. Allerlei afwykings, siektes, veroudering en die 
dood hoort potensieel reeds tot die Skepper se oorspronklike 
skeppingsorde (p. 227). 

Die rede waarom die sondeval verwerp word en die gevolge 
daarvan as natuurlik verklaar word, is heelwaarskynlik omdat 
ŉ evolusieteorie vooruitgang veronderstel en nie agteruitgang 
kan akkommodeer nie. 

Hierna gaan Lever die hele Bybelse geskiedenis na en gee 
byvoorbeeld veertien redes waarom die sondvloedverhaal  
ŉ onmoontlikheid was (p. 63-76), waarom Jona nie in die vis 
kon oorleef het nie en waarom God nie die manna en kwartels 
tydens Israel se woestynreis voorsien het nie – dit kan alles op 
 ŉ natuurlike wyse verklaar word (onthou dat God volgens 
Lever slegs die Skepper was).

6.5	 Jesus Christus net ŉ besondere mens

Indien die sondeval nie plaasgevind het nie, is die verlossing in 
Christus vanselfsprekend nie nodig nie. Christus was vir Lever 
slegs “die Seun van die mens”, ŉ heel besondere, die enigste egte 
mens, iemand wat ŉ unieke plek onder die mensdom ingeneem 
het (p. 219). Hy is nie (ook) God nie. Hy roep God slegs – net soos 
ons mense – as sy Vader aan. Hy kon nie in die woestyn deur 
die duiwel versoek gewees het nie (p. 185); kon nie uit ŉ maagd 
gebore geword het nie, maar was ook die kind van Josef.

Christus was wel besonder intelligent en het vir vergiffenis, 
versoening en genesing geleef (p. 224). Omdat hy die enigste 
egte mens was, moes hy vanselfsprekend ook menslike lyding 
ondergaan. Die vraag of Hy dalk ook vir ons verlossing moes ly, 
kom nie ter sprake nie. ŉ Mens wonder waarom Lever homself 
nog ŉ Christen kan noem.

6.6	 Die opstanding geloën

Omdat Lever die dood as iets natuurliks beskou en Jesus 
nie meer as ŉ unieke mens was nie, kan Lever die Bybelse 
opstandingsgeloof ook afskryf. Die dogtertjie van Jaïrus en die 
seun van die weduwee van Nain was skyndood en in die geval 
van Lasarus (al vir dae dood) was sy opwekking eenvoudig 
onmoontlik (p. 227).

Selfs die feit dat Christus self uit die dood opgestaan het – die 
hart van die Evangelie – skryf Lever aan later toegevoegde 
oorleweringe toe (p. 332). Ook sy verskyning daarna, 
hemelvaart, sit aan die regterhand van God die Vader en 
die verwagting van sy wederkoms op die wolke weerspieël 
volgens hom (Lever) slegs die destydse, antieke maar vandag 
verouderde, onaanvaarbare, wêreldbeeld (p. 232).

Soos met ŉ ry domino’s, val een na die ander belangrike Bybelse 
waarhede in Lever se lees daarvan om. Omdat die sondeval 
nie sou plaasgevind het nie en die dood as gevolg daarvan nie 
ingetree het nie, is verlossing in Christus nie nodig nie, is sy 
opstanding ŉ droom en is die hoop op ŉ vernieude skepping 
ook afgewys.

6.7	 Die Bybel is mensewerk

Dit verbaas nie om aan die einde van Lever (2010:258) te lees 
dat die Bybel nie die Woord van God in menslike woorde is nie, 
maar slegs mensewerk. 

Dit lê ook voor die hand dat hy van die Apostoliese 
Geloofsbelydenis alleen die begin oorhou, naamlik dat hy 
“glo in God, die Skepper van hemel en aarde”. Die gedeelte 
oor Christus (dat hy byvoorbeeld neergedaal het na die hel 
en opgevaar het na die hemel) word weer as ŉ oorblyfsel van 
ŉ foutiewe, verouderde wêreldbeeld afgeskryf. Hoe is dit 
moontlik dat Lever homself nog ŉ Christen kon noem?

Heel moontlik beskou hy homself nog slegs as ŉ teïs wat aan 
een of ander skepper vashou. Hy sluit dan ook sy boek af met 
ŉ hoofstuk getitel “Het geloof in die schepper houdt stand”  
(p. 255 e.v.). Waarop grond hy hierdie geloof as die hele Bybel 
slegs die produk van menslike fiksie is? Die antwoord daarop is 
reeds in punt 4 hierbo gegee.

6.8	 Natuurbelewing as openbaring

Die oorsprong van die heidene se geloof in allerlei gode wat 
die werklikheid tot stand sou gebring het, lê volgens Lever 
in hulle belewing van die wonderlike natuur (p. 256). Hierdie 
natuurbelewing vorm duisende jare later ook die bron van die 
Bybelse geloof in net een God. Die Israeliete maak hiermee 
 ŉ stap vooruit. (Hy haal aan uit Psalms 19, 42 en 104.)

Ook by homself is dit die geval – ŉ natuurwetenskaplike hoef 
nie ŉ ateïs te wees nie. Soos reeds verduidelik (vgl. 4.2), vermy 
hy egter die slaggat van die tradisionele natuurlike teologie 
wat vanuit die rede die bestaan van ŉ Skepper wou bewys.  
Sy natuurbelewing is nie van analities-wetenskaplike aard 
nie. Dit is ŉ persoonlike, emosionele belewing. En dit lei slegs 
tot die vermoede dat daar wél of nié ŉ skepper sou bestaan  
(p. 259-2670).

Dit is die finale, onseker konklusie waarop Lever se sintese 
tussen evolusieteorie en Bybelse geloof uitloop. Hy het selfs 
die gedeelte van God se Skrifopenbaring dat Hy die Skepper 
is nie eers meer nodig nie! Ons vroeëre gevolgtrekking word 
herbevestig: Lever se wetenskaplike geloof het sy Christelike 
geloof gekelder.

6.9	 Reaksies

Dit is geen wonder dat Lever se idees vroeg al hewige kritiek in 
Nederland ontlok het nie. Bybelgelowige Christene het heftig 
gereageer alreeds toe Lever in 1969 ŉ aantal radiopraatjies 
voor die Nederlandse Christelijke Radio-Vereniging gelewer 
het. (Gepubliseer in Lever, 1969 en in Engels in 1970).  



Page 6 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

Die Nederlandse Evangelische Omroep saai byvoorbeeld 
daarna verskillende programme teen die evolusieteorie uit  
(vgl. Van Delden, 1977). En as gevolg van sy standpunt loop 
Lever ook deur onder die kritiek van die Christelike publiek. 
(Byvoorbeeld anonieme kaartjies met ŉ aap daarop en die 
woorde daarby “groet jou eie neef”.) Grondiger, Christelik-
filosofiese kritiek is egter nodig.

Omdat die debat (veral aan die soortbegrip, vgl. Lever, 
1950) tussen Lever en die filosoof Dooyeweerd (vgl. Lever & 
Dooyeweerd, 1948, 1949, 1950 asook later Dooyeweerd 1959 en 
Spier, 1958) as bekender veronderstel kan word, volg ons hier die 
reaksie van die minder bekende werk van ŉ ander Christelike 
filosoof, K.J. Popmna (1903-1986). Hy reageer op Lever  
(1969 in Nederlands, in 1970 ook in Engels gepubliseer).

7.	 POPMA SE KRITIEK OP LEVER SE 	
	 BESKOUINGE

Popma was destyds (1969) natuurlik nog nie bewus van die 
latere ontwikkelinge in Lever se denke soos hierbo beskrywe 
nie. Die latere verskuiwings van Lever sou egter nie Popma se 
kritiek versag het nie, maar eerder verskerp het.

7.1	 Hoofkritiek

Popma se hoofkritiek word reeds in die titel van sy boek duidelik: 
Evolutie – waar blijven de voorvragen? Dit toon ooreenkomste 
met van die vrae wat ekself alreeds op die voorafgaande bladsy 
gestel het.

Volgens Popma stel Lever die belangrike vraag hoe hy sy 
Christelike geloof en evolusie kan verenig, maar hy vra nie 
vooraf wat hy doen, waarmee hy besig is nie (p. 15, 61, 69). Want 
as hy ook die wat-vraag sou stel, sou hy eers veel dieperliggende 
religieuse, lewensbeskoulike, vakfilosofiese en filosofiese vrae 
moes beantwoord het. ŉ Evolusionêre biologiese teorie behels, 
volgens Popma, veel meer as ŉ suiwer biologiese vertrekpunt.

Popma is dus glad nie beïndruk deur ŉ uitspraak soos “Geen 
mens, wat met die huidige biologiese gegewens op hoogte 
is, kan nog enigsins daaraan twyfel dat die mens deur  
ŉ evolusieproses voortgebring is nie”. Het hierdie selfde geloof, 
so vra hy, dan nie ook bloot evolusionêr ontstaan nie?

7.2	 Tien punte van kritiek

Oor watter voorvrae of voorveronderstellings was Lever, 
volgens Popma, onduidelik of het hy geïgnoreer? Hier word 
slegs tien genoem (ter wille van oorsigtelikheid word hulle 
sistematies georden).

7.2.1	 Skryf Lever as bioloog of as Christen?

Popma stel na aanleiding van die subtitel van Lever (1969) se 
boek (Waar blijven we? Een bioloog over de wording van deze 
aardse werkelijkheid) die vraag of Lever daarin as bioloog of as 
Christen skryf.

Die antwoord op hierdie vraag lê waarskynlik daarin dat 
Lever van ŉ onderskeid tussen die dat van God se bo-tydelike 
skeppingsdaad en die hoe van die tydelike evolusionêre 
wordingsproses of ontvouing van die skepping uitgaan (Popma, 
25). Hy kan dus afwisselend óf as Christen óf as bioloog praat.

Maar impliseer dit nie (soos hierbo onder punt 2 genoem)  
ŉ dualisme, ŉ soort intellektuele skisofrenie nie?

Popma wys daarop hoe Lever se wetenskap inderdaad sy 
Christelike geloof beïnvloed het. Lever (1969:28, 45, 51) ontken 
byvoorbeeld die sondeval as ŉ historiese feit. Popma vestig 
egter die aandag daarop dat die sondeval nie sonder ernstige 
implikasies deur ŉ Christen – die Christenwetenskaplike 
ingesluit – verwerp kan word nie. Verder ook dat die sondeval 
nie net biologiese gevolge gehad het nie, maar ŉ diep religieuse 
aangeleentheid was.

7.2.2	 Is evolusie vir Lever net ŉ (nog onbewese) 	
	 hipotese of meer?

Indien evolusie vir Lever slegs ŉ hipotese is, dan moet hy 
sê presies wat hy daaronder verstaan omdat, behalwe dat 
daar verskillende soorte hipoteses bestaan, ŉ hipotese ŉ nog 
onbewese veronderstelling is wat geverifieer moet word. Die 
afstamming van die mens uit die diereryk is volgens Popma so 
ŉ onbewese hipotese.

Omdat ŉ hipotese ŉ leemte moet vul, val dit dikwels op ŉ mite 
terug. So ŉ mite is die Elkerlijk-figuur wie se lotgevalle volgens 
Lever in Genesis 1 tot 3 beskryf sou word en die historiese Adam 
en Eva sou vervang (Popma, p. 22).

7.2.3	 Wat beteken wêreldbeeld?

Popma stel ook die uiters belangrike vraag (waarop breedvoerig 
ingegaan word in Van der Walt, 2016b), wat die verskil en 
verband tussen wêreldbeeld en wêreldbeskouing volgens Lever 
is (p. 6) en ook die vraag watter wêreldbeeld Lever self huldig 
(p. 42).

7.2.4	 Harde feite of interpretasies daarvan?

Popma wil graag weet wat presies Lever onder “feite” of 
“gegewens” verstaan. Kan sowel die seleksie, beskrywing en 
interpretasie van die feite vir hom op ŉ neutrale wyse plaasvind? 
Hierop het die huidige skrywer (vgl. Van der Walt, 2016a) ook 
reeds in detail ingegaan, sodat die leser daarna verwys kan 
word. Ook volgens Popma bestaan daar nie so iets soos “naakte” 
feite nie; ŉ feit is onafskeidelik aan ŉ waarde-oordeel verbonde.

Popma wil natuurlik ook weet waarom kardinale Bybelse 
heilsfeite soos sondeval en verlossing nie ook vir Lever 
aanvaarbaar is nie.

7.2.5	 Evolusie sonder biologisme?

Popma se vraag is verder of Lever evolusie kan voorstaan 
sonder om te verval in biologisme wat die fisies-biologiese 
eenheid en kontinuïteit oor al die ryke van stof, plant, dier en 



Page 7 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

mens veronderstel (p. 27-32). Volgens Popma lei dit tot ŉ geslote 
wêreldbeeld. Ook tot ŉ reduksionistiese visie op die mens as  
ŉ blote chemies-biologiese wese (p. 61).

7.2.6	 Is die implikasies van ŉ verbiologiseerde 	
	 mensbeskouing verreken?

ŉ Biologies-gereduseerde mensvisie hou volgens Popma 
duidelike gevolge vir alle fasette van die menslike lewe in. 
Indien die mens slegs ŉ hoër ontwikkelde dier sou wees, behoort 
hy seker ook soos ŉ dier te lewe (vgl. vir die meer resente debat 
hieroor in Clayton & Schloss, 2004). 

7.2.7	 Ook religieuse kennis verbiologiseer?

Popma is van mening dat Lever selfs die Christen se religieuse 
kennis verbiologiseer wanneer hy (Lever) sy biologiese kennis 
aanwend om die Skrif te verstaan (p. 57). Popma was toe nog 
nie eers bewus nie van Lever (2010), hierbo in detail bespreek. 
Lever keer die orde om. Nie die Skrif moet in die lig van die 
biologie beskou word nie, maar om biologie in die lig van die 
Skrif te bestudeer, is volgens Popma die regte vertrekpunt.

7.2.8	 Het die biologie openbaringswaarde?

Volgens Popma gaan Lever se biologisme so ver dat dit vir 
hom openbaringswaarde sou hê (p. 65). Dat hierdie soort 
“openbaring” egter met dié van God in sy Woord bots, blyk 
duidelik wanneer Lever op grond van biologiese insigte 
byvoorbeeld die sondeval onder die tafel invee.

Openbaring en wetenskap moet, hoewel hulle deur die 
Christenwetenskaplike nooit geskei mag word nie, duidelik 
onderskei word. Eenvoudig gestel, sou gesê kon word dat God se 
openbaring in die Skrif onder andere vir die mens verklaar wat 
hy self nie kan weet of ken nie (so byvoorbeeld die oorsprong van 
hemel en aarde asook die uiteindelike bestemming van alles as 
dade van God). Menslike kenne is tot die bestaande werklikheid 
beperk. Indien die wetenskap voorgee om ook kennis oor die 
oorsprong en voleinding van alles te bied, is dit nie langer 
wetenskap nie, maar het dit in spekulasie ontaard.

7.2.9	 Beoefen Lever integrale Christelike 		
	 wetenskap?

Lever is bekend daarvoor dat hy dikwels sy wetenskaplike 
betoog onderbreek en half uit die bloute ŉ religieuse belydenis 
lewer deur byvoorbeeld Psalm 8 te siteer. Doen hy dit uit 
pastorale oorwegings teenoor sy Christelike gehoor? Popma 
(p. 42, 63) is egter nie daardeur beïndruk nie. So ŉ werkwyse 
dui volgens hom op ‘n aangeplakte, oppervlakkige en nie 
ŉ integraal-Christelike wetenskapsbeoefening nie. Dit lyk 
na ŉ bietjie Bybelse versiersuiker oor andersins Bybels-
onverantwoordbare biologisme.

Soos ekself hierbo reeds verduidelik het (vgl. 6.3), kyk egte 
Christelike wetenskap nie in die lig van die Skrif (bepaalde 
Skrifgedeeltes as addisionele informasie) nie, maar by die lig van 
die Skrif (as normatiewe riglyn).

7.2.10 	 Eindig die evolusieteorie nie uiteindelik in 	
	 evolusionisme nie?

Popma stel ten slotte die vraag wat ekself hierbo ook reeds gevra 
het (vgl. punt 5), naamlik of Lever se biologiese evolusieteorie 
nie op die ou einde tog maar in evolusionisme, ŉ biologistiese 
lewensvisie, oorgaan nie. Kan hy werklik evolusieteorie en 
evolusionisme uitmekaar hou? Popma twyfel of dit die geval is 
(p. 21).

Lever skipper tussen die twee. Soms staan hy slegs evolusie 
voor, terwyl hy dan weer neig tot evolusionisme wanneer hy die 
standpunt verdedig dat die mens uit die dier ontwikkel het – 
ŉ mening wat volgens Popma (p. 44) nie op suiwer biologiese 
gronde alleen houdbaar is nie.

8.	 TER AFSLUITING EN VERVOLG

Popma het dit baie duidelik gemaak dat ŉ mens vooraf eers 
duidelikheid oor jou eie (Christelike) voorveronderstellings 
moet hê voordat jy jou sinvol in die debat oor evolusie/
evolusionisme begewe. ŉ Mens kan maklik van ŉ evolusieteorie 
in evolulsionisme verval indien jy nie belangrike en dieper 
religieuse, lewensbeskoulike en filosofiese voorvrae stel en 
duidelik beantwoord nie. Dit geld sowel jou eie (Christelike) 
vertrekpunt as die filosofiese uitgangspunt van die 
evolusieteorie en evolusionisme. So ŉ benadering vereis  
ŉ teties-kritiese metode.

8.1	 ŉ Tetiese instelling

Om teties vooraf jou eie visie te formuleer, ook al is dit 
hoe voorlopig, beteken nie bevooroordeeldheid nie, maar 
eenvoudige eerlikheid. Want neutraliteit is ŉ onmoontlikheid, 
ook op wetenskaplike gebied. Jou noodsaaklike tetiese instelling 
maak dit eers moontlik om werklik krities te kan wees.

8.2	 ŉ Kritiese instelling

Die belangrike voorvrae is egter nie beperk tot wat ŉ Christen 
self glo of volgens God se Woord behoort te glo nie. Hy of 
sy moet ook vasstel wat die voorveronderstellings van die 
evolusionistiese teorieë en filosofieë self is. Eers dan kan  
ŉ mens werklik besluit of die twee standpunte (jou eie en dié 
van die evolusionis) verenigbaar is of nie. 

8.3  ŉ Uitweg

Al beperk ŉ mens jouself net tot die Nederlandse lektuur, 
verskyn daar nog steeds talle publikasies oor die evolusieteorie 
en evolusionisme. Beperk ŉ mens jou verder tot die 
gereformeerde kring, kan binne slegs ŉ jaar byvoorbeeld die 
werke van Driessen en Nienhuis (2010), Flipse en Harinck 
(2011), Kruyswijk (2011) en Kwakkel en Van Houwelingen (2011) 
genoem word. 

Daar bestaan vandag talle sulke Christelike analises wêreldwyd, 
sommige van hulle uiters oppervlakkig en eensydig, en min van 
hulle handel oor die filosofiese grondslae van die evolusionisme. 
Geen Christendenker het egter verskillende vorme van 



Page 8 of 8 Original Research

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253

evolusionisme so grondig gepeil soos die Christenfilosoof, 
D.H.Th. Vollenhoven (1892-1978) nie. Hy het daarin geslaag om 
volgens ŉ duidelik teties-kritiese metode die diepere, meestal 
verborge ontiese en antropologiese grondslae van verskillende 
soorte evolusionismes te ontbloot (vgl. bv. Vollenhoven, 2011). 
Sonder sy waardevolle bydrae mag hierdie reeks nie afgesluit 
word nie. Dit verdien egter ŉ laaste, volledige artikel (vgl. Van 
der Walt, 2016c).

MEDEDINGENDE BELANGE

Die skrywer verklaar dat hy geen finansiële of persoonlike 
verbintenis het met enige party wat hom nadelig of voordelig 
kon beïnvloed in die skryf van hierdie artikel nie.

BIBLIOGRAFIE
Aalders, G.Ch. 1932. De goddelijke openbaring de eerste drie hoofstukken van 

Genesis. Kampen: Kok.

Christelijke Encyclopedie 2012. Lever, Jan. http://www.protestant.nu/
Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever Datum van toegang: 20/04/2016.

 Clayton, P. & Schloss, J., eds. 2004. Evolution and ethics; human morality in bio-
logical and religious perspective. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans. 

Diemer, J.H. 1963 (herdruk). Natuur en wonder. Amsterdam: Buijten & 
Schipperheijn.

Diemer, J.H. 1977. Nature and miracle. Toronto: Wedge Publishing Foundation.

Driessen, A. & Nienhuis, G., reds. 2010. Evolutie: Wetenschappelijk model of secu-
lier geloof? Kampen: Kok. 

Flipse, A. & Harinck, G., reds. 2011. Waar komen we vandaan? Anderhalve 
eeuw evolutiedebat in protestants-christelijk Nederland. Amsterdam: VU 
Dokumentatie Centrum.

Klapwijk, J. 2009. Heeft evolutie een doel? Over schepping en emergente evolutie. 
Kampen: Kok.

Kruyswijk, H.H. 2011. Baas in eigen Boek. Evolutie en Schrifgezag bij de 
Gereformeerde Kerke in Nederland (1881-1981). Hilversum: Verloren.

Kuyper, A. 1899. Evolutie. Rede op 20 October gehouden. Amsterdam: Höveker en 
Wormser.

Kwakkel, G. & Van Houwelingen, P.H.R. 2011. In den beginne en verder. Groningen: 
De Vuurbaak.

Lever, J. & Dooyeweerd, H. 1948; 1949; 1950. Rondom het biologisch soortbegrip. 
Philosophia Reformata, 13:119-138, 14:6-32, 15:1-23.

Lever, J. 1950. Het soortbegrip in de Levende Structuren. Amsterdam: Vrije 
Universiteit.

Lever, J. 1956. Die mens in de biologie. (In Bavinck, J.H., Diepenhorst, I.A., Lever, 
J., Lindeboom, G.A. en Zuidema, S.U. De mens in de wetenschap. Kampen: 
Kok. p. 54-80.)

Lever, J. 1957a. Creationisme. (In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds. 
Christelijke Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 314-315.)

Lever, J. 1957b. Evolutie. (In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds. Christelijke 
Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 685-687.)

Lever, J. 1957c. Evolutionisme. (In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds. 
Christelijke Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 687-688.)

Lever, J. 1958a. Creatie en evolutie. Wageningen: Zomer & Keunings.

Lever, J. 1958b. Creation and evolution. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans. 

Lever, J. 1959. Evolutieperspectief. (In Lever, 2006. Langs de misterieuze grenzen 
van het leven. Van Woudenberg, R., red. Kampen: Ten Have. p. 146-168.) 

Lever, J. 1969. Waar blijven we? Een bioloog over de wording van deze aardse 
werkelijkheid. Kok: Kampen & Wageningen: Zomer & Keunings.

Lever, J. 1970. Where are we headed? Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Lever, J. 1973. Geïntegreerde biologie. Utrecht: Oosthoek’s 
Uitgeversmaatschappij.

Lever, J. 1985. Schepping en evolutie; een zwerftog door de literatuur. Kampen: 
Kok.

Lever, J. 2005 (oorspronklik 1996). Onaansienlijk, onvoorstelbaar, onzienlijk: natu-
urwetenschap en natuurbeleving. (In Dekker, C., Meester, R., Van Woudenberg, 
R., reds. Schitterend ongeluk of sporen van ontwerp? Over toeval of doel-
gerichtheid in de evolutie. Kampen: Ten Have. p. 65-78.)

Lever, J. 2006a. Langs de misterieuze grensen van het leven. (Red. R. van 
Woudenberg.) Kampen: Ten Have.

Lever, J. 2006b. Toeval en zin en route. (In Van Woudenberg, R., red. Lever, J. Langs 
de misterieuze grenzen van het leven. Kampen: Ten Have. p. 199-216.)

Lever, J. 2010. Een bioloog leest de Bijbel. Almere: Transrivalis.

Popma, K.J. 1969. Evolutie – waar blijven de voorvragen? Amsterdam: Buijten en 
Schipperhijn.

Spier, J.M. 1958. Over het creationisme van dr. J. Lever. Bezinning, 13(1):44-59.

Van Delden, J.A. red. 1977. Schepping of evolutie? Argumenten voor en tegen de 
evolutieleer. Goes: Oosterbaan & Le Cointre.

Van den Beukel, A. 1990. De dingen hebben hun geheim; gedachten over natu-
urkunde, mens en God. Baarn: Ten Have.

Van den Beukel, A. 1994. Met andere ogen. Baarn: Ten Have.

Van den Beukel, A. 2005. Darwinisme: Wetenskap en/of ideologie? (In Dekker, C., 
Meester, R. & Van Woudenberg, R., reds. Schitterend ongeluk of sporen van 
ontwerp? Kampen: Ten Have. p. 101-116.)

Van der Walt, B.J. 2016a. Impliseer ŉ evolusieteorie ook evolusionisme? Die debat 
onder gereformeerde denkers. In die Skriflig (vir publikasie voorgelê)

Van der Walt, B.J. 2016b. Kontra of pro evolusie? Drie Christelike bioloë se besin-
ning oor die ontstaan van die wêreld. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 52(3): 
(vir publikasie voorgelê)

Van der Walt, B.J. 2016c. Onderweg na ŉ Christelik-filosofiese analise van die 
evolusionisme: die bydrae van ŉ konsekwent probleem-historiese metode. 
Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 52(4): vir publikasie voorgelê.

Vollenhoven, D.H.Th. 2011 (oorspronklik 1963). Evolutionisme: Karakteristieke van 
alle typen. (In Vollenhoven, D.H.Th. Gastcolleges: erfenis voor het heden. Reds. 
Bril, K.A. & Nijhoff, R.A. Amstelveen: De Zaak Haes. p. 159-166.)

http://www.protestant.nu/Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever
http://www.protestant.nu/Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever

	_GoBack

