Page 1 of 8 Original Research

DIE WERELDBEELD VAN DIE GEREFORMEERDE
BIOLOOG, JAN LEVER (1922-2010):

VAN EVOLUSIETEORIE NA

‘N EVOLUSIONISTIESE GELOOF?

Author:
Barend J van der Walt'

Affiliation:

'Skool vir Filosofie
Potchefstroomkampus
Noordwes-Universiteit,
Potchefstroom

Correspondence to:
Barend J van der Walt

Postal Address:

Private Bag X6001,
Potchefstroom Campus,
North-West University,
Potchefstroom, 2520, South
Africa

Email:
benniejvanderwalt@gmail.com

Dates:
15 August 2016

How to cite this article:

van der Walt, B.J., 2016.

"DIE WERELDBEELD VAN DIE
GEREFORMEERDE BIOLOOG,
JAN LEVER (1922-2010):

VAN EVOLUSIETEORIE NA ‘N
EVOLUSIONISTIESE GELOOF?".
KOERS — Bulletin for Christian
Scholarship, 81(1). Available
at: http://dx.doi.org/10.19108/
KOERS.81.1.2253

Copyright:

© 2015. The Author(s).
Published under the Creative
Commons Atribution License.

The world-picture of the reformed biologist, Jan Lever (1922-2010) from an evolutionary
theory towards an evolutionistic faith?

Evolution as a theory is today proclaimed widely, accepted by many as a fact and is often reflected
evenin South Africain prescribed textbooks for schools and universities. The main question to be
discussed in this reflection is whether the idea of evolution always remains a mere theory. Does it
not often, even unintentionally, eventually develop into an evolutionistic faith or worldview and
thus would become to Christians an unacceptable worldview? Different contemporary secular
thinkers openly acknowledge the dependence of their theory of evolution upon an agnostic or an
atheistic faith and/or, vice versa, their evolutionary theory leading toward unbelief.

Some Christian-reformed natural scientists (1) clearly rejected the hypothesis of evolution,
including an evolutionistic worldview. Others (2), again including those from the reformed
Christian tradition, are of the opinion that, after God (before time) created everything, reality
unfolded or developed under His guidance. Inthe case ofa third group of (3) Christian evolutionary
scientists it seems as if the compromise or synthesis which they tried to achieve between their
Christian convictions and their scientific hypotheses could not be achieved. Finally they had to
choose in favour of the one or the other.

Afirstarticle (cf. Vander Walt,2016a) already discussed these varyingand even clashing viewpoints
among Christians. It focussed on the position of an earlier, well-known reformed theologian
from the Netherlands (Abraham Kuyper) and a South African Christian philosopher (Hendrik
Stoker). A second contribution on the same issue (cf. Van der Walt, 2016b) shifted attention to the
viewpoints of three biologists from the reformed Christian circle, viz. Harry Diemer, Duyvené de
Wit and Jan Lever. The first two of them may be regarded as representatives of position (2) above,
while the third initially belonged to (2) but after about 1970 gradually developed towards (3).

The present article follows Lever's thinking from about the seventies up to 2010. An increasing
tension developed between his Christian belief in the Bible, and God as Creator and his zoological
research according to an evolutionary paradigm. It gradually becomes evident that he ascribed
such weight and even revelationary power to his scholarly results that it eventually clashed and
overpowered his Christian worldview, replacing it with an evolutionistic world-picture or even a
(semi-)evolutionistic worldview.

© © 0 0000000000000 0000000000000000 00 00

Evolusie as teorie word vandag wyd verkondig, deur baie as n feit aanvaar, en word dus ook
gereflekteer in handboeke vir sekondére en tersiére instellings. Die hoofprobleem wat in hierdie
refleksie bespreek word, is of die evolusieteorie altyd n blote teorie of hipotese bly. Gebeur dit
nie dikwels, selfs onbedoeld en geleidelik, dat dit eventueel in n evolusionistiese geloof en
lewensvisie ontwikkel en op dié wyse vir Christene ‘n onaanvaarbare wéreldbeskouing word nie?
Verskillende huidige sekulére denkers erken vandag reeds openlik die afthanklikheid van hulle
evolusieteorie van'n agnostiese of ateistiese geloof en /of die omgekeerde: dat hulle evolusieteorie
tot so'n geloof voer.

Sommige Christelike natuurwetenskaplikes (1) verwerp duidelik die evolusieteorie en ook
n evolusionistiese lewensvisie. Ander (2), wat ook verteenwoordigers uit die Christelik-
gereformeerde tradisie insluit, is van mening dat, nadat God (voor tyd daar was) alles geskep
het, die werklikheid onder sy voorsienigheid verder ontplooi of evolveer het. In die geval van
n derde groep Christelik-evolusionére bioloé (3) wil dit voorkom asof die kompromie of sintese

www.koersjournal.org.za dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253



Page 2 of 8

wat hulle tussen hulle Christelike oortuigings en wetenskaplike
hipoteses en teorieé wou bereik, gefaal het. Aan die einde moes
hulle vir die een of die ander kies.

In n eerste artikel (vgl. Van der Walt, 2016a) is alreeds
hierdie verskillende en selfs botsende gesigspunte onder
Christenwetenskaplikes bespreek. Dit was toegespits op die
standpunte van n vroeére bekende gereformeerde teoloog
(Abraham Kuyper) van Nederland en n Suid-Afrikaanse
Christelike filosoof (Hendrik Stoker). In n tweede bydrae oor
dieselfde vraagstuk het die aandag geval op die visies van drie
gereformeerde bioloé, naamlik Harry Diemer, Duyvené de Wit
en Jan Lever (vgl. Van der Walt, 2016b). Die eerste twee kan
beskou word as verteenwoordigers van standpunt (2) hierbo,
terwyl die derde persoon se siening aanvanklik ook onder
dieselfde groep geval het, maar sedert ongeveer 1970 in die
rigting van (3) ontwikkel het.

Die huidige artikel volg Lever se ontwikkeling vanaf ongeveer
1970 tot 2010. Daarvolgens ontstaan daar n toenemende
spanning tussen sy Christelike geloof in die Bybel van God as
Skepper en sy dierkundige navorsing volgens n evolusionére
paradigma. Dit word duidelik dat hy geleidelik soveel gewig en
selfs openbarende krag aan sy wetenskaplike resultate geheg
het dat dit eventueel gebots het met en selfs sy Christelike
lewensbeskouing oorrompel het om vervang te word met
n evolusionistiese wéreldbeeld of selfs (semi-) evolusionistiese
weéreldvisie.

]
1. INLEIDEND
1.1 ’n Kort lewensgeskiedenis

Volgens die Christelike Encyclopedie (2012) het Lever in
n Gereformeerde huis grootgeword waar daar volgens die
gereformeerde Ou-Testamentikus, Aalders (1932) geglo is
dat God stof, plant, dier en mens net ongeveer 15,000 jaar
gelede volledig in ses dae geskape het. Lever sou gedurende
sy lewe hierdie gedagte omverwerp. Alreeds as kind het hy as
(toekomstige) bioloog ontpop deur miere, ruspes, spinnekoppe,
slakke, n skilpad, kat en bok as troeteldiere aan te hou.

In sy skoolbiblioteek vind hy die in Nederlands vertaalde
boek van n Duitse evolusionis, Wilhelm Bolsche met die
titel Afstamming van den mensch, wat die skepping in ses dae
en die paradystoerstand afwys. Later lees hy as skoolkind
ook nog die werk De wetenschap van het leven van twee Britse
evolusionistiese bioloé, J. Huxley en H.G. Wells.

Toe (aldus Lever, later) wou hy egter ook weet wat sy mede-
gereformeerde denkers oor evolusie en evolusionisme geskryf
het. Met eie sakgeld koop hy (antikwaries) die toespraak van
die bekende gereformeerde teoloog, Abraham Kuyper (1899) en
skryflater dat hy in dieselfde lyn as Kuyper gedink het, naamlik
kreatiewe evolusie (vgl. Van der Walt, 2016a).

Hy is ook beinvloed deur die geskrifte van die Groningse
bioloog, J.H. Diemer (1904-1945) wat (teenoor die Christelike

www.koersjournal.org.za

Original Research

supra-naturaliste) geleer het dat wonders nie 'n bonatuurlike
ingrype van God in die gang van die natuur beteken nie,
maar dat hulle as iets natuurliks beskou moet word
(vgl. Diemer, 1963 0f 1977).

Lever promoveer in 1950 in Dierkunde metn proefskrif oor die
struktuur van die skildklier, word in dieselfde jaar as dosent in
so0logie aan die pas-gestigte mediese fakulteit van die Vrije
Universiteit aangestel en in 1952 tot professor bevorder waar hy
tot by sy aftrede in 1986 doseer.

1.2 Nagelate geskrifte

Van Woudenberg het die leser n guns bewys deur as redakteur
op te tree vir n versamelwerk met n keur uit Lever se oeuvre
oor vyftig jaar tot by 2005 onder die titel Langs de mysterieuze
grenzen van het leven (Lever, 2006a). Dit bied n goeie beeld
van Lever se ontwikkeling oor 'n lang tydperk. Let egter op die
voetnote by elke hoofstuk - hulle is ongelukkig nie kronologies
gerangskik nie.

In sy inleiding skep Van Woudenberg (Lever, 2006a:10 e.v.)
ook die indruk dat Lever dwarsdeur sy loopbaan dieselfde
standpunt gehuldig het. My noukeurige lees van Lever se
geskrifte toon egter n geleidelike verskuiwing vanaf veral die
sewentigerjare. Hierdie wysiging van Lever se standpunt sal
hieronder duidelik aangetoon word.

1.3 Opset

Daar word dus, in opvolging van wat reeds oor Lever se
standpunt tot 1969 geskryf is (vgl. Van der Walt, 2016b), verder
nagegaan hoe Lever sy versoening tussen sy evolusieteorie
en sy Christelike geloof regverdig het. Agtereenvolgens
word die volgende bekyk: (1) Lever se onderskeid tussen
die Bybelse openbaring dat God geskep het en hoe die
skepping daarna evolusionér ontwikkel het. (2) Die vraag
word gestel of laasgenoemde proses outonoom verloop;
(3) of Lever se oplossing nie op m nuwe soort natuurlike
teologie neerkom nie; (4) of die skeidslyn tussen evolusieteorie
en evolusionisme nie vervaag nie. (5) Laastens hoe hy as
bioloog die Bybel lees en wat die implikasies is wat dit vir sy
Christelike geloof inhou. Ten slotte word gelet op die reaksie
wat die Christelike filosoof, K.]J. Popma, reeds in 1969 op Lever
se beskouinge gelewer het. Daarin is ook alreeds sommige van
Lever se latere ontwikkelinge voorsien.

2. DIE ONDERSKEID TUSSEN “DAT” EN
“HOE”

Lever (1956:68) tref alreeds vroeg in sy loopbaan die onderskeid
tussen dat God geskep het en hoe dit sou gebeur het. Dan sé hy
egter nog dat die hoe n misterie is:

“Wij houden... vast, hoe onwetenschappelijk het

buitenstaanders in de oren moge klinken, dat God deze mens
heefte geschapen, hoe dan ook” (kursivering bygevoeg).

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253




Page 3 of 8

2.1 Kommentaar

Later word die hoe-vraag egter deur sy evolusieteorie
beantwoord. Die vraag is of dit nie n kunsmatige skeiding
beteken nie. Impliseer die dat nie ook n hoe nie en die
omgekeerde?

Maar nog meer probleme duik op. Impliseer die hoe-antwoordn
neutrale biologie? Oorskry die hoe-antwoord nie die grense wat
Lever vroeér self aan die wetenskap gestel het nie, naamlik dat
dit nie die ontstaan van maar alleen die bestaande werklikheid
kan bestudeer?

Indien n mens sou onderskei tussen die dat van God se
openbaring (dat hy Skepper van alles is) en die hoe van die
wetenskap, impliseer dit nie dat God se Skrifopenbaring
aangevul moet word nie, omdat dit onvolledig of selfs gebrekkig
sou wees? Hoe Hy geskep het, moet die evolusionére biologie
dus vir ons sé.

Die vraag is selfs of die hoe by Lever net opn neutrale aanvulling
neergekom het. Lei so n onderskeid nie uiteindelik tot die
korreksie en selfs die oorwoekering en vervanging van God se
openbaring nie? Nie n versoening tussen Skrifgeloof en die
evolusieteorie is dan die resultaat nie, maar die opoffering van
eersgenoemde aan laasgenoemde.

2.2 Het die (biologiese) wetenskap oorwin?

Ongelukkig het Lever se wetenskaplike oortuigings (die hoe van
sy evolusionére wéreldbeeld) blykbaar oor sy geloof (die dat
van sy Christelike wéreldvisie) getriomfeer. In plaas daarvan
dat sy lewensvisie sy wetenskap gelei het, het die wetenskap sy
Christelike visie begin ondergrawe.

In plaas van dat hy sy biologie in die lig van God se openbaring
beoefen het, het die omgekeerde gebeur. Aan sy wetenskap is
heelwaarskynlik n openbaringskarakter toegeken.

Dat sintesedenke nooit kan slaag nie, word hier duidelik.
Uiteindelik moes Lever kies tussen God se openbaring en die
“openbaring” van sy wetenskaplike werk. Dan word dit n keuse
tussen twee lewensbeskouings.

3. IS EVOLUSIE ’n OUTONOME PROSES?

In Lever (1957a, 1957b, 1957¢, 1958a en 1958b) maak hy nog n
duidelike onderskeid tussen evolusieteorie, evolusionisme en
sy skeppingsgeloof. Maar net'n dekade later (vgl. Lever, 1969 en
1970) kry n mens alreeds die indruk dat God blykbaar slegs die
evolusieproses aan die gang gesit het, maar nie verder daarby
betrokke sou wees nie - dit voltrek sigself heeltemal selfstandig
volgens genetiese veranderings, natuurlike seleksie en so meer.
Dit wil dus lyk of Lever se skeppingsgeloof en sy wetenskap nie
meer SO nou saamgaan nie. Sy geloof word al dunner.

Verder glo Lever ook nie meer (heelwaarskynlik onder die
invloed van die sogenaamde “nuwe teologie” van onder andere
Kuitert) in die letterlike betekenis van die Bybel nie. Adam en
Evaisvirhom nie meer historiese figure nie, maar word vervang

www.koersjournal.org.za

Original Research

met die mitiese figuur van Elkerlijk, wat slegs n simbool van
die lewe van elke mens sou wees (vgl. Lever, 1973:28,45,51).
Fundamentele Skrifwaarhede, soos die sondeval, word alreeds
afgewater.

Opmerklik is verder dat Lever later (in 1986, opgeneem in Lever,
2006a:199-216) groot waarde aan toevalligheid begin heg -
n tipiese trek van die evolusionisme.

4. ’n HEDENDAAGSE VORM VAN
NATUURLIKE TEOLOGIE IN PLAAS
VAN ’n INTEGRALE CHRISTELIKE
WETENSKAP?

n Verdere resultaat van die geleidelike verskuiwing in Lever se
denke is dat hy al minder nadruk plaas op God se openbaring
in die skepping en al meer op die mens se ervaring van en
verbasing oor hoe wonderlik die natuur is.

4.1 Subjektiewe, eie belewenis

Dit blyk byvoorbeeld duidelik uit Lever (2005:78) waar hy
besondere klem op hierdie emosionele belewenis 1€, dus al
meer subjektivisties word en afsluit dat n mens agter die
sienlike die Onsienlike van'n heeltemal ander wéreld vermoed,
ja, selfs daarin kan glo.

Dieselfde gedagte vind ons later ook in hoofstuk 20 van Lever
se laaste werk (2010:255-260) met die titel “Het geloof in de
Schepper houdt stand”. Die mens se belewinge van die natuur
laat jou verstand tot belangrike vermoedens kom: Dit laat
n mens ‘n skepper of die Skepper vermoed. Indien wel, lei
dit tot teisme. Indien nie, impliseer dit gewoonlik ateisme of
agnostisisme (in Lever se geval seker n soort teisme).

4.2 ’n Natuurlik-bonatuurlike dualisme?

n Mens kan nie aan die indruk ontkom nie dat Lever, ten
spyte daarvan dat hy aanvanklik die supranaturalisme bestry
het, in m vorm van natuurlik-bonatuurlike dualisme verval.
Dit blyk daaruit dat hy - al is dit hoe versigtig - vanuit sy eie
natuurbelewing die bestaan van'n skepper vermoed.

Dit kom myns insiens neer op'n moderne variant van die oeroue
natuurlike teologie. Die verskil tussen die ouere pogings en dié
van Lever is die volgende. In Griekse denke (bv. Aristoteles)
en later in die Middeleeue (bv. Thomas van Aquino) is gepoog
om vanuit die menslike rede die bestaan van God te bewys.
Indie geval van Lever word vanuit sy ervaring van die wonderlike
natuur slegs die bestaan van'n Onsienlike vermoed. In die lig van
die titel van Lever se artikel van 1996 (vgl. Lever, 2005), lyk dit
ook na'n negatiewe soort natuurlike teologie, omdat die natuur
alleen tot die onsienlike lei en nie positief kan verklaar wie of
wat die onsienlike werklik sou wees nie.

God laat egter nie sy bestaan (of nie-bestaan) athanklik maak
daarvan of n nietige mens sy bestaan kan bewys, aantoon
of selfs net vermoed nie. Selfs so n afgewaterde natuurlike
teologie, soos dié van Lever, beteken in alle geval nog glad nie
n integrale Christelike wetenskap nie.

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253



Page 4 of 8

5. DIE SKEIDSLYN TUSSEN
EVOLUSIETEORIE EN
EVOLUSIONISME VERVAAG

Teoreties kan (soos Lever ook aanvanklik gedoen het) onderskei
word tussen evolusieteorie en evolusionisme. Volgens
Klapwijk (2009:52,53) bestaan daar in werklikheid egter nie so
'n duidelike onderskeid nie. In die praktyk kann evolusieteorie,
in plaas van n teoretiese groep dissiplines, ook reeds dui op
n wéreldbeskoulike oortuiging van naturalisties-materia-
listiese aard, n vooringenome kyk op die werklikheid.
Dievoorveronderstellingdaarvanisdatalleaardselewensvorme
volledig verklaar kan word as toevallige uitkomste van blinde
natuurkragte, as modifikasies van materie en dat die raaisel van
lewe s6 opgelos is.

In die praktyk loop teorie en ideologie dus dikwels van twee
kante in mekaar oor. Denkers se wetenskaplike redenasies
is deurspek met ideologiese verwagtinge. Of, omgekeerd,
kruie hul hulle ideologiese verwagtinge met wetenskaplike
argumentasie.

Gewone leke wat hulle in een van die twee verwagtinge tuis
vind - in plaas daarvan om krities te onderskei - sluk gou die
hele storie (Klapwijk, 2009:53. Vergelyk ook Van den Beukel,
1990, 1994 en veral 2005 vir talle voorbeelde hiervan).

6. ’n BIOLOOG LEES DIE BYBEL

Hierbo (onder 2.1) is reeds die aandag daarop gevestig dat
die hedendaagse biologiese wéreldbeeld vir Lever nie net
die Skrif moet aanvul nie, maar ook moet verbeter - en myns
insiens uiteindelik ondermyn. Dit het, soos hierbo ook reeds
gesuggereer, waarskynlik geleidelik gebeur. Dit word egter
besonder duidelik as'n mens sy heel vroegste werke, soos Lever
(1956), met sy heel laaste werk kort voor sy dood (Lever, 2010)
met mekaar vergelyk.

6.1 Aanvanklike Standpunt

In eersgenoemde werk (1956:68) skryf hy byvoorbeeld nog
dat die Christenwetenskaplike op die problematiek van die
ontstaan van die mens die volle lig van die Bybel moet laat
val. Hy verwerp ook nog nie eksplisiet die sondeval (menslike
degenerasie) ten gunste van kontinue progressie of evolvering
nie en lé ook nog groot klem op die wesentlike verskil tussen
dier en mens (vgl. ook Lever, 1948-1950).

Nogtans is toe reeds die kiem van die later duideliker spanning
tussen Skrifgeloof en evolusieteorie sigbaar wanneer hy van
mening is dat tussen geloofsvrae en wetenskaplike probleme
skerp onderskei moet word (Lever, 1956:69).

Ook in Lever (1959:166 e.v.) word nog erken dat God in sy
Skrifopenbaring nie antwoorde bied op dinge wat ons self
kan ondersoek nie, maar antwoorde verskaf op dit wat buite
ons ondersoekvelde 1é. Onder laasgenoemde noem hy onder
andere die begin van alles, die oorsprong van die kwaad, die
oorwinning daarvan in Jesus Christus, die sin van die lewe en
die voleinding van die wéreld.

www.koersjournal.org.za

Original Research

Net meer as n dekade later word die verskuwing in Lever se
denke egter al duidelik. In Lever (1973:65-75) lees ons alreeds
dat die veroudering van die mens, net soos allerlei siektes, iets
natuurliks, selfs noodsaaklik is.

Lever (1996) gaan nog verder. Die paradysverhaal is net
n “model”. Die oorspronklike staat van sondeloosheid word
ontken, so ook die sondeval. Alles in die Genesis-1-3-verhaal
openbaar slegs die “essensiéle sin van die werklikheid. Wat die
sin sou inhou, word nie gesé nie.

Lever (2010) gaan in hierdie trant voort. Die sondeval is slegs
n grootse metafoor oor die essensie van die wéreldgebeure,
want alle mense en volke is van die begin af deur die kwaad
aangetas (p. 39). Die Bybelse wéreldbeeld moet dus deur die
huidige (biologiese) wéreldbeeld vervang word. Eersgenoemde
stel ons nogtans “op n kleurryke wyse” voor die fundamentele
vrae oor die oorsprong van die wéreld en die kwaad (p. 62).

Om vas te stel of Lever aan die einde van sy lewe nog enige
betekenis aan God se Woord heg, sal nou vasgestel word deur in
meer detail sy laaste werk te bekyk.

6.2 Lever se aanspraak

In die Voorwoord tot Lever (2010) maak die skrywer daarop
aanspraak dat hy, as gereformeerde Christen, daarin
sou geslaag het om die Bybel te lees sonder dat n enkele
natuurwetenskaplike feit of teorie daaronder gesneuwel het.
Terselfdertyd het hy nog bly glo aan die belangrikste Bybelse
waarhede. Hy sou dus n volmaakte sintese tussen Christelike
geloof en die evolusionére wetenskap bewerk het waardeur nie
een van die partye skade sou ly nie.

Die vraag is egter of sy aanspraak geldig is. Om die vraag te kan
beantwoord, moet vasgestel word hoe hy die Bybel gelees het en
watter kardinale waarhede hy daarin gevind het. Die antwoord
op beide vrae sal uit die vervolg duidelik word.

6.3 Die Bybel ’n teksboek?

Lever beklemtoon herhaaldelik - en tereg - dat die Bybel nie
n soort hand- of teksboek vir die wetenskap kan wees nie.
Die rede waarom hy dit doen, is egter n verkeerde: Omdat die
Bybelse wéreldbeeld verouderd sou wees.

Volgens die reformatories-wysgerige tradisie is die Bybel om
n ander rede nie n teksboek nie: Omdat die Woord van God
n geloofsboek is en nie n addisionele informasiebron vir die
biologiese, historiese, politieke en ander wetenskappe is nie.
Dit is die geloofslig waarin al hierdie wetenskappe beoefen
behoort te word. n Mens kyk dus nie in die lig van die Skrif
vir wetenskaplike gegewens nie, maar by die lig van die Skrif
bestudeer jy die hele werklikheid, soek jy na lewensbeskoulike
koers - ook vir jou vakgebied.

Dit sal nou blyk hoe, volgens ‘n foutiewe Skrifbeskouing, Lever
die Bybel ook verkeerd gebruik het en dit selfs daartoe gelei
het dat hy kardinale Bybelse waarhede ontken het. Hy gebruik
verskillende woorde soos dat wat die Woord van God meedeel

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253




Page 5 of 8

onhistories sou wees (bv. p. 41, 61), op blote beeldspraak of
metafore sou neerkom (bv. p. 39, 66), allegorieé bied, vol
teenstrydighede is (bv. tussen die vier Evangelies) en selfs
versinsels, fiktiewe oorleweringe en legendes sou bevat.

6.4 Paradys en sondeval ontken

Volgens Lever (2010:27) was die Paradys n fiksie. So ook
die sondeval. Die mens was vanaf die begin deur die kwaad
aangetas. Allerlei afwykings, siektes, veroudering en die
dood hoort potensieel reeds tot die Skepper se oorspronklike
skeppingsorde (p. 227).

Die rede waarom die sondeval verwerp word en die gevolge
daarvan as natuurlik verklaar word, is heelwaarskynlik omdat
n evolusieteorie vooruitgang veronderstel en nie agteruitgang
kan akkommodeer nie.

Hierna gaan Lever die hele Bybelse geskiedenis na en gee
byvoorbeeld veertien redes waarom die sondvloedverhaal
n onmoontlikheid was (p. 63-76), waarom Jona nie in die vis
kon oorleef het nie en waarom God nie die manna en kwartels
tydens Israel se woestynreis voorsien het nie - dit kan alles op
n natuurlike wyse verklaar word (onthou dat God volgens
Lever slegs die Skepper was).

6.5 Jesus Christus net ’n besondere mens

Indien die sondeval nie plaasgevind het nie, is die verlossing in
Christus vanselfsprekend nie nodig nie. Christus was vir Lever
slegs “die Seun van die mens”,n heel besondere, die enigste egte
mens, iemand watn unieke plek onder die mensdom ingeneem
het (p. 219). Hy is nie (ook) God nie. Hy roep God slegs - net soos
ons mense - as sy Vader aan. Hy kon nie in die woestyn deur
die duiwel versoek gewees het nie (p. 185); kon nie uit'n maagd

gebore geword het nie, maar was ook die kind van Josef.

Christus was wel besonder intelligent en het vir vergiffenis,
versoening en genesing geleef (p. 224). Omdat hy die enigste
egte mens was, moes hy vanselfsprekend ook menslike lyding
ondergaan. Die vraag of Hy dalk ook vir ons verlossing moes ly,
kom nie ter sprake nie. n Mens wonder waarom Lever homself
nogn Christen kan noem.

6.6 Die opstanding geloén

Omdat Lever die dood as iets natuurliks beskou en Jesus
nie meer as n unieke mens was nie, kan Lever die Bybelse
opstandingsgeloof ook afskryf. Die dogtertjie van Jairus en die
seun van die weduwee van Nain was skyndood en in die geval
van Lasarus (al vir dae dood) was sy opwekking eenvoudig
onmoontlik (p. 227).

Selfs die feit dat Christus self uit die dood opgestaan het - die
hart van die Evangelie - skryf Lever aan later toegevoegde
oorleweringe toe (p. 332). Ook sy verskyning daarna,
hemelvaart, sit aan die regterhand van God die Vader en
die verwagting van sy wederkoms op die wolke weerspieél
volgens hom (Lever) slegs die destydse, antieke maar vandag
verouderde, onaanvaarbare, wéreldbeeld (p. 232).

www.koersjournal.org.za

Original Research

Soos met'nry domino’s, val een na die ander belangrike Bybelse
waarhede in Lever se lees daarvan om. Omdat die sondeval
nie sou plaasgevind het nie en die dood as gevolg daarvan nie
ingetree het nie, is verlossing in Christus nie nodig nie, is sy
opstanding n droom en is die hoop op 'n vernieude skepping
ook afgewys.

6.7 Die Bybel is mensewerk

Dit verbaas nie om aan die einde van Lever (2010:258) te lees
dat die Bybel nie die Woord van God in menslike woorde is nie,
maar slegs mensewerk.

Dit 1é ook voor die hand dat hy van die Apostoliese
Geloofsbelydenis alleen die begin oorhou, naamlik dat hy
“glo in God, die Skepper van hemel en aarde”. Die gedeelte
oor Christus (dat hy byvoorbeeld neergedaal het na die hel
en opgevaar het na die hemel) word weer as n oorblyfsel van
n foutiewe, verouderde wéreldbeeld afgeskryf. Hoe is dit
moontlik dat Lever homself nogn Christen kon noem?

Heel moontlik beskou hy homself nog slegs as n teis wat aan
een of ander skepper vashou. Hy sluit dan ook sy boek af met
n hoofstuk getitel “Het geloof in die schepper houdt stand”
(p. 255 e.v.). Waarop grond hy hierdie geloof as die hele Bybel
slegs die produk van menslike fiksie is? Die antwoord daarop is
reeds in punt 4 hierbo gegee.

6.8 Natuurbelewing as openbaring

Die oorsprong van die heidene se geloof in allerlei gode wat
die werklikheid tot stand sou gebring het, 1€ volgens Lever
in hulle belewing van die wonderlike natuur (p. 256). Hierdie
natuurbelewing vorm duisende jare later ook die bron van die
Bybelse geloof in net een God. Die Israeliete maak hiermee
'n stap vooruit. (Hy haal aan uit Psalms 19, 42 en 104.)

Ook by homself is dit die geval - 'n natuurwetenskaplike hoef
nie n ateis te wees nie. Soos reeds verduidelik (vgl. 4.2), vermy
hy egter die slaggat van die tradisionele natuurlike teologie
wat vanuit die rede die bestaan van n Skepper wou bewys.
Sy natuurbelewing is nie van analities-wetenskaplike aard
nie. Dit is 'n persoonlike, emosionele belewing. En dit lei slegs
tot die vermoede dat daar wél of nié n skepper sou bestaan
(p. 259-2670).

Dit is die finale, onseker konklusie waarop Lever se sintese
tussen evolusieteorie en Bybelse geloof uitloop. Hy het selfs
die gedeelte van God se Skrifopenbaring dat Hy die Skepper
is nie eers meer nodig nie! Ons vroeére gevolgtrekking word
herbevestig: Lever se wetenskaplike geloof het sy Christelike
geloof gekelder.

6.9 Reaksies

Dit is geen wonder dat Lever se idees vroeg al hewige kritiek in
Nederland ontlok het nie. Bybelgelowige Christene het heftig
gereageer alreeds toe Lever in 1969 m aantal radiopraatjies
voor die Nederlandse Christelijke Radio-Vereniging gelewer
het. (Gepubliseer in Lever, 1969 en in Engels in 1970).

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253




Page 6 of 8

Die Nederlandse Evangelische Omroep saai byvoorbeeld
daarna verskillende programme teen die evolusieteorie uit
(vgl. Van Delden, 1977). En as gevolg van sy standpunt loop
Lever ook deur onder die kritiek van die Christelike publiek.
(Byvoorbeeld anonieme kaartjies met n aap daarop en die
woorde daarby “groet jou eie neef”.) Grondiger, Christelik-
filosofiese kritiek is egter nodig.

Omdat die debat (veral aan die soortbegrip, vgl. Lever,
1950) tussen Lever en die filosoof Dooyeweerd (vgl. Lever &
Dooyeweerd, 1948, 1949, 1950 asook later Dooyeweerd 1959 en
Spier,1958) asbekender veronderstel kan word, volg ons hier die
reaksie van die minder bekende werk van n ander Christelike
filosoof, K.J. Popmna (1903-1986). Hy reageer op Lever
(1969 in Nederlands, in 1970 ook in Engels gepubliseer).

7. POPMA SE KRITIEK OP LEVER SE
BESKOUINGE

Popma was destyds (1969) natuurlik nog nie bewus van die
latere ontwikkelinge in Lever se denke soos hierbo beskrywe
nie. Die latere verskuiwings van Lever sou egter nie Popma se
kritiek versag het nie, maar eerder verskerp het.

7.1 Hoofkritiek

Popmasehoofkritiek word reedsin die titel van sy boek duidelik:
Evolutie — waar blijven de voorvragen? Dit toon ooreenkomste
met van die vrae wat ekself alreeds op die voorafgaande bladsy
gestel het.

Volgens Popma stel Lever die belangrike vraag hoe hy sy
Christelike geloof en evolusie kan verenig, maar hy vra nie
vooraf wat hy doen, waarmee hy besig is nie (p. 15, 61, 69). Want
as hy ook die wat-vraag sou stel, sou hy eers veel dieperliggende
religieuse, lewensbeskoulike, vakfilosofiese en filosofiese vrae
moes beantwoord het. n Evolusionére biologiese teorie behels,
volgens Popma, veel meer as'n suiwer biologiese vertrekpunt.

Popma is dus glad nie beindruk deur n uitspraak soos “Geen
mens, wat met die huidige biologiese gegewens op hoogte
is, kan nog enigsins daaraan twyfel dat die mens deur
n evolusieproses voortgebring is nie”. Het hierdie selfde geloof,
so vra hy, dan nie ook bloot evolusionér ontstaan nie?

7.2 Tien punte van kritiek

Oor watter voorvrae of voorveronderstellings was Lever,
volgens Popma, onduidelik of het hy geignoreer? Hier word
slegs tien genoem (ter wille van oorsigtelikheid word hulle
sistematies georden).

7.2.1 Skryf Lever as bioloog of as Christen?

Popma stel na aanleiding van die subtitel van Lever (1969) se
boek (Waar blijven we? Een bioloog over de wording van deze
aardse werkelijkheid) die vraag of Lever daarin as bioloog of as
Christen skryf.

www.koersjournal.org.za

Original Research

Die antwoord op hierdie vraag lé waarskynlik daarin dat
Lever van n onderskeid tussen die dat van God se bo-tydelike
skeppingsdaad en die hoe van die tydelike evolusionére
wordingsproses of ontvouing van die skepping uitgaan (Popma,
25). Hy kan dus afwisselend 6f as Christen 6f as bioloog praat.

Maar impliseer dit nie (soos hierbo onder punt 2 genoem)
n dualisme, n soort intellektuele skisofrenie nie?

Popma wys daarop hoe Lever se wetenskap inderdaad sy
Christelike geloof beinvloed het. Lever (1969:28, 45, 51) ontken
byvoorbeeld die sondeval as n historiese feit. Popma vestig
egter die aandag daarop dat die sondeval nie sonder ernstige
implikasies deur m Christen - die Christenwetenskaplike
ingesluit - verwerp kan word nie. Verder ook dat die sondeval
nie net biologiese gevolge gehad het nie, maarn diep religieuse
aangeleentheid was.

7.2.2 Isevolusie vir Lever net’n (nog onbewese)
hipotese of meer?

Indien evolusie vir Lever slegs n hipotese is, dan moet hy
sé presies wat hy daaronder verstaan omdat, behalwe dat
daar verskillende soorte hipoteses bestaan, n hipotese n nog
onbewese veronderstelling is wat geverifieer moet word. Die
afstamming van die mens uit die diereryk is volgens Popma so
n onbewese hipotese.

Omdat n hipotese n leemte moet vul, val dit dikwels op n mite
terug. So n mite is die Elkerlijk-figuur wie se lotgevalle volgens
Lever in Genesis 1 tot 3 beskryf sou word en die historiese Adam
en Eva sou vervang (Popma, p. 22).

7.2.3 Wat beteken wéreldbeeld?

Popma stel ook die uiters belangrike vraag (waarop breedvoerig
ingegaan word in Van der Walt, 2016b), wat die verskil en
verband tussen wéreldbeeld en wéreldbeskouing volgens Lever
is (p. 6) en ook die vraag watter wéreldbeeld Lever self huldig

(p- 42).
7.2.4 Harde feite of interpretasies daarvan?

Popma wil graag weet wat presies Lever onder “feite” of
“gegewens” verstaan. Kan sowel die seleksie, beskrywing en
interpretasie van die feite virhom op’n neutrale wyse plaasvind?
Hierop het die huidige skrywer (vgl. Van der Walt, 2016a) ook
reeds in detail ingegaan, sodat die leser daarna verwys kan
word. Ook volgens Popma bestaan daar nie so iets soos “naakte”
feite nie; n feit is onafskeidelik aan'n waarde-oordeel verbonde.

Popma wil natuurlik ook weet waarom kardinale Bybelse
heilsfeite soos sondeval en verlossing nie ook vir Lever
aanvaarbaar is nie.

7.2.5 Evolusie sonder biologisme?

Popma se vraag is verder of Lever evolusie kan voorstaan

sonder om te verval in biologisme wat die fisies-biologiese
eenheid en kontinuiteit oor al die ryke van stof, plant, dier en

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253




Page 7 of 8

mens veronderstel (p. 27-32). Volgens Popma lei dit tot'n geslote
wéreldbeeld. Ook tot 'n reduksionistiese visie op die mens as
'n blote chemies-biologiese wese (p. 61).

7.2.6 Isdieimplikasies van’n verbiologiseerde
mensbeskouing verreken?

n Biologies-gereduseerde mensvisie hou volgens Popma
duidelike gevolge vir alle fasette van die menslike lewe in.
Indien die mens slegs'n hoér ontwikkelde dier sou wees, behoort
hy seker ook soosn dier te lewe (vgl. vir die meer resente debat
hieroor in Clayton & Schloss, 2004).

7.2.7 Ook religieuse kennis verbiologiseer?

Popma is van mening dat Lever selfs die Christen se religieuse
kennis verbiologiseer wanneer hy (Lever) sy biologiese kennis
aanwend om die Skrif te verstaan (p. 57). Popma was toe nog
nie eers bewus nie van Lever (2010), hierbo in detail bespreek.
Lever keer die orde om. Nie die Skrif moet in die lig van die
biologie beskou word nie, maar om biologie in die lig van die
Skrif te bestudeer, is volgens Popma die regte vertrekpunt.

7.2.8 Hetdie biologie openbaringswaarde?

Volgens Popma gaan Lever se biologisme so ver dat dit vir
hom openbaringswaarde sou hé (p. 65). Dat hierdie soort
“openbaring” egter met dié van God in sy Woord bots, blyk
duidelik wanneer Lever op grond van biologiese insigte
byvoorbeeld die sondeval onder die tafel invee.

Openbaring en wetenskap moet, hoewel hulle deur die
Christenwetenskaplike nooit geskei mag word nie, duidelik
onderskei word. Eenvoudig gestel, sou gesé kon word dat God se
openbaring in die Skrif onder andere vir die mens verklaar wat
hy self nie kan weet of ken nie (so byvoorbeeld die oorsprong van
hemel en aarde asook die uiteindelike bestemming van alles as
dade van God). Menslike kenne is tot die bestaande werklikheid
beperk. Indien die wetenskap voorgee om ook kennis oor die
oorsprong en voleinding van alles te bied, is dit nie langer
wetenskap nie, maar het dit in spekulasie ontaard.

7.2.9 Beoefen Leverintegrale Christelike
wetenskap?

Lever is bekend daarvoor dat hy dikwels sy wetenskaplike
betoog onderbreek en half uit die bloute n religieuse belydenis
lewer deur byvoorbeeld Psalm 8 te siteer. Doen hy dit uit
pastorale oorwegings teenoor sy Christelike gehoor? Popma
(p. 42, 63) is egter nie daardeur beindruk nie. So 'n werkwyse
dui volgens hom op ‘n aangeplakte, oppervlakkige en nie
n integraal-Christelike wetenskapsbeoefening nie. Dit lyk
na n bietjie Bybelse versiersuiker oor andersins Bybels-
onverantwoordbare biologisme.

Soos ekself hierbo reeds verduidelik het (vgl. 6.3), kyk egte
Christelike wetenskap nie in die lig van die Skrif (bepaalde
Skrifgedeeltes as addisionele informasie) nie, maar by die lig van
die Skrif (as normatiewe riglyn).

www.koersjournal.org.za

Original Research

7.2.10 Eindig die evolusieteorie nie uiteindelik in
evolusionisme nie?

Popma stel ten slotte die vraag wat ekself hierbo ook reeds gevra
het (vgl. punt 5), naamlik of Lever se biologiese evolusieteorie
nie op die ou einde tog maar in evolusionisme, n biologistiese
lewensvisie, oorgaan nie. Kan hy werklik evolusieteorie en
evolusionisme uitmekaar hou? Popma twyfel of dit die geval is
(p. 21).

Lever skipper tussen die twee. Soms staan hy slegs evolusie
voor, terwyl hy dan weer neig tot evolusionisme wanneer hy die
standpunt verdedig dat die mens uit die dier ontwikkel het -
n mening wat volgens Popma (p. 44) nie op suiwer biologiese
gronde alleen houdbaar is nie.

8. TER AFSLUITING EN VERVOLG

Popma het dit baie duidelik gemaak dat n mens vooraf eers
duidelikheid oor jou eie (Christelike) voorveronderstellings
moet hé voordat jy jou sinvol in die debat oor evolusie/
evolusionisme begewe. n Mens kan maklik van'n evolusieteorie
in evolulsionisme verval indien jy nie belangrike en dieper
religieuse, lewensbeskoulike en filosofiese voorvrae stel en
duidelik beantwoord nie. Dit geld sowel jou eie (Christelike)
vertrekpunt as die filosofiese uitgangspunt van die
evolusieteorie en evolusionisme. So n benadering vereis
n teties-kritiese metode.

8.1 ’n Tetiese instelling

Om teties vooraf jou eie visie te formuleer, ook al is dit
hoe voorlopig, beteken nie bevooroordeeldheid nie, maar
eenvoudige eerlikheid. Want neutraliteit is n onmoontlikheid,
ook op wetenskaplike gebied. Jou noodsaaklike tetiese instelling
maak dit eers moontlik om werklik krities te kan wees.

8.2 ’n Kritiese instelling

Die belangrike voorvrae is egter nie beperk tot wat n Christen
self glo of volgens God se Woord behoort te glo nie. Hy of
sy moet ook vasstel wat die voorveronderstellings van die
evolusionistiese teorieé en filosofieé self is. Eers dan kan
'n mens werklik besluit of die twee standpunte (jou eie en dié
van die evolusionis) verenigbaar is of nie.

8.3 ’n Uitweg

Al beperk n mens jouself net tot die Nederlandse lektuur,
verskyn daar nog steeds talle publikasies oor die evolusieteorie
en evolusionisme. Beperk nm mens jou verder tot die
gereformeerde kring, kan binne slegs n jaar byvoorbeeld die
werke van Driessen en Nienhuis (2010), Flipse en Harinck
(2011), Kruyswijk (2011) en Kwakkel en Van Houwelingen (2011)
genoem word.

Daar bestaan vandag talle sulke Christelike analises wéreldwyd,
sommige van hulle uiters oppervlakkig en eensydig, en min van
hullehandeloordiefilosofiese grondslae van die evolusionisme.
Geen Christendenker het egter verskillende vorme van

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253




Page 8 of 8

evolusionisme so grondig gepeil soos die Christenfilosoof,
D.H.Th. Vollenhoven (1892-1978) nie. Hy het daarin geslaag om
volgens 'n duidelik teties-kritiese metode die diepere, meestal
verborge ontiese en antropologiese grondslae van verskillende
soorte evolusionismes te ontbloot (vgl. bv. Vollenhoven, 2011).
Sonder sy waardevolle bydrae mag hierdie reeks nie afgesluit
word nie. Dit verdien egter n laaste, volledige artikel (vgl. Van
der Walt, 2016¢).

MEDEDINGENDE BELANGE

Die skrywer verklaar dat hy geen finansiéle of persoonlike
verbintenis het met enige party wat hom nadelig of voordelig
kon beinvloed in die skryf van hierdie artikel nie.

BIBLIOGRAFIE

Aalders, G.Ch. 1932. De goddelijke openbaring de eerste drie hoofstukken van
Genesis. Kampen: Kok.

Christelijke Encyclopedie 2012. Lever, Jan. http://www.protestant.nu/
Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever Datum van toegang: 20/04/2016.

Clayton, P. & Schloss, J., eds. 2004. Evolution and ethics; human morality in bio-
logical and religious perspective. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Diemer, J.H. 1963 (herdruk). Natuur en wonder. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn.

Diemer, J.H. 1977. Nature and miracle. Toronto: Wedge Publishing Foundation.

Driessen, A. & Nienhuis, G., reds. 2010. Evolutie: Wetenschappelijk model of secu-
lier geloof? Kampen: Kok.

Flipse, A. & Harinck, G., reds. 2011. Waar komen we vandaan? Anderhalve
eeuw evolutiedebat in protestants-christelijk Nederland. Amsterdam: VU
Dokumentatie Centrum.

Klapwijk, J. 2009. Heeft evolutie een doel? Over schepping en emergente evolutie.
Kampen: Kok.

Kruyswijk, H.H. 2011. Baas in eigen Boek. Evolutie en Schrifgezag bij de
Gereformeerde Kerke in Nederland (1881-1981). Hilversum: Verloren.

Kuyper, A. 1899. Evolutie. Rede op 20 October gehouden. Amsterdam: Héveker en
Wormser.

Kwakkel, G. & Van Houwelingen, P.H.R. 2011. In den beginne en verder. Groningen:
De Vuurbaak.

Lever, J. & Dooyeweerd, H. 1948; 1949; 1950. Rondom het biologisch soortbegrip.
Philosophia Reformata, 13:119-138, 14:6-32, 15:1-23.

Lever, J. 1950. Het soortbegrip in de Levende Structuren. Amsterdam: Vrije
Universiteit.

Lever, J. 1956. Die mens in de biologie. (/n Bavinck, J.H., Diepenhorst, I.A., Lever,
J., Lindeboom, G.A. en Zuidema, S.U. De mens in de wetenschap. Kampen:
Kok. p. 54-80.)

Lever, J. 1957a. Creationisme. (/In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds.
Christelijke Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 314-315.)

Lever, J. 1957b. Evolutie. (In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds. Christelijke
Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 685-687.)

Lever, J. 1957c. Evolutionisme. (/In Grosheide, F.W. & Van Itterzon, G.P., reds.
Christelijke Encyclopedie. Deel 2. Kampen: Kok. p. 687-688.)

www.koersjournal.org.za

Original Research

Lever, J. 1958a. Creatie en evolutie. Wageningen: Zomer & Keunings.
Lever, J. 1958b. Creation and evolution. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Lever, J. 1959. Evolutieperspectief. (In Lever, 2006. Langs de misterieuze grenzen
van het leven. Van Woudenberg, R., red. Kampen: Ten Have. p. 146-168.)

Lever, J. 1969. Waar blijven we? Een bioloog over de wording van deze aardse
werkelijkheid. Kok: Kampen & Wageningen: Zomer & Keunings.

Lever, J. 1970. Where are we headed? Grand Rapids, Michigan: Eerdmans.

Lever, J. 1973. Geintegreerde biologie. Utrecht: Oosthoek’s
Uitgeversmaatschappij.

Lever, J. 1985. Schepping en evolutie; een zwerftog door de literatuur. Kampen:
Kok.

Lever, J. 2005 (oorspronklik 1996). Onaansienlijk, onvoorstelbaar, onzienlijk: natu-
urwetenschap en natuurbeleving. (In Dekker, C., Meester, R., Van Woudenberg,
R., reds. Schitterend ongeluk of sporen van ontwerp? Over toeval of doel-
gerichtheid in de evolutie. Kampen: Ten Have. p. 65-78.)

Lever, J. 2006a. Langs de misterieuze grensen van het leven. (Red. R. van
Woudenberg.) Kampen: Ten Have.

Lever, J. 2006b. Toeval en zin en route. (/n Van Woudenberg, R., red. Lever, J. Langs
de misterieuze grenzen van het leven. Kampen: Ten Have. p. 199-216.)

Lever, J. 2010. Een bioloog leest de Bijbel. Almere: Transrivalis.

Popma, K.J. 1969. Evolutie - waar blijven de voorvragen? Amsterdam: Buijten en
Schipperhijn.

Spier, J.M. 1958. Over het creationisme van dr. J. Lever. Bezinning, 13(1):44-59.

Van Delden, J.A. red. 1977. Schepping of evolutie? Argumenten voor en tegen de
evolutieleer. Goes: Oosterbaan & Le Cointre.

Van den Beukel, A. 1990. De dingen hebben hun geheim; gedachten over natu-
urkunde, mens en God. Baarn: Ten Have.

Van den Beukel, A. 1994. Met andere ogen. Baarn: Ten Have.

Van den Beukel, A. 2005. Darwinisme: Wetenskap en/of ideologie? (/n Dekker, C.,
Meester, R. & Van Woudenberg, R., reds. Schitterend ongeluk of sporen van
ontwerp? Kampen: Ten Have. p. 101-116.)

Van der Walt, B.J. 2016a. Impliseer 'n evolusieteorie ook evolusionisme? Die debat
onder gereformeerde denkers. In die Skriflig (vir publikasie voorgelé)

Van der Walt, B.J. 2016b. Kontra of pro evolusie? Drie Christelike bioloé se besin-
ning oor die ontstaan van die wéreld. Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 52(3):
(vir publikasie voorgelé)

Van der Walt, B.J. 2016¢. Onderweg na ’n Christelik-filosofiese analise van die
evolusionisme: die bydrae van ’n konsekwent probleem-historiese metode.
Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 52(4): vir publikasie voorgelé.

Vollenhoven, D.H.Th. 2011 (oorspronklik 1963). Evolutionisme: Karakteristieke van
alle typen. (In Vollenhoven, D.H.Th. Gastcolleges: erfenis voor het heden. Reds.
Bril, K.A. & Nijhoff, R.A. Amstelveen: De Zaak Haes. p. 159-166.)

dx.doi.org/10.19108/KOERS.81.1.2253


http://www.protestant.nu/Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever
http://www.protestant.nu/Encyclopedie/tabid/359/Page/Lever

	_GoBack

