
Page 1 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

DIE STAND VAN INTERRELIGIEUSE 
TOLERANSIE BY ‘N GROEP SUID-AFRIKAANSE 

ONDERWYSSTUDENTE
Author: 
Prof. J.L. van der Walt1 
Prof. F.J. Potgieter1 
Prof. C.C.Wolhuter1  		

B de Muynck2 		

N A Broer2

Affiliation: 
1 Unit for Education and 
Human Rights in Diversity, 
Faculty of Educational 
Sciences, North-West 
University, Potchefstroom 
Campus, South Africa

2 Driestar Pedagogical 
University, Gouda, 
Netherlands

Correspondence to: 
Prof. J.L. van der Walt

Email: 
hannesv290@gmail.com

Correspondence to: 
Prof. F.J. Potgieter

Email: 
ferdinand.potgieter@nwu.
ac.za

Correspondence to: 
Prof. C.C.Wolhuter

Email: 
Charl.Wolhuter@nwu.ac.za

Correspondence to: 
B de Muynck

Email: 
A.deMuynck@driestar-
educatief.nl 

Dates: 
Published: 01 Des. 2015

How to cite this article:  
Van der Walt, J.L., Potgieter, 
F.J., Wolhuter, C.C., de 
Muynck, B & Broer, N. 
A., 2015, ‘Die stand van 
interreligieuse yoleransie 
by ‘n groep Suid-Afrikaanse 
onderwysstudente’, KOERS 
— Bulletin for Christian 
Scholarship 80(2), Art. 
#2224, 12 pages.

Copyright: 
© 2015. The Author(s).
Published under  the 
Creative Commons 
Atribution License.

Religious tolerance has become one of the most important issues of the current century in view of 
the many atrocities perpetrated in the name of religion by extremist groups. Of great concern to 
teacher educators is whether current final year students display the degree of religious tolerance that 
would be required from them when they have to deal with religious differences among their future 
students and in the communities in which they will practise their profession. A questionnaire, of 
which a copy is attached to this article and which may be used by interested parties after having 
acquired permission to do so, was constructed, based on a conceptual and theoretical framework 
in which the issue of religious tolerance is examined in detail. The questionnaire was administered 
to a sample of 300 teacher education students (drawn from a population of around 3000). The 
results show that while there are certain points of concern, such as that the respondents tend to 
withdraw from others with different belief systems and tend not to trust them, there are no great 
concerns about the state of religious tolerance in this particular group of students.

Key concepts: Religion, Faith, Belief, Tolerance, Religious tolerance, Teacher education

Godsdienstige verdraagsaamheid het een van die belangrikste vraagstukke van die huidige eeu 
geword, juis vanweë die gewelddadige optredes en dade wat ekstremiste in die naam van godsdiens 
pleeg. Die vraag by baie onderwysersopleiers is of huidige finalejaar onderwysstudente die nodige 
godsdienstige verdraagsaamheid aan die dag lê om die godsdienstige verskille in die skole en in 
die gemeenskappe waarin hulle hulle beroep gaan beoefen, te kan hanteer. ’n Vraelys (waarvan ’n 
afskrif as bylaag tot die artikel verskyn, en wat ander belangstellendes mag gebruik na verkryging 
van toestemming daartoe) is opgestel en gefundeer in ’n konseptuele en teoretiese raamwerk 
waarin die vraagstuk van religieuse verdraagsaamheid in besonderhede ondersoek is. Die vraelys 
is deur ’n steekproef van 300 studente (uit ’n populasie van nagenoeg 3000) ingevul. Dit blyk uit 
die resultate dat hoewel daar enkele kommerenswaardige aspekte is soos dat die respondente 
geneig is om hulle afsydig te hou van diegene met ander godsdienstige oortuigings as hulleself, 
en ook neig om andersdenkendes te wantrou, daar nie groot kommer oor die mate van religieuse 
verdraagsaamheid by hierdie groep studente hoef te wees nie.

Kernbegrippe: Godsdiens, Religie, Verdraagsaamheid, Toleransie, Religieuse toleransie, 
Onderwysstudente

 



Page 2 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

DIE NOODSAAK VAN TOLERANSIE IN DIE 
HEDENDAAGSE SAMELEWING

Die omvorming van die Suid-Afrikaanse samelewing tot ‘n 
toenemend multikulturele samelewing met die gepaardgaande 
eise van saamleef met en respek vir ander roep die 
vraagstuk van interreligieuse toleransie (in ’n konteks waar 
godsdiensverskeidenheid, soos taaldiversiteit, een aspek van 
die multikulturaliteit is) na vore. Die afgryslike gebeure van 
9/11 tot  die aktiwiteite van die Al Shabaab-beweging in Kenia in 
April 20151 onderstreep die belangrikheid van nadenke oor die 
vraag van interreligieuse toleransie. Vir universiteitstudente 
behoort interreligieuse toleransie ‘n belangrike uitkoms te wees 
in hulle vorming ten opsigte van die verstaan en beheersing 
van die hedendaagse menseregtekultuur (Matilainen, 2012). 
Dit verteenwoordig ’n belangrike bousteen in die vorming van 
sowel sosiale kohesie as sosiale kapitaal (wat onder andere ‘n 
gedeelde waardestelselsel, wat vreedsame saambestaan in ‘n 
samelewing moontlik maak, insluit) (United Kingdom 2010: 7). 
Uiteindelik kan dit lei tot Onderwys vir Wêreldvrede (Jackson 
& Fujiwara 2007).

Rasionaal en teikengroep van die ondersoek

Die doel van hierdie artikel is om verslag te doen oor ’n ondersoek 
wat onlangs gedoen is na die stand van interreligieuse toleransie 
onder ‘n bepaalde groep Suid-Afrikaanse onderwysstudente.  
Onderwysstudente verteenwoordig nie net die grootste 
enkele blok studente aan Suid-Afrikaanse universiteite nie; 
as toekomstige onderwysers sal hulle ’n kritiese onderdeel 
vorm van die hele nasionale onderwysprojek. As onderwysers 
moet hulle aan die volgende geslagte die gewenste gesindhede 
en opvattings ten opsigte van interreligieuse verhoudings 
oordra. ’n Gesindheid van interreligieuse toleransie is vir hulle 
belangrik omdat, blykens onlangse navorsing, onderwysers se 
persoonlike oortuigings, waardes, norme en vooruitspruitende 
gesindhede bepalend is vir hulle onderrigpraktyk  
(Leutwyler, Petrovic & Mantel 2012: 111).  

Soos hierbo gestel, is interreligieuse toleransie, as synde 
respekvolle, gasvrye, herbergsame verdraagsaamheid, van die 
uiterste belang in samelewings wat weens sosiale mobiliteit, 
grootskaalse migrasie en ook weens die toenemende nadruk 
wat in demokratiese lande op die eerbiediging van menseregte 
(soos onder andere verskans in Hoofstuk 2 van die Suid-
Afrikaanse Grondwet, nr. 108 van 1996) gelê word, toenemend 
multikultureel en dus ook multigodsdienstig word. Vir enige 
persoon wat by die onderwys belang het, en veral ook vir 
onderwysersopleiers, is dit noodsaaklik om te weet tot welke 
mate onderwysers en toekomstige onderwysers religieus-
respekvolle, gasvrye, herbergsame en verdraagsame gedrag 
openbaar. As opvoeders nie sodanige gedrag en optrede aan 

1	 Hierdie tydperk is gekenmerk deur ‘n hele aantal anti-sosiale 

aanvalle deur religieuse ekstremiste, insluitende die Boston-

marathonmoorde, die Kopenhagenmoorde, die Parysmoorde, die 

Boko Haram-ontvoering van skooldogters uit Chibok in Nigerië, die 

onthoofding van Koptiese Christene in Egipte deur die Islamitiese 

Staat.  Ekstremisties-terroristiese optredes soos hierdie vind byna 

daagliks plaas.

die dag lê nie, kan dit kwalik verwag word dat hulle die regte 
– tolerante – gedrag en gesindhede sal oordra aan die leerders 
met wie hulle te doen kry.

Om vas te stel wat toekomstige onderwysers in Suid-Afrika 
se wyses van optrede en gesindheid teenoor religieus / 
godsdienstig andersdenkendes as hulself is, is ’n ewekansige 
steekproef (N=300) van vierdejaar-onderwysstudente op 
drie universiteitkampusse2 getrek. Hulle is versoek om  
’n vraelys, saamgestel op grond van ’n konseptuele en teoretiese 
ondersoek na die verskynsel van religieuse toleransie,  
te voltooi. Die doel van die ondersoek was om te bepaal of hulle 
as groep inklusivisties, eksklusivisties, pluralisties, relativisties 
of “lewensbeskoulik-vreedsaam saamlewend” ingestel is. 
Hierdie en ander verwante begrippe word in die konseptuele en 
teoretiese raamwerk hieronder verduidelik. 

Konseptuele en teoretiese raamwerk

Die volgende konseptuele en teoretiese raamwerk is die 
resultaat van die interpretivistiese en sosiaal-konstruktivisties 
epistemologiese benadering wat gevolg is.  Dié teoretiese 
raamwerk en die literatuur waarop dit gebaseer is, het die 
teoretiese grondslag gevorm vir die meetinstrument (verderaan 
genoem: die vraelys) wat ontwikkel is (vgl. Bylaag 1) om die 
stand van interreligieuse toleransie onder bepaalde groepe 
Suid-Afrikaanse onderwysstudente te bepaal. 

Olthuis (2012: 1-7) voer aan dat die mens die wêreld nie 
objektief (dit wil sê “soos wat dit [oënskynlik] werklik is nie”) 
kan betrag nie, maar eerder deur die prisma van sy of haar 
 eie lewensbeskouing, en dat dit sy of haar visie, beeld of 
opvatting van die wêreld bepaal.  Om hierdie punt toe te lig 
gebruik Hawking en Mlodinow (2010: 23) die metafoor van 
 die vis wat deur die ronde visbak ‘n beeld van die wêreld 
daarbuite vorm, en dan meen dat die vervormde beeld is soos wat 
 die wêreld werklik is.  Onder gelowige of “godsdienstige”  
mense3 is ‘n persoon se religieuse oortuigings ‘n belangrike 
deel van sy/haar lewens- en wêreldbeskouing asook vir hulle 
wyse van lewe.  Om duidelikheid oor die religieuse dimensie 
van respondente se lewens- en wêreldbeskouing te verkry, 
 is hulle eerstens deur middel van die vraelys versoek om aan 
te dui of hulle aan enige georganiseerde geloofsgemeenskap 
behoort, en indien wel watter een, en indien nie, of hulle 
hulself hoegenaamd as gelowig (in die sin van “tradisioneel 
godsdienstig”) beskou (items a en b in die vraelys).  
 

2	 Weens die sensitiewe aard van die gegewens waaroor hierdie 

ondersoek gaan, word nadere besonderhede van hierdie groep 

studente nie vermeld nie. Die groep is getrek uit ‘n populasie van 

3000 studente, sonder inagneming van ouderdom, geslag, ras, klas, 

kleur, taal, kultuur, gestremdheid (al dan nie) of sosio-ekonomiese 

status. Elke student uit die populasie het ‘n gelyke kans gehad om in 

die steekproef opgeneem te word.

3	 Alle mense is “gelowig” of “godsdienstig” in die sin dat elke mens 

hom- of haarself op die een of ander manier aan ‘n uiteindelike 

beginsel of mag verbind wat sy of haar lewe bepaal of wat die sleur 

van die alledaagse lewe te bowe gaan. 



Page 3 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

Hoe bepalend sy of haar godsdiens vir die respondent se 
persepsies, verhoudinge en optrede is, is deur items 1, 2 en 3 
bepaal4.

Dit is egter nie slegs mense se lewensbeskouing wat hulle uitsig 
op en handeling in die wêreld bepaal nie.  Dit is ook hoe veilig 
hulle voel in die wêreld en hoe bereid hulle is om verhoudings 
te stig met ander mense (cf. Olthuis, 2012).  Hierdie faktor is 
gemeet deur middel van items 4 tot 7.

Soos verduidelik, was die doel van die toepassing van die 
vraelys om vas te stel wat die stand van religieuse toleransie 
by hierdie steekproef studente was. Ten einde ’n beter greep 
op die stand van hulle religieuse toleransie (al dan nie) te kry, 
 is dit nodig om ’n kort oorsig van die verskillende godsdienstige 
toleransiemodelle te verskaf. Dit sal uit die bespreking van 
die resultate blyk tot welke mate die respondente hulle met 
een of meer van hierdie modelle van toleransie (al dan nie) 
vereenselwig. 

In die na-Tweede Wêreldoorlogse tyd, gekenmerk deur 
multikulturele samelewings en deur toenemende indi-
vidualisme, ervaar die hedendaagse mens die uitwerking van 
twee konflikterende magte in sy of haar lewe.  Eerstens is daar 
die drang om die eie belang na te jaag en andersyds die drang 
om ‘n samelewing te skep wat ‘n diversiteit van kulture en 
leefstyle kan akkommodeer. Daar is duidelik ‘n behoefte aan 
’n versameling van gedeelde waardes waardeur vreedsame 
naasbestaan moontlik kan wees (Van der Walt, 2007: 156).   
Wat respondente se menings is ten opsigte van die bestaan van 
so ‘n stel gedeelde/universele waardes in die samelewing, en 
hoe veilig hulle in so ‘n samelewing van lewensopvatlike en 
religieuse diversiteit voel, is gemeet deur items 8 tot 12 van die 
vraelys.

Wat betref modelle van interreligieuse wyses van optrede, 
gesindhede en verhoudings, onderskei Wolhuter, Van der 
Walt en Potgieter (2014) tussen eksklusivisme, inklusivisme, 
pluralisme en die model van lewensbeskoulik-saamleef. 
Hulle dui aan dat persone wat ‘n eksklusivisitiese standpunt 
ten opsigte van hulle eie geloof/religie huldig (vergeleke 
met dié van ander), hulle eie religie/geloofsoortuigings as 
die enigste waarheid en enigste korrekte wyse van lewe 
beskou. Hulle verwerp op grond hiervan alle ander ander 
godsdienste as vals (Vermeer & Van der Ven, 2004: 39).  Items 
11, 18 en 19 in die vraelys meet die voorkoms van eksklusivisme.   
Twee soorte eksklusivistiese interreligieuse wyses van optrede 
en gesindhede kan onderskei  word: ’n wyse van optrede 
en gesindheid ingevolge waarvan die persoon poog om die 
aanhangers van ander gelowe tot sy of haar eie godsdienstige 
oortuiging te bekeer en ’n wyse van optrede en gesindheid 
ingevolge waarvan aanhangers van ander godsdienste botweg 
geïgnoreer word op grond van ’n gesindheid van “laat hulle 

4	 ‘n Eksemplaar van die vraelys verskyn as ‘n bylaag tot hierdie artikel. 

(Enige persoon wat daarin belang stel om hierdie vraelys op ‘n groep 

studente toe te pas moet die nodige toestemming versoek deur met 

enige van die outeurs van hierdie artikel te skakel. In die proses sal 

sodanige persoon ook ingelig word oor die etiese klaring vir en 

rondom die gebruik daarvan.)

maar aan hulle ongelukkige lot oor”.  Of en in hoe ’n mate  
’n respondent binne hierdie kategorieë val, word gemeet deur 
items 5, 6, 24 en 25 in die vraelys (die response op die items 
moet in samehang met mekaar geïnterpreteer word ten einde 
te bepaal of, in watter een en in watter mate ’n respondent in 
een van die twee kategorieë val).

Teenoor die eksklusiviste probeer inklusiviste om wat met die 
eerste oogopslag na teenstellende aansprake op die waarheid of 
die regte manier van lewe lyk, in een inklusiewe stelsel saam 
te snoer.  Universalisme is ‘n uiterste vorm van inklusivisme 
omdat dit aanvoer dat alle geloofstradisies essensieel of in 
einddoelstelling eintlik maar dieselfde is.   Items 12, 16, 29, 
35 en 51 in die vraelys meet die voorkoms van universalisme.  
In minder ekstreme vorme van inklusivisme word ander 
godsdienste bloot in terme van die eie geloof benader en 
verklaar, word die oorsprong van ander religieë uit die eie 
religie afgelei, òf word ander religieë beskou as onvolledig 
omdat hulle nog nie die vervulling en volheid van  die eie religie 
bereik het nie.  Item 35 in die vraelys meet die voorkoms van 
hierdie vorm van inklusivisme.  

‘n Pluralistiese ingesteldheid word gekenmerk deur 
verdraagsaamheid van religieuse verskille; met ander 
woorde van al die verskillende aansprake op religieuse 
waarheid.  Pluraliste bou hulle standpunt nie so seer op die 
beginsel van objektiewe waarheid nie, maar eerder op die 
individu se subjektiewe belewenis van sy of haar eie geloof. 
Ten minste drie vorme van pluralisme kan onderskei word  
(cf. Wolhuter et al., 2014). Ten eerste is daar pluraliste wat op 
grond van die veronderstelling van die futiliteit van die soeke  
(met behulp van byvoorbeeld die wetenskaplike metode) na die 
objektiewe religieuse waarheid ‘n lewensbeskoulike opvatting 
van erkenning en toleransie van andere se geloofsoortuigings 
bou.  Items 36, 38 en 39 in die vraelys meet die voorkoms van 
futiliteit. Hierteenoor is daar die standpunt van epistemologiese 
nederigheid wat aanvoer dat elke persoon (en die mens in die 
algemeen) se kennis beperk, onvolledig of onvolmaak is en dat 
niemand gevolglik daarop aanspraak kan maak dat die volle 
waarheid kenbaar sou wees nie.  Items 33 en 34 in die vraelys 
meet die voorkoms van epistemologiese nederigheid.  Kulturele 
relativisme voer op sy beurt aan dat mense se religieuse 
oortuigings kontekstueel bepaal of medebepaal word en dat 
daar gevolglik vir ‘n verskeidenheid religieuse standpunte 
voorsiening gemaak behoort te word.   Items 14, 28 en 49 in 
die vraelys meet die voorkoms van kulturele relativisme.   
Daar is voorts ook die positiewe pluralisme (ook genoem 
dialogiese pluralisme) wat in die rigting van die inklusivisme 
neig; eerder as om diversiteit as ‘n probleem te beskou, 
verwelkom die positiewe pluralisme diversiteit as ’n geleentheid 
om van ander en hulle godsdienste te leer. Die positiewe 
pluralisme vra vir ‘n interreligieuse dialoog ter verryking van 
verskillende religietradisies.  Items 14 en 36 in die vraelys meet 
die voorkoms van positiewe pluralisme.  

Na ’n evaluering van die bogenoemde modelle kom Wolhuter 
et al. (2014) tot die gevolgtrekking dat hulle almal op die een of 
ander wyse tekortskiet in die sin dat hulle nie ’n aanvaarbare 
standpunt tot die verhouding tussen eie en ander religieë 
kan bied nie.  Om met die eksklusivisme te begin: hierdie 



Page 4 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

benadering (dikwels gekenmerk deur ‘n oordrewe sendingywer) 
is nie te versoen met die samelewingstendens van toenemende 
individualisering (‘n tendens wat hom ook op religiegebied 
manifesteer) en van toenemende diverse samelewings, wat 
op die leer van eerbied vir menseregte gebou is (en wat onder 
andere geloofsvryheid insluit), nie.  Wat die laissez faire-
variant van eksklusivisme betref, is die veronderstelling 
onverdedigbaar dat religie waterdig geskei kan word van ander 
samelewingsisteme en -aspekte (soos die politieke, sosiale, 
ekonomiese, hiërargie van waardes, ens.) (cf. Wolhuter, 2012; 
Coetzee, 2012).  Soos verduidelik, is een van die funksies van 
religie onder meer die skep van ‘n gemeenskaplike etiek.   
Om die sosiale kapitaal te skep wat nodig is vir die bestaan en die 
voortbestaan van die mens in die globaliserende samelewing 
van die een-en-twintigste eeu, met sy vraagstukke soos die 
omgewingskrisis, vooroordele teen bepaalde kategorieë mense 
of geweld en terreur, om slegs drie te noem, is ‘n dialoog 
nodig wat in die een of ander religieuse oortuigingsraamwerk 
gefundeer is.

Die strewes van die inklusivisme, en van die universalisme 
in die besonder, is ook strydig met die huidige tendens 
van individualisering en dus by implikasie van ‘n al groter 
diversiteit van religieuse oortuigings. Hierdie benadering skyn 
ook ooridealisties te wees in ‘n wêreld waar interreligieuse 
konflik (insluitende gewelddadige interreligieuse konflik) 
aan die orde van die dag is.  Die feit dat die verskillende 
versamelings religieuse oortuigings en hulle aanhangers se 
beskouinge eenvoudig te wyd van mekaar verskil om in een 
skema saamgevat te word, kom duidelik na vore in die werk 
van Gort, Jansen en Vroom (reds.) (2006) waarin aanhangers 
van die verskillende hoofstroomreligieë in die wêreld hulle 
sienings uiteensit.

Die pluralistiese standpunt, ’n siening wat sentreer rondom die 
gedagte van die futuliteit van ’n soeke na religieuse waarheid en 
sodoende enige interreligieuse dialoog onmoontlik maak, loop 
dieselfde gevaar as die laissez faire-vorm van eksklusivisme, 
naamlik dat dit ’n verantwoordelike en deeglike deelname aan 
’n gesprek met religieus-andersdenkendes oor die maatskaplike 
vraagstukke en uitdagings van die een-en-twintigste eeu 
onmoontlik maak. Daarteenoor hou ‘n gesindheid van 
epistemologiese nederigheid nie behoorlik rekening met die 
sterk houvas wat ‘n individu se religieuse oortuigings op hom 
of haar het nie; dit is gewoon te veel gevra van mense (die self 
en alle ander) om al hulle geloofsoortuiginge (dit wil sê, al die 
lae van hulle religie of godsdiens5, vanaf die mees opsigtelike 
rituele aspekte, déúr die dogmatiese en etiese tot die diepste 
  

5	 Hoewel hierdie twee terme in die normale omgang as sinonieme 

beskou word, bestaan daar sedert die eeuwending in die akademiese 

literatuur ‘n toenemende neiging om eerder na “religie” as na 

“godsdiens” te verwys. Hierdie neiging is egter akademies en 

wetenskaplik enigsins verwarrend. Daarom beveel ons aan dat hulle 

soos volg van mekaar onderskei behoort te word. “Religie” dui op die 

diepste hartsrigting van die mens, terwyl “godsdiens” meer dui op 

die diens aan die beginsel of mag op wie daardie hartsoriëntering 

gerig is. Sodanige diens bestaan uit die ganse lewe van die persoon in 

toewyding aan die beginsel wat op sy of haar hart beslag gelê het.

en onwaarneembare spirituele) op die altaar van interreligieuse 
en intergroepsbetrekkinge te plaas.

Wat kulturele relativisme betref: ‘n verabsolutering van 
hierdie wyse van optrede en gesindheid teenoor religieuse 
verskille beteken dat ’n mens nie tydens ’n dialoog oor aktuele 
maatskaplike vraagstukke op jou geloofstandpunt kan of 
mag terugval nie, en dit ten spyte van die feit dat elke vorm 
van godsdiens (vgl. voetnota 4) bepaalde religieuse wortels 
het.  Verder kan ’n ongebreidelde godsdienstige relativisme 
meebring dat ’n persoon selfs die ergste vergrype en gruweldade 
(soos omgewingsvervuiling of die mishandeling van vroue en 
kinders) moet kondoneer omdat dit strook met die  religieuse 
oortuigings van die betrokke daders. Epstein en Caroll (2005) 
kom dus tereg tot die gevolgtrekking dat “...indien alle kulture 
(lees ook: godsdienste) relatief en daarom gelykwaardig is, 
word kannibalisme ‘n saak van persoonlike smaak”. Dit geld 
selfs vergrype soos vreemdelingehaat, kinderpornografie, 
babamoord en mensehandel.

Ten opsigte van positiewe pluraliteit geld dieselfde beswaar as 
wat teen epistemologiese nederigheid geopper is: In die lig van 
die sterk krag wat religie in die lewe van mense is en uitoefen, en 
gegewe die feit dat die diepste lae van religie (soos die pistiese 
[geloof] of die spirituele [geestelike gerigtheid]) moeilik deur 
middel van rasioneel-kritiese logika of wetenskaplike metodes 
ondersoek kan word, sou dit vir baie mense te veel gevra wees 
om hulle volledige geloofspakket vir ’n interreligieuse, kritiese 
dialoog oop te stel.  

Aangesien nie een van die konvensionele modelle aanvaar kan 
word nie, en wel op grond van die besware wat hierbo uitgespel 
is, het Wolhuter et al. (2014) onlangs ’n meer werkbare 
alternatief aan die hand gedoen in die vorm van ’n model van 
“lewensbeskoulik(e) saamleef”. Soos nou verduidelik sal word, 
kan hierdie model as die religie-onderwyskeerkant van die tans 
gangbare teorie van Interkulturele Onderwys beskou word. 

Sedert die groei van multikulturele samelewings vanaf die 
laaste derde van die vorige eeu in Wes-Europa momentum 
begin opbou het, het die teorie van multikulturele onderwys 
deur ‘n reeks fases beweeg.  Eers is veronderstel dat leerders 
deur middel van ‘n bykomstigheid in die gewone skoolkurrikula 
(wat die meerderheidskultuur gereflekteer en oorgedra het) aan 
die dominante of meerderheidskultuur voorgestel sou word  
en eers daarna aan ander (minderheidskulture) (cf. Swann, 1985). 
Uit besorgdheid oor xenofobiese aanvalle en interkulturele 
konflik het multikulturele onderwys in sy volgende fase met 
antirassistiese onderwys verstrengel geraak (cf. Leicester, 
1992).  In die daaropvolgende fase het dit ook te midde van die 
toenemende klem wat Opvoedkunde-deeldissiplines soos die 
Sosiologie van die Opvoedkunde en Vergelykende Opvoedkunde 
op ongelyke magsverhoudings in die samelewing geplaas het 
(cf. Kumashiro, 2002) met anti-onderdrukkingsonderwys 
(“Anti-oppressive education”) vermeng geraak. In die tydperk 
na 9/11 en in die konteks van toenemende globalisering het 
multikulturele onderwys daarna in die tans heersende fase van 
interkulturele onderwys gekulmineer (Wolhuter, 2012: 178). 
Interkulturele onderwys omvat elemente van antirassistiese 
onderwys, kritiese multikulturalisme (cf. May, 1999) en 



Page 5 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

reflektiewe multikulturalisme (cf. Rattansi, 1992). Markou 
(1997) verduidelik die vier basiese beginsels van interkulturele 
onderwys soos volg:

•	 onderwys met empatie, met ander woorde ‘n diep begrip 
vir ander en die inleef in hulle situasies,

•	 onderwys in solidariteit, wat daarop dui dat ‘n appèl gerig 
word op die ontwikkeling van ‘n kollektiewe gewete en die 
bevordering van sosiale geregtigheid,

•	 onderwys vir interkulturele respek en

•	 onderwys vir etiese denke en dialoog.

Verbesonder tot die religie / godsdiens, beteken bogenoemde 
uitgangspunte dat daar eerbied vir en empatie getoon 
behoort te word met die geloofsoortuigings van ander en dat  
‘n dialogiese interaksie met hulle oor etiese vraagstukke gevoer 
behoort te word. Wat religie-onderwys betref, kan aangesluit 
word by Schweitzer en Boschki (2004) se navorsingsresultate 
soos hierbo bespreek, asook die bevinding van Van der 
Walt et al. (2010) op grond van hulle evaluering van religie-
onderrigmodelle teen die agtergrond van die struktuur en wese 
van religie, naamlik dat die beste model behels dat die leerder 
in die vroeë lewensfases in een religie, deur ‘n beoefenaar van 
daardie betrokke religie, onderrig sal word. Deur so ’n basiese 
bekendstelling met die eie religie en die plek daarvan in  
‘n mens se lewe, en vanuit daardie geborgenheidsruimte, kan 
die leerder dan tydens ‘n later fase aan ander religieë voorgestel 
word en met aanhangers van ander religiegroeperinge in  
‘n dialogiese ruimte geplaas word. Dit is ook vanuit die basis 
van die eie religie dat die leerder onderrig behoort te word 
om verdraagsaamheid, respek en empatie vir ander religieë 
te kweek.  Sodoende kan verdraagsaamheid ontwikkel word 
deur ‘n appèl tot die filantropiese (“omgee-”) en spirituele 
lae van religieë te rig. In terme van die Christelike geloof het 
Lähnemann (1998) byvoorbeeld ‘n benadering ontwikkel van 
hoe die religieuse gronde vir toleransie vanuit elemente van 
die Christelike geloof en vanuit die Bybel gevind kan word.  
Insgelyks  kan ‘n interreligieuse gesprek oor etiese vraagstukke 
plaasvind  deur ‘n appèl tot die filantropiese en spirituele lae 
van ander religieë te rig.  

Items 4, 5, 7, 8, 9, 10, 11, 21, 23, 26, 27, 29, 31, 32, 37 en 40-52 
meet die voorkoms van hierdie laaste vorm van interreligieuse 
toleransie.

Dit moet egter gestel word dat ten einde response se 
interreligieuse toleransie te peil, die response op al die items in 
samehang met mekaar geïnterpreteer behoort te word.  Dit is 
ook die werkwyse wat by die interpretasie van die data gevolg 
sal word.  

Toleransie: ’n Skriftuurlike perspektief

Dit mag uit die voorgaande voorgekom het asof “toleransie” die 
nuwe towerwoord in die opvoedingswêreld geword het weens 
die toenemende multikulturaliteit en multireligiositeit wat in 
die wêreld ingetree het en steeds besig is om die pluraliteit en 

die diversiteit van die wêreldbevolking te verhoog. Wanneer 
’n mens die aangeleentheid van intermenslike samelewing 
egter vanuit ‘n Bybelse perspektief bekyk, dan blyk dit dat 
toleransie ’n begrip so oud soos die Skrif self is, hoewel onder 
ander name.  Hoewel die Skrif nooit die woord “toleransie” of 
“verdraagsaamheid” as ’n tegniese begrip vir die beskrywing 
van ’n sekere wyse van optrede en gesindheid onder en tussen 
mense gebruik nie, wemel dit van verwante begrippe soos liefde 
en sorg vir die medemens.  Kerntekste in verband met die liefde 
is onder meer I Joh 4:8, 19; I Kor 13:13, I Joh 4:7; Joh 13:34, Rom 
13:8, I Joh 4: 21 en 1 Joh 4: 12. Kernverse in verband met omgee 
of sorg is onder meer Deut 6:24, Sag 11:16; Deut 11:22; I Pet 5:7, 
2 Kor.

Soos Potgieter et al. (2014) vasgestel het, is dit nie maklik 
om die begrip “toleransie” te omskryf nie.  Hulle ondersoek 
lei hulle daartoe om te konkludeer dat toleransie ’n sosiale 
konstruk is wat te doen het met keuse-uitoefening op grond 
van ’n bepaalde waardestelsel en etiese gedrag (vergelyk die 
liefde en sorg waarna hierbo verwys is), en met inagneming 
van redelike argumentasie en ’n spektrum van gedragswyses.  
Alhoewel Boersma (2012) van Christelike kant waarsku teen 
die oorbeklemtoning van die vryheid en die outonomie van 
die mens, kom Furedi (2012) op sy beurt nietemin tot die 
gevolgtrekking dat toleransie ten nouste verbind is met die 
vryheid van die mens.  Soos Saulius (2013) en Van der Walt 
(2014), stel Furedi (2012: 31-34) dat toleransie neerkom op die 
saamleef en verdra van wyses van optrede en gesindhede van 
andere waarmee ’n mens nie saamstem nie, dog sonder om jou 
reg te laat vaar om krities teenoor sodanige wyses van optrede 
en gesindhede te staan.  As sosiale konstruk is dit uiteraard 
konteksgebonde. Vir die Christenopvoeder (-onderwyser) word 
hierdie konteks essensieel deur die liefde en omgee vir andere 
omlys, soos genormeer in die Bybeltekste wat hierbo aangedui 
is. 

As ’n mens  toleransie vanuit ‘n Skriftuurlike perspektief 
benader, dan sou ’n mens soos volg kon konkludeer.  Wanneer 
’n persoon van Christelike oortuiging met die persepsies, wyses 
van optrede en gesindheid van ’n ander persoon van ander 
godsdienstige / religieuse oortuiging gekonfronteer word, 
dan behoort eersgenoemde aan laasgenoemde die vryheid 
te gun om te dink en doen soos hy of sy goeddink dog sonder 
om sy of haar reg en vryheid te laat vaar om krities teenoor 
sodanige persepsies, wyses van optrede of gesindheid  te staan.  
Hierdie kritiese ingesteldheid is gefundeer in eersgenoemde se 
opvatting van ’n waardestelsel wat in die Skrifwoord van God 
gewortel is; anders gestel, in sy of haar Christelike lewens- en 
wêreldbeskouing.  Die ander persoon word die vryheid gegun 
om op sy of haar eie manier te soek na die “waarheid” soos hy 
of sy dit verstaan.  Vir die Christen word toleransie dus gewortel 
in die liefde en die sorg vir die medemens, in ’n etiek wat 
gekenmerk word deur die behartiging van die belange van die 
medemens.  Christelike toleransie gun ruimte aan die ander 
maar nie tot die mate dat die eer van die God van die Bybel in 
die gedrang kom nie.

Toleransie is vanuit Skriftuurlike gesigspunt nie ‘n “laat 
maar vaar”- en “aanvaar alles klakkeloos”-ingesteldheid nie.   
Van der Walt (2007: 157 en 202) vat die Christelike benadering 



Page 6 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

tot verdraagsaamheid kernagtig soos volg saam. “...we simply 
have to accept that we live in a world with a variety of clashing 
religions.  Religious unity will only become a reality…when the 
end of the world comes… the way out (therefore) is to allow 
justice to be done to religious diversity, to respect and to be 
tolerant towards other religions. …tolerance … does not mean 
– the way it is seen by the current secularists – to be indifferent 
and to see anything as right or just.  [The task of tolerance] is 
not to trivialise or ignore religious differences but to establish 
the right to differ. It depends on both truth and coexistence. 
Tolerance (therefore) is the degree to which we accept things 
of which we disapprove, understand differences and learning 
how to differ from others.  This does not exclude appreciation 
for the good in other religions.”

Op sterkte van voorgaande konseptuele en teoretiese raamwerk 
(vgl. ook Van der Walt, 2014) is die vermelde vraelys saamgestel 
en gevalideer.  

BEVINDINGE

Om by die ideaaltipe van eksklusivisme te begin: daar is sterk 
tekens uit die response (vgl. bylaag 1 vir die rapportering van 
die frekwensieverpreiding van response) dat respondente hulle 
eie godsdiens en lewensopvatting en die stel waardes, norme en 
oortuigings wat daarmee verband hou, as die enigste korrekte 
en ware beskou.  85 persent van die respondente het verklaar 
dat hulle baie vertroue het in hulle eie oortuiginge (opsies 4 en 
5, item 30), terwyl 60 persent verklaar het dat hulle daarvan 
oortuig is dat hulle godsdiens/lewensbeskouing die enigste 
korrekte is (opsies 4 en 5, item 33).  Hierdie oortuigings blyk 
diep gewortel te wees, en kom al feitlik die hele lewe met die 
respondente saam: 87 persent antwoord dat hulle hulle huidige 
stel norme en waardes te danke het aan die opvoeding wat 
hulle ouers aan hulle gegee het (opsies 4 en 5, item 18; vgl. ook 
response op items 17 en 19).

Wat betref die subtipes van eksklusivisme (missionêre en 
laissez faire), blyk dit dat respondente wel bereid is om hulle 
met die oortuigings van mense wat ‘n ander lewensbeskouing 
as hulle huldig, te bemoei. Die meeste respondente het òf verskil 
van òf neutraal gestaan teenoor die stelling dat hulle op hulle 
eie sake konsentreer en hulle so min as moontlik met ander 
bemoei (item 5); ook het die meeste respondente òf verskil van 
òf neutraal gestaan teenoor die stelling dat dit hulle nie skeel 
wat ander mense dink en doen nie (vraag 6) (vgl. ook antwoorde 
op items 24 en 25).  By hierdie respondente kan dus nie sprake 
wees van ‘n  laissez faire-wyse van optrede en gesindheid nie.  
Of hulle bereidheid om hulle met ander se lewensbeskouing te 
bemoei sterk genoeg is om as ‘n missionêre ywer te kwalifiseer, 
het eers duidelik geword na die ontleding van ander items 
in die vraelys wat die teenwoordigheid van die ander soorte 
interreligieuse toleransie meet (kyk hieronder).

Daar is twee items in die vraelys, naamlik 34 en 35, wat die 
bestaan van universalisme aandui.  Die meeste respondente 
(56 persent) meen dat ander mense die waarheid alleen deur 
hulle eie (dit is die respondent se) godsdiens/lewensbeskouing 
kan vind (item 34; 20 persent van respondente neutraal  
en 23 persent negatief). Eweneens glo ‘n minderheid (32 persent) 

dat alle godsdienste/lewensbeskouinge na dieselfde waarheid 
lei (item 35; 26 persent neutraal, 42 persent negatief).  
Inklusivisme blyk dus nie sterk aanhang te geniet nie.

Die sterk geloof in eie oortuigings (soos hierbo aangedui toe die 
verskynsel van ekslusivisme ondersoek is) maak die bestaan 
van die subtipes van epistemologiese nederigheid en van die 
geloof in die futiliteit na die soeke van sekerheid, wat pluralisme 
betref, onmoontlik. Twee items, naamlik 28 en 49, meet die 
teenwoordigheid van pluralisme van die kulturele relativisme 
subtipe.  Slegs ‘n minderheid (15 persent) meld dat hulle hulself 
kan verplaas of inbeeld in ‘n godsdiens/lewensbeskouing wat 
totaal anders is as hulle eie (27 persent neutraal, 58 persent 
het aangedui dat hulle dit nie kan doen nie) (item 28; vgl.  
ook response op item 49).

Op item 14 was die oorwegende respons dat respondente wel 
die mening huldig dat waardes en norme wat uit ‘n ander 
godsdienste/lewensfilosofieë voortvloei, rigting aan hulle 
aanhangers se lewens kan gee.  Dié antwoord kwalifiseer die 
aanduidings van eksklusivisme met missionêre ondertone, 
soos hierbo vermoed.  Terselfdertyd beteken respondente  
se sterk geloof en vertroue in hulle eie beskouinge (soos hierbo 
uitgelê) dat daar nie sprake kan wees van ’n wyse van optrede 
en gesindheid van positiewe pluralisme nie.

Om die voorkoms van die laaste model van interreligieuse 
toleransie, naamlik lewensbeskoulike saamleef, te ondersoek, 
moet dit eerstens gestel word dat respondente se sterk 
vertroue in hulle eie godsdiens/lewensbeskouing (soos hierbo 
uiteengesit) die teenwoordigheid van die eerste element  
van dié model, naamlik die sentraal staan van die wesenlike 
van die eie religie en lewens- en wêreldbeskouing, bevestig. 
Toleransie in die sin van die verdra van dit waaraan self nie 
waarde geheg word nie is ook teenwoordig.  Die oorgrote 
meerderheid respondente (64 persent, teenoor 24 persent 
neutraal en slegs 13 persent negatief) het saamgestem met 
die stelling “Ek verdra dikwels dinge van ander waaraan  
ek self geen waarde heg nie, of wat ek self nie aanvaarbaar vind 
nie” (item 27); terwyl 78 persent (16 persent neutraal, 7 persent 
negatief) saamgestem het met die stelling “Ek meen dat andere 
die reg het om hulle eie oortuiginge te volg, selfs al vind ekself 
sulke oortuiginge verkeerd” (item 31).  

Respondente sien egter ook die wenslikheid van ’n 
gemeenskaplike basis van gedeelde norme en waardes vir die 
hedendaagse samelewing in (vgl. response op items 10 en 11). 
Hulle glo dat dit ’n realistiese samelewingsmoontlikheid is 
en dat daardeur ’n vreedsame samelewing geskep kan word  
(vgl. response op item 45). Hulle wil self graag op vriendskaplike 
voet met ander mense verkeer (vgl. response op item 7).   
Self voel hulle hulle het volle vertroue om met ander mense te 
verkeer (vgl. response op vrae 4 en 8), en verklaar hulle dat hulle 
ander se vryhede en regte respekteer (vgl. response op items 
50 en 52).  Hulle meen ook hulle kan die waardes wat vir hulle 
belangrik is aan ander mense verduidelik (vgl. response op 
item 20) en dat hulle die waardes wat vir hulle belangrik is kan 
verduidelik in algemene stellings waarmee ander mense hulle 
ook kan vereenselwig (item 21).  Hulle glo ook dat daar selfs 
in mense wat nie aan ’n georganiseerde geloofsgemeenskap 



Page 7 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

behoort nie (item 51), ’n latente spiritualiteit en soeke na ’n hoër 
mag aanwesig is.  Een belangrike moontlikheidsvoorwaarde 
vir ’n wyse van optrede en ‘n gesindheid van lewensopvatlike 
saamleef om ten volle te kan gedy, is egter afwesig: respondente 
vertrou nie aanhangers van ander godsdienslewensbeskouings 
nie.  Met die stelling “Ek het ’n sterk neiging om mense met 
’n ander godsdiens/lewensbeskouing te vertrou” het slegs 
22 persent saamgestem, 31 persent het ’n neutrale antwoord 
gegee, terwyl die grootste groep, 47 persent, daarmee verskil 
het (item 29).

ALGEMENE GEVOLGTREKKING

Vir die ouers van skoolgaande kinders en ook vir die opleiers 
van hierdie groep studente behoort die resultate van hierdie 
ondersoek taamlik gerusstellend te wees, hoewel daar ook 
enkele punte van kommer uit die resultate na vore gekom het. 
Daar is in die eerste plek ’n neiging tot godsdienstige eklusivisme 
by hierdie groep studente: hulle beskou hulle eie godsdienstige 
waardes en norme as die enigste wat waar is. Hierdie wyse 
van optrede en gesindheid is deur hulle opvoeding by hulle 
tuisgebring, en dit is klaarblyklik diep ingewortel by hulle. Ten 
spyte van hierdie godsdienstig eksklusiewe wyse van optrede 
en gesindheid is hulle egter nie vyandig ingestel teenoor die 
aanhangers van ander godsdienste of teenoor die godsdienste 
as sodanig nie. Op die heel minste kan gesê word dat hulle 
taamlik ongeërg staan teenoor ander godsdienste en die 
aanhangers daarvan. Hulle aanvaar egter nie dat dat daar baie 
weë na die waarheid is nie. Hulle is nie geneig tot inklusivisme 
nie (vertolking van die ander in terme van die eie) en  hulle kan 
hulle ook moeilik indink hoe die ander godsdienstig ingestel is 
en dink. Dit is duidelik dat daar by hierdie groep groot respek 
is vir andere en hoe hulle glo; hulle aanvaar dat andere die reg 
het om te glo wat en soos hulle wil, asook dat ander mense 
se godsdienstige oortuigings rigting aan hulle lewens gee. 
Daar is egter aanduidings dat hulle wantrouig staan teenoor 
godsdienstig andersdenkendes. Hulle is desondanks tolerant 
in die sin waarin dit hierbo beskryf is, naamlik om te verdra wat 
hulle self nie aanvaarbaar vind nie. Daar is ook aanduidings 
dat hulle groot waarde heg aan waardes wat die verskillende 
godsdienste met mekaar gemeen het. Vir die meeste van hulle 
is sodanige waardes noodsaaklik vir vreedsame naasbestaan. 

Op grond van die voorgaande sou ’n mens die gevolgtrekking kon 
maak dat daar, wat hierdie groep vierdejaar onderwysstudente 
betref, nie veel regstellende werk gedoen hoef gedoen te word 
om hulle godsdienstig meer tolerant te maak nie. Om enige 
moontlike wantroue teenoor godsdienstig andersdenkendes 
uit die weg te ruim, sou die betrokke onderwysersopleiers 
meer aandag aan bekendstelling met ander groepe en hulle 
godsdienstige uitgangspunte kon skenk.

GERAADPLEEGDE BRONNE
BOERSMA, P. 2012. Persoonlike mededeling. Nederland: Besturenraad.

BOEVE, L. 2000. “Katholieke” universiteit: vir denkpistes. Ethische Perspektieven, 
10(4):250-258.

COETZEE, M. 2012. ‘You are what you think’, The Citizen, 29 November 2012: 12.

EPSTEIN, E.H. & CAROLL, K.J., 2005, ‚Abusing ancestors:  Historical functionalism 
and the postmodern deviation in comparative education’, Comparative Educa-
tion Review, 49(1), 62-88.

FUREDI, F., 2012, ‘On Tolerance’, Policy, 28 (2), 30-37.

GORT, J.D., JANSEN, H. & VROOM, H.M., (eds). 2006, Religions view religions. 
Rodopi, Amsterdam/New York.

JACKSON, R. & SATOKO, F., 2007, ‘Towards religious education for peace’, British 
Journal of Religious Education, 29(1): 1-14.

KUMASHIRO, K., 2002, Troubling Education: Queer activism and anti-oppressive 
Pedagogy, Routledge, New York.

LÄHNEMANN, J. 1998. Evangelische Religionspädagogik in interreligiöser Perspek-
tive. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.

LEICESTER, M., 1992, ‘Antiracism versus the new multiculturalism moving beyond 
the interminable debate’, in: Lynch, J., Modgil, C. & Modgil, S. (eds).  Cultural 
Diversity and the Schools: Equity and Excellence? Education and Cultural 
Reproduction, Falmer, London.

LEUTWYLER, B., PETROVIC, D.S. & MANTEL, C., 2012, ‘Constructivist Foundations 
of Intercultural Education: Implications for Research and Teacher Training’, in: 
Popov, N., Wolhuter, C, Leutwyler, B., Mihova, M. & Ogunleye, J. (eds). 2011. 
Comparative Education, Teacher Training, Education Policy, School Leader-
ship and Social Inclusion, Volume 9. Sofia: Bureau for Educational Services: 
111-118.

MARKOU, G., 1997, Introduction to Intercultural Education, Pappas Bros., Athens.

MATIAINEN, M. 2012. Human Rights Education and Religious Education (Paper 
presented at the XVIII Conference of ISREV, International Seminar on Religious 
Education and Values, Turku Christian Institute, Turku, Finland, 29 July 2012 
– 3 August 2012).

MAY, S., 1999, Critical Multiculturalism: Rethinking multicultural and anti-racist 
education, Falmer, London.

OLTHUIS, J.H. 2012. A vision of and for love: Towards a Christian post-postmodern 
worldview. KOERS: Bulletin for Christian Scholarship, 77(1), Art#28. http://
dx.doi.org/10.4102/koers.v77i.28. Datum van toegang: 14 Junie 2014.

POTGIETER, F.J., VAN DER WALT, J.L. & WOLHUTER, C.C., 2014, “Towards under-
standing (religious) (in)tolerance in education.’ (http://dx.doi.org/10.4102/hts.
v70i3.1977, Ed.) HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 70 (3), 1-8.

RATTANSI, A., 1992, ‘Changing the subject: racism, culture and education’, in:  
Donald, J. and Rattansi, A. (eds.), Race, Culture and Difference, Sage and the 
Open University Press, London.

SAULIUS, T., 2013, ‘What is “tolerance” and “tolerance education”?’ Philosophical 
Perspectives. Ugdymas.Kuno Kultura. Sportas. Socialiniai Mokslai, 89 (2), 
49-56.

SCHWEITZER, F. & BOSCHKI, R., 2004, What children need: co-operative religious 
education in German schools: results from an empirical study’, British Journal 
of Religious Education, 26(1): 33-44.

SWANN, L., 1985, Education for All: the Report of the Commission of Inquiry into 
the Education of Children from Ethnic Minority Groups. Her Majesty’s Statio-
nery Office, London. 



Page 8 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

UNITED KINGDOM. 2010. Religious Education in English schools: Non-statutory 
guidance 2010. [www.teachernet.gov.uk/publicatoins] [Datum van toegang: 8 
Desember 2012]. 

VAN DER WALT, B.J., 2007, Transforming Power: Challenging contemporary secular 
society, Institute for Contemporary Christianity in Africa, Potchefstroom.  

VAN DER WALT, J.L. 2014. Measuring religious tolerance in education. http://www.
driestar-educatief.nl/research/ religious-tolerance. Datum van toegang: 2 
Julie 2014.

VAN DER WALT, J.L., POTGIETER, F.J. & WOLHUTER, C.C., 2010, ‘The Road to 
Religious Tolerance in South Africa (and Elsewhere): a Possible “Martian 
Perspective”’, Religion, State & Society, 38(1): 29-52.

VERMEER, P. & VAN DER VEN, J.A., 2004, Looking at the Relationship between 
Religions: An empirical study among secondary school students, Journal of 
Empirical Theology, 17(1): 36-59.

WOLHUTER, C.C., 2012, Godsdiens in onderwys in Suid-Afrika: Beligting vanuit in-
ternasionaal-vergelykende perspektiewe’, Tydskrif vir Christelike Wetenskap, 
2012(1&2): 171-201.

WOLHUTER, C.C., VAN DER WALT, J.L. & POTGIETER, F.J.,2014. Modelle van Inter-
religieuse Toleransie in die Onderwys van die Een-en-Twintigste Eeu‘, In die 
Skriflig, 48(1), Art. #1798, 8 pages. http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i1.1798.



Page 9 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

BYLAAG 1 : DIE VRAELYS EN DIE 
PERSENTASIEFREKWENSIEVERDELING VAN 

RESPONDENTE SE ANTWOORDE

a. 	 Dui aan met ‘n kruisie watter een van die volgende op jou van toepassing is (kies telkens net een opsie)

	 Ek beskou myself as behorende tot een van die georganiseerde geloofsgroeperinge:
	 Ek glo wel in ‘n bonatuurlike mag/krag, maar ek beskou myself nie as behorende tot een van die georganiseerde 		
	 geloofsgroepe nie
	 Ek beskou myself nie as behorende tot een die georganiseerde geloofsgroeperinge nie, en ek glo nie in ‘n bonatuurlike 	
	 mag/krag nie

b. 	 Indien jy die eerste opsie in a gekies het, tot watter een van die heersende godsdiensbeskouïnge beskou jy jouself as 		
	 behorende? (kies slegs een opsie)

	 Christendom: 
	 Taoïsme 
	 Islam 
	 Judaïsme 
	 Hindoeïsme 
	 Sikhisme 
	 Boeddhisme 
	 Tradisionele Afrikagodsdiens

	

VRAAG PERSENTASIES VAN RESPONSE

Stem 
gladnie 
saam nie

Stem nie 
saam nie

Neutraal Stem 
saam

Stem 
heeltemaal 
saam

1.	 In my godsdiens/lewensbeskouing is alles 
vasgelê in reëls en dogma

6 6 24 38 26

2.	 Ek leef streng volgens die reëls van my 
godsdiens/lewensbskouïng

1 9 19 54 18

3.	 As ek ‘n belangrike keuse moet maak, is ek 
altyd bewus van my geloof en/of oortuigings 
wat by my godsdiens/lewensbeskouing hoort

3 3 6 36 52

4.	 In die algemeen voel ek veilig en seker 
wanneer ek ander mense ontmoet

0 7 23 33 37

5.	 Ek konsentreer op my eie sake en bemoei my 
so min moontlik met ander mense

21 28 28 19 4

6.	 Dit kan my nie skeel wat ander mense dink en 
doen nie

17 22 38 15 9

7.	 Ek wil graag op vriendskaplike voet met ander 
mense verkeer

3 1 3 30 63

8.	 Ek voel in my manier van leef nie bedreig deur 
die wêreld om my nie

3 10 31 33 23



Page 10 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

9.	 Ek kan gemaklik omgaan met iemand wat 
ander norme en waardes as ek het

6 12 26 27 28

10.	 Alle mense behoort goed met mekaar te 
kan omgaan, ongeag hulle godsdiens/
lewensfilosofie

7 6 10 37 40

11.	 Daar is waardes en norme wat vir alle mense 
belangrik behoort te wees, ongeag hulle 
godsdiens/lewensfilosofie

4 1 6 33 56

12.	 Ek deel waardes en norme met mense wat ‘n 
heel ander godsdiens/lewensbeskouing as ek 
huldig

6 7 25 37 25

13.	 In my verhoudinge met ander hou ek altyd vas 
aan my eie norme en waardes

1 2 7 33 57

14.	  Waardes en norme wat uit ‘n ander 
godsdiens/lewensfilosofie voortvloei kan 
geen rigting vir my lewe gee nie

13 11 37 25 15

15.	 Die waardes wat vir my belangrik is, het 
almal te make met my eie godsdiens/
lewensbeskouïng

5 7 15 32 41

16.	 Waardes wat ek as belangrik ag maak dat ek 
my van ander mense onderskei

11 11 20 32 26

17.	 Die waardes wat deesdae vir my belangrik is, 
verskil min van die waardes wat ek as kind 
geleer het

13 12 21 32 23

18.	 Die waardes en norme wat deesdae vir 
my belangrik is, het ek te danke aan die 
opvoeding wat my ouers vir my gegee het

4 1 8 26 61

19.	 Die waardes wat deesdae vir my belangrik is, 
het ek op skool geleer

10 18 34 28 10

20.	 Waardes en norme wat vir my belangrik is, 
kan ek goed aan ander mense verduidelik

2 1 12 36 49

21.	 Waardes wat vir my belangrik is, kan ek in 
sulke algemene stellings verduidelik dat 
selfs ander mense hulleself daarmee kan 
vereenselwig

0 2 27 46 25

22.	 Dit kan my nie skeel wat ander mense dink en 
doen nie

11 25 34 18 12

23.	 Ek voel myself heeltemal tuis in die geselskap 
van ‘n ander persoon wat handel volgens die 
reëls van sy eie godsdiens/wêreldbeskouing

6 15 30 31 18

24.	 Ek gee nie om wat ander mense dink en doen 
wat betref hulle godsdiens/lewensbeskouing 
nie

9 17 34 29 11



Page 11 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

25.	 Die opvattinge en handelinge van ander 
persone betreffende hulle godsdiens/
lewensbeskouing steur my glad nie

7 17 42 26 8

26.	 Ek dink dat ek bydra tot die welsyn van my 
medemens as ek sy/haar idees en oortuigings 
verdra

4 5 20 45 26

27.	 Ek verdra dikwels dinge van ander waaraan ek 
self geen waarde heg nie en/of wat ek self nie 
aanvaarbaar vind nie

4 9 24 42 22

28.	 Ek kan myself verbeeld (verplaas) in ‘n 
godsdiens/lewensbeskouing wat totaal anders 
as my eie is

34 24 27 7 8

29.	 Ek het ‘n sterk neiging om mense met ‘n ander 
godsdiens/lewensbskouïng te vertrou

16 31 31 18 4

30.	 Ek het baie vertroue in my eie oortuiginge 1 3 11 25 60

31.	 Ek meen dat andere die reg het om hulle eie 
oortuiginge te volg, selfs al vind ek sulke 
oortuiginge verkeerd

3 4 16 25 53

32.	 Ek glo aan een samelewing met een stel 
waardes wat deur almal gedeel word

22 16 31 24 8

33.	 Ek is daarvan oortuig dat my lewensbeskouing 
die enigste korrekte is

22 16 31 24 8

34.	 Ek dink dat ander mense die waarheid alleen 
deur/via my godsdiens/lewensbeskouing kan 
vind

10 13 20 24 34

35.	 Ek glo dat alle godsdienste/lewensbeskouïnge 
uiteindelik na dieselfde waarheid lei

31 11 26 17 15

36.	 Ek dink dat my eie godsdiens/lewensbeskouing 
deur dialoog met ander godsdienste/
lewensbeskouïnge verryk kan word

11 3 24 28 34

37.	 In my eie lewe is persoonlike vryheid vir my 
die belangrikste doel om na te streef

3 9 28 29 30

38.	 Ek meen dat mense die beginsels moet 
aanhang wat hulle in hulle godsdiensboek of 
heilige boek vind

3 5 20 35 37

39.	 Ek meen dat mense hulle moet gedra en moet 
lewe volgens reëls wat nie uit ‘n godsdiens/
lewensfilosofie voortvloei nie

28 14 32 15 11

40.	 Ek respekteer die godsdienstige opvattinge 
van mense wat ‘n ander godsdiensoortuiging 
as ek huldig

5 6 28 29 31



Page 12 of 12

www.koersjournal.org.za

Original Research

41.	 Weens my godsdienstige/lewensbeskoulike 
oortuiginge voel ek ontevrede met die 
maatreëls van die regering van die land

5 4 16 31 44

42.	 Dit is nie vir my belangrik of my land regeer 
word deur Christene, Moslems, Hindoes, 
Boedhhiste of New Age-aanhangers nie

36 16 23 12 14

43.	 Ek dink dat ek moet deelneem aan die 
samelewing as dit geen groot konflik met my 
diepste oortuiginge oplewer nie

9 10 44 22 16

44.	 Ek wil graag verhuis na ‘n samelewing waar 
alle mense die lewe benader op dieselfde 
manier as ek

22 23 29 14 13

45.	 Ek dink dat verskille tussen mense so groot is 
dat ‘n vreedsame samelewing onmoontlik is

15 31 27 16 11

46.	 Ek is van mening dat mense soveel vertroue 
in mekaar behoort te hê dat ‘n werklike 
vreedsame naasbestaan moontlik is

5 9 30 32 24

47.	 Ek dink dat mense maniere moet soek om 
verskille in ‘n samelewing te oorbrug

4 5 13 33 45

48.	 Ek meen dat mense verskille wat in ‘n 
samelewing bestaan moet respekteer

2 2 10 29 57

49.	 Ek vind dit moeilik om myself in te leef in 
die gedagtegang van mense wat heel ander 
oortuigings as ek het

12 12 40 25 12

50.	 Ek respekteer mense met ander opvattinge en 
veroordeel hulle ook nie

3 4 15 37 41

51.	 Ek dink dat mense wat ook hulleself nie reken 
as behorende tot ‘n bepaalde georganiseerde 
godsdiens-/lewensfilosofiese gemeenskap nie 
op soek na ‘n hoër mag in hulle lewe

9 8 33 31 19

52.	 Ek voel my vry om op ‘n respekvolle manier 
om te gaan met mense wat ‘n ander oortuiging 
as ek huldig

2 3 20 27 48


