Page 1 of 12 Original Research

DIE STAND VAN INTERRELIGIEUSE
TOLERANSIE BY ‘N GROEP SUID-AFRIKAANSE

Author:

Prof. J.L. van der Walt!
Prof. F.J. Potgieter!
Prof. C.C.Wolhuter*

B de Muynck?

N A Broer?

Affiliation:

! Unit for Education and
Human Rights in Diversity,
Faculty of Educational
Sciences, North-West
University, Potchefstroom
Campus, South Africa

2 Driestar Pedagogical
University, Gouda,
Netherlands

Correspondence to:
Prof. J.L. van der Walt

Email:
hannesv290@gmail.com

Correspondence to:
Prof. F.J. Potgieter

Email:
ferdinand.potgieter@nwu.
ac.za

Correspondence to:
Prof. C.C.Wolhuter

Email:
Charl.Wolhuter@nwu.ac.za

Correspondence to:
B de Muynck

Email:
A.deMuynck@driestar-
educatief.nl

Dates:
Published: 01 Des. 2015

How to cite this article:
Van der Walt, J.L., Potgieter,
F.J., Wolhuter, C.C., de
Muynck, B & Broer, N.

A., 2015, ‘Die stand van
interreligieuse yoleransie
by ‘n groep Suid-Afrikaanse
onderwysstudente’, KOERS
— Bulletin for Christian
Scholarship 80(2), Art.
#2224, 12 pages.

Copyright:

© 2015. The Author(s).
Published under the
Creative Commons
Atribution License.

ONDERWYSSTUDENTE

Religious tolerance has become one of the most important issues of the current century in view of
the many atrocities perpetrated in the name of religion by extremist groups. Of great concern to
teachereducatorsiswhether currentfinal year studentsdisplay the degree ofreligioustolerance that
would be required from them when they have to deal with religious differences among their future
students and in the communities in which they will practise their profession. A questionnaire, of
which a copy is attached to this article and which may be used by interested parties after having
acquired permission to do so, was constructed, based on a conceptual and theoretical framework
in which the issue of religious tolerance is examined in detail. The questionnaire was administered
to a sample of 300 teacher education students (drawn from a population of around 3000). The
results show that while there are certain points of concern, such as that the respondents tend to
withdraw from others with different belief systems and tend not to trust them, there are no great
concerns about the state of religious tolerance in this particular group of students.

Key concepts: Religion, Faith, Belief, Tolerance, Religious tolerance, Teacher education

© © 0 0000000000000 0000000000000000 00 00

Godsdienstige verdraagsaamheid het een van die belangrikste vraagstukke van die huidige eeu
geword, juis vanweé die gewelddadige optredes en dade wat ekstremiste in die naam van godsdiens
pleeg. Die vraag by baie onderwysersopleiers is of huidige finalejaar onderwysstudente die nodige
godsdienstige verdraagsaamheid aan die dag lé om die godsdienstige verskille in die skole en in
die gemeenskappe waarin hulle hulle beroep gaan beoefen, te kan hanteer. 'n Vraelys (waarvan 'n
afskrif as bylaag tot die artikel verskyn, en wat ander belangstellendes mag gebruik na verkryging
van toestemming daartoe) is opgestel en gefundeer in 'n konseptuele en teoretiese raamwerk
waarin die vraagstuk van religieuse verdraagsaamheid in besonderhede ondersoek is. Die vraelys
is deur 'n steekproef van 300 studente (uit 'n populasie van nagenoeg 3000) ingevul. Dit blyk uit
die resultate dat hoewel daar enkele kommerenswaardige aspekte is soos dat die respondente
geneig is om hulle afsydig te hou van diegene met ander godsdienstige oortuigings as hulleself,
en ook neig om andersdenkendes te wantrou, daar nie groot kommer oor die mate van religieuse
verdraagsaamheid by hierdie groep studente hoef te wees nie.

Kernbegrippe: Godsdiens, Religie, Verdraagsaamheid, Toleransie, Religieuse toleransie,
Onderwysstudente

www.koersjournal.org.za



Page 2 of 12

DIE NOODSAAK VAN TOLERANSIE IN DIE
HEDENDAAGSE SAMELEWING

Die omvorming van die Suid-Afrikaanse samelewing tot ‘n
toenemend multikulturele samelewing met die gepaardgaande
eise van saamleef met en respek vir ander roep die
vraagstuk van interreligieuse toleransie (in 'n konteks waar
godsdiensverskeidenheid, soos taaldiversiteit, een aspek van
die multikulturaliteit is) na vore. Die afgryslike gebeure van
9/11tot die aktiwiteite van die Al Shabaab-beweging in Kenia in
April 2015 onderstreep die belangrikheid van nadenke oor die
vraag van interreligieuse toleransie. Vir universiteitstudente
behoortinterreligieuse toleransie ‘n belangrike uitkoms te wees
in hulle vorming ten opsigte van die verstaan en beheersing
van die hedendaagse menseregtekultuur (Matilainen, 2012).
Dit verteenwoordig 'n belangrike bousteen in die vorming van
sowel sosiale kohesie as sosiale kapitaal (wat onder andere ‘n
gedeelde waardestelselsel, wat vreedsame saambestaan in ‘n
samelewing moontlik maak, insluit) (United Kingdom 2010: 7).
Uiteindelik kan dit lei tot Onderwys vir Wéreldvrede (Jackson
& Fujiwara 2007).

Rasionaal en teikengroep van die ondersoek

Diedoelvanhierdieartikelisomverslagtedoenoor’'nondersoek
watonlangsgedoenisnadiestand vaninterreligieuse toleransie
onder ‘n bepaalde groep Suid-Afrikaanse onderwysstudente.
Onderwysstudente verteenwoordig nie net die grootste
enkele blok studente aan Suid-Afrikaanse universiteite nie;
as toekomstige onderwysers sal hulle 'n kritiese onderdeel
vorm van die hele nasionale onderwysprojek. As onderwysers
moet hulle aan die volgende geslagte die gewenste gesindhede
en opvattings ten opsigte van interreligieuse verhoudings
oordra. 'n Gesindheid van interreligieuse toleransie is vir hulle
belangrik omdat, blykens onlangse navorsing, onderwysers se
persoonlike oortuigings, waardes, norme en vooruitspruitende
gesindhede bepalend is vir hulle onderrigpraktyk
(Leutwyler, Petrovic & Mantel 2012: 111).

Soos hierbo gestel, is interreligieuse toleransie, as synde
respekvolle, gasvrye, herbergsame verdraagsaamheid, van die
uiterste belang in samelewings wat weens sosiale mobiliteit,
grootskaalse migrasie en ook weens die toenemende nadruk
wat in demokratiese lande op die eerbiediging van menseregte
(soos onder andere verskans in Hoofstuk 2 van die Suid-
Afrikaanse Grondwet, nr. 108 van 1996) gelé word, toenemend
multikultureel en dus ook multigodsdienstig word. Vir enige
persoon wat by die onderwys belang het, en veral ook vir
onderwysersopleiers, is dit noodsaaklik om te weet tot welke
mate onderwysers en toekomstige onderwysers religieus-
respekvolle, gasvrye, herbergsame en verdraagsame gedrag
openbaar. As opvoeders nie sodanige gedrag en optrede aan

1 Hierdie tydperk is gekenmerk deur ‘n hele aantal anti-sosiale
aanvalle deur religieuse ekstremiste, insluitende die Boston-
marathonmoorde, die Kopenhagenmoorde, die Parysmoorde, die
Boko Haram-ontvoering van skooldogters uit Chibok in Nigerié, die
onthoofding van Koptiese Christene in Egipte deur die Islamitiese
Staat. Ekstremisties-terroristiese optredes soos hierdie vind byna

daagliks plaas.

www.koersjournal.org.za

Original Research

die dag 1é nie, kan dit kwalik verwag word dat hulle die regte
- tolerante - gedrag en gesindhede sal oordra aan die leerders
met wie hulle te doen kry.

Om vas te stel wat toekomstige onderwysers in Suid-Afrika
se wyses van optrede en gesindheid teenoor religieus /
godsdienstig andersdenkendes as hulself is, is 'n ewekansige
steekproef (N=300) van vierdejaar-onderwysstudente op
drie unive1:siteitkatrnpusse2 getrek. Hulle is versoek om
'nvraelys, saamgestel op grond van 'n konseptuele en teoretiese
ondersoek na die verskynsel van religieuse toleransie,
te voltooi. Die doel van die ondersoek was om te bepaal of hulle
as groep inklusivisties, eksklusivisties, pluralisties, relativisties
of “lewensbeskoulik-vreedsaam saamlewend” ingestel is.
Hierdie en ander verwante begrippe word in die konseptuele en
teoretiese raamwerk hieronder verduidelik.

Konseptuele en teoretiese raamwerk

Die volgende konseptuele en teoretiese raamwerk is die
resultaat van die interpretivistiese en sosiaal-konstruktivisties
epistemologiese benadering wat gevolg is. Dié teoretiese
raamwerk en die literatuur waarop dit gebaseer is, het die
teoretiese grondslag gevorm vir die meetinstrument (verderaan
genoem: die vraelys) wat ontwikkel is (vgl. Bylaag 1) om die
stand van interreligieuse toleransie onder bepaalde groepe
Suid-Afrikaanse onderwysstudente te bepaal.

Olthuis (2012: 1-7) voer aan dat die mens die wéreld nie
objektief (dit wil sé “soos wat dit [oénskynlik] werklik is nie”)
kan betrag nie, maar eerder deur die prisma van sy of haar
eie lewensbeskouing, en dat dit sy of haar visie, beeld of
opvatting van die wéreld bepaal. Om hierdie punt toe te lig
gebruik Hawking en Mlodinow (2010: 23) die metafoor van
die vis wat deur die ronde visbak ‘n beeld van die wéreld
daarbuitevorm,endanmeendatdievervormdebeeldis sooswat
die wéreld werklik is. Onder gelowige of “godsdienstige”
mense? is ‘n persoon se religieuse oortuigings ‘n belangrike
deel van sy/haar lewens- en wéreldbeskouing asook vir hulle
wyse van lewe. Om duidelikheid oor die religieuse dimensie
van respondente se lewens- en wéreldbeskouing te verkry,
is hulle eerstens deur middel van die vraelys versoek om aan
te dui of hulle aan enige georganiseerde geloofsgemeenskap
behoort, en indien wel watter een, en indien nie, of hulle
hulself hoegenaamd as gelowig (in die sin van “tradisioneel
godsdienstig”) beskou (items a en b in die vraelys).

2 Weens die sensitiewe aard van die gegewens waaroor hierdie
ondersoek gaan, word nadere besonderhede van hierdie groep
studente nie vermeld nie. Die groep is getrek uit ‘n populasie van
3000 studente, sonder inagneming van ouderdom, geslag, ras, klas,
Kkleur, taal, kultuur, gestremdheid (al dan nie) of sosio-ekonomiese
status. Elke student uit die populasie het ‘n gelyke kans gehad om in

die steekproef opgeneem te word.

3 Alle mense is “gelowig” of “godsdienstig” in die sin dat elke mens
hom- of haarself op die een of ander manier aan ‘n uiteindelike
beginsel of mag verbind wat sy of haar lewe bepaal of wat die sleur

van die alledaagse lewe te bowe gaan.




Page 3 of 12

Hoe bepalend sy of haar godsdiens vir die respondent se
persepsies, verhoudinge en optrede is, is deur items 1, 2 en 3
bepaal4.

Dit is egter nie slegs mense se lewensbeskouing wat hulle uitsig
op en handeling in die wéreld bepaal nie. Dit is ook hoe veilig
hulle voel in die wéreld en hoe bereid hulle is om verhoudings
te stig met ander mense (cf. Olthuis, 2012). Hierdie faktor is
gemeet deur middel van items 4 tot 7.

Soos verduidelik, was die doel van die toepassing van die
vraelys om vas te stel wat die stand van religieuse toleransie
by hierdie steekproef studente was. Ten einde 'n beter greep
op die stand van hulle religieuse toleransie (al dan nie) te kry,
isdit nodig om 'n kort oorsig van die verskillende godsdienstige
toleransiemodelle te verskaf. Dit sal uit die bespreking van
die resultate blyk tot welke mate die respondente hulle met
een of meer van hierdie modelle van toleransie (al dan nie)
vereenselwig.

In die na-Tweede Weéreldoorlogse tyd, gekenmerk deur
multikulturele samelewings en deur toenemende indi-
vidualisme, ervaar die hedendaagse mens die uitwerking van
twee konflikterende magte in sy of haar lewe. Eerstens is daar
die drang om die eie belang na te jaag en andersyds die drang
om ‘n samelewing te skep wat ‘n diversiteit van kulture en
leefstyle kan akkommodeer. Daar is duidelik ‘n behoefte aan
'n versameling van gedeelde waardes waardeur vreedsame
naasbestaan moontlik kan wees (Van der Walt, 2007: 156).
Wat respondente se menings is ten opsigte van die bestaan van
so ‘n stel gedeelde/universele waardes in die samelewing, en
hoe veilig hulle in so ‘n samelewing van lewensopvatlike en
religieuse diversiteit voel, is gemeet deur items 8 tot 12 van die
vraelys.

Wat betref modelle van interreligieuse wyses van optrede,
gesindhede en verhoudings, onderskei Wolhuter, Van der
Walt en Potgieter (2014) tussen eksklusivisme, inklusivisme,
pluralisme en die model van lewensbeskoulik-saamleef.
Hulle dui aan dat persone wat ‘n eksklusivisitiese standpunt
ten opsigte van hulle eie geloof/religie huldig (vergeleke
met dié van ander), hulle eie religie/geloofsoortuigings as
die enigste waarheid en enigste korrekte wyse van lewe
beskou. Hulle verwerp op grond hiervan alle ander ander
godsdienste as vals (Vermeer & Van der Ven, 2004: 39). Items
11,18 en 19 in die vraelys meet die voorkoms van eksklusivisme.
Twee soorte eksklusivistiese interreligieuse wyses van optrede
en gesindhede kan onderskei word: 'n wyse van optrede
en gesindheid ingevolge waarvan die persoon poog om die
aanhangers van ander gelowe tot sy of haar eie godsdienstige
oortuiging te bekeer en 'n wyse van optrede en gesindheid
ingevolge waarvan aanhangers van ander godsdienste botweg
geignoreer word op grond van 'n gesindheid van “laat hulle

4 ‘n Eksemplaar van die vraelys verskyn as ‘n bylaag tot hierdie artikel.
(Enige persoon wat daarin belang stel om hierdie vraelys op ‘n groep
studente toe te pas moet die nodige toestemming versoek deur met
enige van die outeurs van hierdie artikel te skakel. In die proses sal
sodanige persoon ook ingelig word oor die etiese klaring vir en

rondom die gebruik daarvan.)

www.koersjournal.org.za

Original Research

maar aan hulle ongelukkige lot oor”. Of en in hoe 'n mate
'n respondent binne hierdie kategorieé val, word gemeet deur
items 5, 6, 24 en 25 in die vraelys (die response op die items
moet in samehang met mekaar geinterpreteer word ten einde
te bepaal of, in watter een en in watter mate 'n respondent in
een van die twee kategorieé val).

Teenoor die eksklusiviste probeer inklusiviste om wat met die
eerste oogopslag na teenstellende aansprake op die waarheid of
die regte manier van lewe lyk, in een inklusiewe stelsel saam
te snoer. Universalisme is ‘n uiterste vorm van inklusivisme
omdat dit aanvoer dat alle geloofstradisies essensieel of in
einddoelstelling eintlik maar dieselfde is. Items 12, 16, 29,
35 en 51 in die vraelys meet die voorkoms van universalisme.
In minder ekstreme vorme van inklusivisme word ander
godsdienste bloot in terme van die eie geloof benader en
verklaar, word die oorsprong van ander religieé uit die eie
religie afgelei, of word ander religieé beskou as onvolledig
omdat hulle nog nie die vervulling en volheid van die eie religie
bereik het nie. Item 35 in die vraelys meet die voorkoms van
hierdie vorm van inklusivisme.

‘n  Pluralistiese ingesteldheid word gekenmerk deur
verdraagsaamheid van religieuse verskille; met ander
woorde van al die verskillende aansprake op religieuse
waarheid. Pluraliste bou hulle standpunt nie so seer op die
beginsel van objektiewe waarheid nie, maar eerder op die
individu se subjektiewe belewenis van sy of haar eie geloof.
Ten minste drie vorme van pluralisme kan onderskei word
(cf. Wolhuter et al., 2014). Ten eerste is daar pluraliste wat op
grond van die veronderstelling van die futiliteit van die soeke
(met behulp van byvoorbeeld die wetenskaplike metode) na die
objektiewe religieuse waarheid ‘n lewensbeskoulike opvatting
van erkenning en toleransie van andere se geloofsoortuigings
bou. Items 36, 38 en 39 in die vraelys meet die voorkoms van
futiliteit. Hierteenooris daar die standpunt van epistemologiese
nederigheid wat aanvoer dat elke persoon (en die mens in die
algemeen) se kennis beperk, onvolledig of onvolmaak is en dat
niemand gevolglik daarop aanspraak kan maak dat die volle
waarheid kenbaar sou wees nie. Items 33 en 34 in die vraelys
meet die voorkoms van epistemologiese nederigheid. Kulturele
relativisme voer op sy beurt aan dat mense se religieuse
oortuigings kontekstueel bepaal of medebepaal word en dat
daar gevolglik vir ‘n verskeidenheid religieuse standpunte
voorsiening gemaak behoort te word. Items 14, 28 en 49 in
die vraelys meet die voorkoms van kulturele relativisme.
Daar is voorts ook die positiewe pluralisme (ook genoem
dialogiese pluralisme) wat in die rigting van die inklusivisme
neig; eerder as om diversiteit as ‘n probleem te beskou,
verwelkom die positiewe pluralisme diversiteit as 'n geleentheid
om van ander en hulle godsdienste te leer. Die positiewe
pluralisme vra vir ‘n interreligieuse dialoog ter verryking van
verskillende religietradisies. Items 14 en 36 in die vraelys meet
die voorkoms van positiewe pluralisme.

Na 'n evaluering van die bogenoemde modelle kom Wolhuter
et al. (2014) tot die gevolgtrekking dat hulle almal op die een of
ander wyse tekortskiet in die sin dat hulle nie 'n aanvaarbare
standpunt tot die verhouding tussen eie en ander religieé
kan bied nie. Om met die eksklusivisme te begin: hierdie




Page 4 of 12

benadering (dikwels gekenmerk deur ‘n oordrewe sendingywer)
is nie te versoen met die samelewingstendens van toenemende
individualisering (‘n tendens wat hom ook op religiegebied
manifesteer) en van toenemende diverse samelewings, wat
op die leer van eerbied vir menseregte gebou is (en wat onder
andere geloofsvryheid insluit), nie. Wat die laissez faire-
variant van eksklusivisme betref, is die veronderstelling
onverdedigbaar dat religie waterdig geskei kan word van ander
samelewingsisteme en -aspekte (soos die politieke, sosiale,
ekonomiese, hiérargie van waardes, ens.) (cf. Wolhuter, 2012;
Coetzee, 2012). Soos verduidelik, is een van die funksies van
religie onder meer die skep van ‘n gemeenskaplike etiek.
Omdie sosiale kapitaal te skep wat nodigisvir die bestaan en die
voortbestaan van die mens in die globaliserende samelewing
van die een-en-twintigste eeu, met sy vraagstukke soos die
omgewingskrisis, vooroordele teen bepaalde kategorieé mense
of geweld en terreur, om slegs drie te noem, is ‘n dialoog
nodig wat in die een of ander religieuse oortuigingsraamwerk
gefundeer is.

Die strewes van die inklusivisme, en van die universalisme
in die besonder, is ook strydig met die huidige tendens
van individualisering en dus by implikasie van ‘n al groter
diversiteit van religieuse oortuigings. Hierdie benadering skyn
ook ooridealisties te wees in ‘n wéreld waar interreligieuse
konflik (insluitende gewelddadige interreligieuse konflik)
aan die orde van die dag is. Die feit dat die verskillende
versamelings religieuse oortuigings en hulle aanhangers se
beskouinge eenvoudig te wyd van mekaar verskil om in een
skema saamgevat te word, kom duidelik na vore in die werk
van Gort, Jansen en Vroom (reds.) (2006) waarin aanhangers
van die verskillende hoofstroomreligieé in die wéreld hulle
sienings uiteensit.

Die pluralistiese standpunt, 'n siening wat sentreer rondom die
gedagte van die futuliteit van 'n soeke nareligieuse waarheid en
sodoende enige interreligieuse dialoog onmoontlik maak, loop
dieselfde gevaar as die laissez faire-vorm van eksklusivisme,
naamlik dat dit 'n verantwoordelike en deeglike deelname aan
'ngesprek metreligieus-andersdenkendes oor die maatskaplike
vraagstukke en uitdagings van die een-en-twintigste eeu
onmoontlik maak. Daarteenoor hou ‘n gesindheid van
epistemologiese nederigheid nie behoorlik rekening met die
sterk houvas wat ‘n individu se religieuse oortuigings op hom
of haar het nie; dit is gewoon te veel gevra van mense (die self
en alle ander) om al hulle geloofsoortuiginge (dit wil sé, al die
lae van hulle religie of godsdienss, vanaf die mees opsigtelike
rituele aspekte, déur die dogmatiese en etiese tot die diepste

5 Hoewel hierdie twee terme in die normale omgang as sinonieme
beskou word, bestaan daar sedert die eeuwending in die akademiese
literatuur ‘n toenemende neiging om eerder na “religie” as na
“godsdiens” te verwys. Hierdie neiging is egter akademies en
wetenskaplik enigsins verwarrend. Daarom beveel ons aan dat hulle
soos volg van mekaar onderskei behoort te word. “Religie” dui op die
diepste hartsrigting van die mens, terwyl “godsdiens” meer dui op
die diens aan die beginsel of mag op wie daardie hartsoriéntering
gerig is. Sodanige diens bestaan uit die ganse lewe van die persoon in

toewyding aan die beginsel wat op sy of haar hart beslag gelé het.

www.koersjournal.org.za

Original Research

en onwaarneembare spirituele) op die altaar van interreligieuse
en intergroepsbetrekkinge te plaas.

Wat kulturele relativisme betref: ‘n verabsolutering van
hierdie wyse van optrede en gesindheid teenoor religieuse
verskille beteken dat 'n mens nie tydens 'n dialoog oor aktuele
maatskaplike vraagstukke op jou geloofstandpunt kan of
mag terugval nie, en dit ten spyte van die feit dat elke vorm
van godsdiens (vgl. voetnota 4) bepaalde religieuse wortels
het. Verder kan 'n ongebreidelde godsdienstige relativisme
meebring dat 'n persoon selfs die ergste vergrype en gruweldade
(soos omgewingsvervuiling of die mishandeling van vroue en
kinders) moet kondoneer omdat dit strook met die religieuse
oortuigings van die betrokke daders. Epstein en Caroll (2005)
kom dus tereg tot die gevolgtrekking dat “...indien alle kulture
(lees ook: godsdienste) relatief en daarom gelykwaardig is,
word kannibalisme ‘n saak van persoonlike smaak”. Dit geld
selfs vergrype soos vreemdelingehaat, kinderpornografie,
babamoord en mensehandel.

Ten opsigte van positiewe pluraliteit geld dieselfde beswaar as
wat teen epistemologiese nederigheid geopper is: In die lig van
die sterk krag wat religie in die lewe van mense is en uitoefen, en
gegewe die feit dat die diepste lae van religie (soos die pistiese
[geloof] of die spirituele [geestelike gerigtheid]) moeilik deur
middel van rasioneel-kritiese logika of wetenskaplike metodes
ondersoek kan word, sou dit vir baie mense te veel gevra wees
om hulle volledige geloofspakket vir 'n interreligieuse, kritiese
dialoog oop te stel.

Aangesien nie een van die konvensionele modelle aanvaar kan
word nie, en wel op grond van die besware wat hierbo uitgespel
is, het Wolhuter et al. (2014) onlangs 'n meer werkbare
alternatief aan die hand gedoen in die vorm van 'n model van
“lewensbeskoulik(e) saamleef”. Soos nou verduidelik sal word,
kan hierdie model as die religie-onderwyskeerkant van die tans
gangbare teorie van Interkulturele Onderwys beskou word.

Sedert die groei van multikulturele samelewings vanaf die
laaste derde van die vorige eeu in Wes-Europa momentum
begin opbou het, het die teorie van multikulturele onderwys
deur ‘n reeks fases beweeg. Eers is veronderstel dat leerders
deur middel van ‘n bykomstigheid in die gewone skoolkurrikula
(wat die meerderheidskultuur gereflekteer en oorgedra het) aan
die dominante of meerderheidskultuur voorgestel sou word
eneersdaarnaaanander (minderheidskulture)(cf. Swann,1985).
Uit besorgdheid oor xenofobiese aanvalle en interkulturele
konflik het multikulturele onderwys in sy volgende fase met
antirassistiese onderwys verstrengel geraak (cf. Leicester,
1992). In die daaropvolgende fase het dit ook te midde van die
toenemende klem wat Opvoedkunde-deeldissiplines soos die
Sosiologievandie Opvoedkunde en Vergelykende Opvoedkunde
op ongelyke magsverhoudings in die samelewing geplaas het
(cf. Kumashiro, 2002) met anti-onderdrukkingsonderwys
(“Anti-oppressive education”) vermeng geraak. In die tydperk
na 9/11 en in die konteks van toenemende globalisering het
multikulturele onderwys daarna in die tans heersende fase van
interkulturele onderwys gekulmineer (Wolhuter, 2012: 178).
Interkulturele onderwys omvat elemente van antirassistiese
onderwys, kritiese multikulturalisme (cf. May, 1999) en




Page 5 of 12

reflektiewe multikulturalisme (cf. Rattansi, 1992). Markou
(1997) verduidelik die vier basiese beginsels van interkulturele
onderwys soos volg:

« onderwys met empatie, met ander woorde ‘n diep begrip
vir ander en die inleef in hulle situasies,

o onderwys in solidariteit, wat daarop dui dat ‘n appél gerig
word op die ontwikkeling van ‘n kollektiewe gewete en die
bevordering van sosiale geregtigheid,

« onderwys vir interkulturele respek en
« onderwys vir etiese denke en dialoog.

Verbesonder tot die religie / godsdiens, beteken bogenoemde
uitgangspunte dat daar eerbied vir en empatie getoon
behoort te word met die geloofsoortuigings van ander en dat
‘n dialogiese interaksie met hulle oor etiese vraagstukke gevoer
behoort te word. Wat religie-onderwys betref, kan aangesluit
word by Schweitzer en Boschki (2004) se navorsingsresultate
soos hierbo bespreek, asook die bevinding van Van der
Walt et al. (2010) op grond van hulle evaluering van religie-
onderrigmodelle teen die agtergrond van die struktuur en wese
van religie, naamlik dat die beste model behels dat die leerder
in die vroeé lewensfases in een religie, deur ‘n beoefenaar van
daardie betrokke religie, onderrig sal word. Deur so 'n basiese
bekendstelling met die eie religie en die plek daarvan in
‘n mens se lewe, en vanuit daardie geborgenheidsruimte, kan
die leerder dan tydens ‘n later fase aan ander religie€ voorgestel
word en met aanhangers van ander religiegroeperinge in
‘n dialogiese ruimte geplaas word. Dit is ook vanuit die basis
van die eie religie dat die leerder onderrig behoort te word
om verdraagsaamheid, respek en empatie vir ander religieé
te kweek. Sodoende kan verdraagsaamheid ontwikkel word
deur ‘n appél tot die filantropiese (“omgee-") en spirituele
lae van religieé te rig. In terme van die Christelike geloof het
Lihnemann (1998) byvoorbeeld ‘n benadering ontwikkel van
hoe die religieuse gronde vir toleransie vanuit elemente van
die Christelike geloof en vanuit die Bybel gevind kan word.
Insgelyks kan ‘n interreligieuse gesprek oor etiese vraagstukke
plaasvind deur ‘n appél tot die filantropiese en spirituele lae
van ander religieé te rig.

Items 4, 5, 7, 8, 9, 10, 11, 21, 23, 26, 27, 29, 31, 32, 37 en 40-52
meet die voorkoms van hierdie laaste vorm van interreligieuse
toleransie.

Dit moet egter gestel word dat ten einde response se
interreligieuse toleransie te peil, die response op al die items in
samehang met mekaar geinterpreteer behoort te word. Dit is
ook die werkwyse wat by die interpretasie van die data gevolg
sal word.

Toleransie: ’n Skriftuurlike perspektief

Dit mag uit die voorgaande voorgekom het asof “toleransie” die
nuwe towerwoord in die opvoedingswéreld geword het weens
die toenemende multikulturaliteit en multireligiositeit wat in
die wéreld ingetree het en steeds besig is om die pluraliteit en

www.koersjournal.org.za

Original Research

die diversiteit van die wéreldbevolking te verhoog. Wanneer
'n mens die aangeleentheid van intermenslike samelewing
egter vanuit ‘n Bybelse perspektief bekyk, dan blyk dit dat
toleransie 'n begrip so oud soos die Skrif self is, hoewel onder
ander name. Hoewel die Skrif nooit die woord “toleransie” of
“verdraagsaamheid” as 'n tegniese begrip vir die beskrywing
van 'n sekere wyse van optrede en gesindheid onder en tussen
mense gebruik nie, wemel dit van verwante begrippe soosliefde
en sorg vir die medemens. Kerntekste in verband met die liefde
is onder meer I Joh 4:8, 19; I Kor 13:13, I Joh 4:7; Joh 13:34, Rom
13:8, I Joh 4: 21 en 1 Joh 4: 12. Kernverse in verband met omgee
of sorg is onder meer Deut 6:24, Sag 11:16; Deut 11:22; I Pet 5:7,
2 Kor.

Soos Potgieter et al. (2014) vasgestel het, is dit nie maklik
om die begrip “toleransie” te omskryf nie. Hulle ondersoek
lei hulle daartoe om te konkludeer dat toleransie 'n sosiale
konstruk is wat te doen het met keuse-uitoefening op grond
van 'n bepaalde waardestelsel en etiese gedrag (vergelyk die
liefde en sorg waarna hierbo verwys is), en met inagneming
van redelike argumentasie en 'n spektrum van gedragswyses.
Alhoewel Boersma (2012) van Christelike kant waarsku teen
die oorbeklemtoning van die vryheid en die outonomie van
die mens, kom Furedi (2012) op sy beurt nietemin tot die
gevolgtrekking dat toleransie ten nouste verbind is met die
vryheid van die mens. Soos Saulius (2013) en Van der Walt
(2014), stel Furedi (2012: 31-34) dat toleransie neerkom op die
saamleef en verdra van wyses van optrede en gesindhede van
andere waarmee 'n mens nie saamstem nie, dog sonder om jou
reg te laat vaar om krities teenoor sodanige wyses van optrede
en gesindhede te staan. As sosiale konstruk is dit uiteraard
konteksgebonde. Vir die Christenopvoeder (-onderwyser) word
hierdie konteks essensieel deur die liefde en omgee vir andere
omlys, soos genormeer in die Bybeltekste wat hierbo aangedui
is.

As 'n mens toleransie vanuit ‘n Skriftuurlike perspektief
benader, dan sou 'n mens soos volg kon konkludeer. Wanneer
'n persoon van Christelike oortuiging met die persepsies, wyses
van optrede en gesindheid van 'n ander persoon van ander
godsdienstige / religieuse oortuiging gekonfronteer word,
dan behoort eersgenoemde aan laasgenoemde die vryheid
te gun om te dink en doen soos hy of sy goeddink dog sonder
om sy of haar reg en vryheid te laat vaar om krities teenoor
sodanige persepsies, wyses van optrede of gesindheid te staan.
Hierdie kritiese ingesteldheid is gefundeer in eersgenoemde se
opvatting van 'n waardestelsel wat in die Skrifwoord van God
gewortel is; anders gestel, in sy of haar Christelike lewens- en
wéreldbeskouing. Die ander persoon word die vryheid gegun
om op sy of haar eie manier te soek na die “waarheid” soos hy
of sy dit verstaan. Vir die Christen word toleransie dus gewortel
in die liefde en die sorg vir die medemens, in 'n etiek wat
gekenmerk word deur die behartiging van die belange van die
medemens. Christelike toleransie gun ruimte aan die ander
maar nie tot die mate dat die eer van die God van die Bybel in
die gedrang kom nie.

Toleransie is vanuit Skriftuurlike gesigspunt nie ‘n “laat
maar vaar’- en “aanvaar alles klakkeloos”-ingesteldheid nie.
Van der Walt (2007: 157 en 202) vat die Christelike benadering




Page 6 of 12

tot verdraagsaamheid kernagtig soos volg saam. “...we simply
have to accept that we live in a world with a variety of clashing
religions. Religious unity will only become a reality...when the
end of the world comes... the way out (therefore) is to allow
justice to be done to religious diversity, to respect and to be
tolerant towards other religions. ...tolerance ... does not mean
- the way it is seen by the current secularists - to be indifferent
and to see anything as right or just. [The task of tolerance] is
not to trivialise or ignore religious differences but to establish
the right to differ. It depends on both truth and coexistence.
Tolerance (therefore) is the degree to which we accept things
of which we disapprove, understand differences and learning
how to differ from others. This does not exclude appreciation
for the good in other religions.”

Op sterkte van voorgaande konseptuele en teoretiese raamwerk
(vgl. ook Van der Walt, 2014) is die vermelde vraelys saamgestel
en gevalideer.

BEVINDINGE

Om by die ideaaltipe van eksklusivisme te begin: daar is sterk
tekens uit die response (vgl. bylaag 1 vir die rapportering van
die frekwensieverpreiding van response) dat respondente hulle
eie godsdiens en lewensopvatting en die stel waardes, norme en
oortuigings wat daarmee verband hou, as die enigste korrekte
en ware beskou. 85 persent van die respondente het verklaar
dat hulle baie vertroue het in hulle eie oortuiginge (opsies 4 en
5, item 30), terwyl 60 persent verklaar het dat hulle daarvan
oortuig is dat hulle godsdiens/lewensbeskouing die enigste
korrekte is (opsies 4 en 5, item 33). Hierdie oortuigings blyk
diep gewortel te wees, en kom al feitlik die hele lewe met die
respondente saam: 87 persent antwoord dat hulle hulle huidige
stel norme en waardes te danke het aan die opvoeding wat
hulle ouers aan hulle gegee het (opsies 4 en 5, item 18; vgl. ook
response op items 17 en 19).

Wat betref die subtipes van eksklusivisme (missionére en
laissez faire), blyk dit dat respondente wel bereid is om hulle
met die oortuigings van mense wat ‘n ander lewensbeskouing
ashulle huldig, te bemoei. Die meeste respondente het d0f verskil
van of neutraal gestaan teenoor die stelling dat hulle op hulle
eie sake konsentreer en hulle so min as moontlik met ander
bemoei (item 5); ook het die meeste respondente of verskil van
of neutraal gestaan teenoor die stelling dat dit hulle nie skeel
wat ander mense dink en doen nie (vraag 6) (vgl. ook antwoorde
op items 24 en 25). By hierdie respondente kan dus nie sprake
wees van ‘n laissez faire-wyse van optrede en gesindheid nie.
Of hulle bereidheid om hulle met ander se lewensbeskouing te
bemoei sterk genoeg is om as ‘n missionére ywer te kwalifiseer,
het eers duidelik geword na die ontleding van ander items
in die vraelys wat die teenwoordigheid van die ander soorte
interreligieuse toleransie meet (kyk hieronder).

Daar is twee items in die vraelys, naamlik 34 en 35, wat die
bestaan van universalisme aandui. Die meeste respondente
(56 persent) meen dat ander mense die waarheid alleen deur
hulle eie (dit is die respondent se) godsdiens/lewensbeskouing
kan vind (item 34; 20 persent van respondente neutraal
en 23 persent negatief). Eweneens glo ‘nminderheid (32 persent)

www.koersjournal.org.za

Original Research

dat alle godsdienste/lewensbeskouinge na dieselfde waarheid
lei (item 35; 26 persent neutraal, 42 persent negatief).
Inklusivisme blyk dus nie sterk aanhang te geniet nie.

Die sterk geloofin eie oortuigings (soos hierbo aangedui toe die
verskynsel van ekslusivisme ondersoek is) maak die bestaan
van die subtipes van epistemologiese nederigheid en van die
geloofin die futiliteit na die soeke van sekerheid, wat pluralisme
betref, onmoontlik. Twee items, naamlik 28 en 49, meet die
teenwoordigheid van pluralisme van die kulturele relativisme
subtipe. Slegs ‘n minderheid (15 persent) meld dat hulle hulself
kan verplaas of inbeeld in ‘n godsdiens/lewensbeskouing wat
totaal anders is as hulle eie (27 persent neutraal, 58 persent
het aangedui dat hulle dit nie kan doen nie) (item 28; vgl.
ook response op item 49).

Op item 14 was die oorwegende respons dat respondente wel
die mening huldig dat waardes en norme wat uit ‘n ander
godsdienste/lewensfilosofieé voortvloei, rigting aan hulle
aanhangers se lewens kan gee. Dié antwoord kwalifiseer die
aanduidings van eksklusivisme met missionére ondertone,
soos hierbo vermoed. Terselfdertyd beteken respondente
se sterk geloof en vertroue in hulle eie beskouinge (soos hierbo
uitgelé) dat daar nie sprake kan wees van 'n wyse van optrede
en gesindheid van positiewe pluralisme nie.

Om die voorkoms van die laaste model van interreligieuse
toleransie, naamlik lewensbeskoulike saamleef, te ondersoek,
moet dit eerstens gestel word dat respondente se sterk
vertroue in hulle eie godsdiens/lewensbeskouing (soos hierbo
uiteengesit) die teenwoordigheid van die eerste element
van dié model, naamlik die sentraal staan van die wesenlike
van die eie religie en lewens- en wéreldbeskouing, bevestig.
Toleransie in die sin van die verdra van dit waaraan self nie
waarde geheg word nie is ook teenwoordig. Die oorgrote
meerderheid respondente (64 persent, teenoor 24 persent
neutraal en slegs 13 persent negatief) het saamgestem met
die stelling “Ek verdra dikwels dinge van ander waaraan
ek self geen waarde heg nie, of wat ek self nie aanvaarbaar vind
nie” (item 27); terwyl 78 persent (16 persent neutraal, 7 persent
negatief) saamgestem het met die stelling “Ek meen dat andere
die reg het om hulle eie oortuiginge te volg, selfs al vind ekself
sulke oortuiginge verkeerd” (item 31).

Respondente sien egter ook die wenslikheid van 'n
gemeenskaplike basis van gedeelde norme en waardes vir die
hedendaagse samelewing in (vgl. response op items 10 en 11).
Hulle glo dat dit 'n realistiese samelewingsmoontlikheid is
en dat daardeur 'n vreedsame samelewing geskep kan word
(vgl. response op item 45). Hulle wil self graag op vriendskaplike
voet met ander mense verkeer (vgl. response op item 7).
Self voel hulle hulle het volle vertroue om met ander mense te
verkeer (vgl. response op vrae 4 en 8), en verklaar hulle dat hulle
ander se vryhede en regte respekteer (vgl. response op items
50 en 52). Hulle meen ook hulle kan die waardes wat vir hulle
belangrik is aan ander mense verduidelik (vgl. response op
item 20) en dat hulle die waardes wat vir hulle belangrik is kan
verduidelik in algemene stellings waarmee ander mense hulle
ook kan vereenselwig (item 21). Hulle glo ook dat daar selfs
in mense wat nie aan 'n georganiseerde geloofsgemeenskap




Page 7 of 12

behoort nie (item 51), 'n latente spiritualiteit en soeke na 'n hoér
mag aanwesig is. Een belangrike moontlikheidsvoorwaarde
vir 'n wyse van optrede en ‘n gesindheid van lewensopvatlike
saamleef om ten volle te kan gedy, is egter afwesig: respondente
vertrou nie aanhangers van ander godsdienslewensbeskouings
nie. Met die stelling “Ek het 'n sterk neiging om mense met
'n ander godsdiens/lewensbeskouing te vertrou” het slegs
22 persent saamgestem, 31 persent het 'n neutrale antwoord
gegee, terwyl die grootste groep, 47 persent, daarmee verskil
het (item 29).

ALGEMENE GEVOLGTREKKING

Vir die ouers van skoolgaande kinders en ook vir die opleiers
van hierdie groep studente behoort die resultate van hierdie
ondersoek taamlik gerusstellend te wees, hoewel daar ook
enkele punte van kommer uit die resultate na vore gekom het.
Daarisindieeersteplek'nneiging totgodsdienstige eklusivisme
by hierdie groep studente: hulle beskou hulle eie godsdienstige
waardes en norme as die enigste wat waar is. Hierdie wyse
van optrede en gesindheid is deur hulle opvoeding by hulle
tuisgebring, en dit is klaarblyklik diep ingewortel by hulle. Ten
spyte van hierdie godsdienstig eksklusiewe wyse van optrede
en gesindheid is hulle egter nie vyandig ingestel teenoor die
aanhangers van ander godsdienste of teenoor die godsdienste
as sodanig nie. Op die heel minste kan gesé word dat hulle
taamlik ongeérg staan teenoor ander godsdienste en die
aanhangers daarvan. Hulle aanvaar egter nie dat dat daar baie
weé na die waarheid is nie. Hulle is nie geneig tot inklusivisme
nie (vertolking van die ander in terme van die eie) en hulle kan
hulle ook moeilik indink hoe die ander godsdienstig ingestel is
en dink. Dit is duidelik dat daar by hierdie groep groot respek
is vir andere en hoe hulle glo; hulle aanvaar dat andere die reg
het om te glo wat en soos hulle wil, asook dat ander mense
se godsdienstige oortuigings rigting aan hulle lewens gee.
Daar is egter aanduidings dat hulle wantrouig staan teenoor
godsdienstig andersdenkendes. Hulle is desondanks tolerant
in die sin waarin dit hierbo beskryfis, naamlik om te verdra wat
hulle self nie aanvaarbaar vind nie. Daar is ook aanduidings
dat hulle groot waarde heg aan waardes wat die verskillende
godsdienste met mekaar gemeen het. Vir die meeste van hulle
is sodanige waardes noodsaaklik vir vreedsame naasbestaan.

Opgrondvandievoorgaandesou nmensdiegevolgtrekkingkon
maak dat daar, wat hierdie groep vierdejaar onderwysstudente
betref, nie veel regstellende werk gedoen hoef gedoen te word
om hulle godsdienstig meer tolerant te maak nie. Om enige
moontlike wantroue teenoor godsdienstig andersdenkendes
uit die weg te ruim, sou die betrokke onderwysersopleiers
meer aandag aan bekendstelling met ander groepe en hulle
godsdienstige uitgangspunte kon skenk.

www.koersjournal.org.za

Original Research

GERAADPLEEGDE BRONNE

BOERSMA, P. 2012. Persoonlike mededeling. Nederland: Besturenraad.

BOEVE, L. 2000. “Katholieke” universiteit: vir denkpistes. Ethische Perspektieven,
10(4):250-258.

COETZEE, M. 2012. ‘You are what you think’, The Citizen, 29 November 2012: 12.

EPSTEIN, E.H. & CAROLL, K.J., 2005, ,Abusing ancestors: Historical functionalism
and the postmodern deviation in comparative education’, Comparative Educa-
tion Review, 49(1), 62-88.

FUREDI, F., 2012, ‘On Tolerance’, Policy, 28 (2), 30-37.

GORT, J.D., JANSEN, H. & VROOM, H.M., (eds). 2006, Religions view religions.
Rodopi, Amsterdam/New York.

JACKSON, R. & SATOKO, F., 2007, ‘Towards religious education for peace’, British
Journal of Religious Education, 29(1): 1-14.

KUMASHIRO, K., 2002, Troubling Education: Queer activism and anti-oppressive
Pedagogy, Routledge, New York.

LAHNEMANN, J. 1998. Evangelische Religionspidagogik in interreligidser Perspek-
tive. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen.

LEICESTER, M., 1992, ‘Antiracism versus the new multiculturalism moving beyond
the interminable debate’, in: Lynch, J., Modgil, C. & Modgil, S. (eds). Cultural
Diversity and the Schools: Equity and Excellence? Education and Cultural
Reproduction, Falmer, London.

LEUTWYLER, B., PETROVIC, D.S. & MANTEL, C., 2012, ‘Constructivist Foundations
of Intercultural Education: Implications for Research and Teacher Training), in:
Popov, N., Wolhuter, C, Leutwyler, B., Mihova, M. & Ogunleye, J. (eds). 2011.
Comparative Education, Teacher Training, Education Policy, School Leader-
ship and Social Inclusion, Volume 9. Sofia: Bureau for Educational Services:
111-118.

MARKOU, G., 1997, Introduction to Intercultural Education, Pappas Bros., Athens.

MATIAINEN, M. 2012. Human Rights Education and Religious Education (Paper
presented at the XVIII Conference of ISREV, International Seminar on Religious
Education and Values, Turku Christian Institute, Turku, Finland, 29 July 2012
-3 August 2012).

MAY, S., 1999, Critical Multiculturalism: Rethinking multicultural and anti-racist
education, Falmer, London.

OLTHUIS, J.H. 2012. A vision of and for love: Towards a Christian post-postmodern
worldview. KOERS: Bulletin for Christian Scholarship, 77(1), Art#28. http://
dx.doi.org/10.4102/koers.v77i.28. Datum van toegang: 14 Junie 2014.

POTGIETER, F.J., VAN DER WALT, J.L. & WOLHUTER, C.C., 2014, “Towards under-
standing (religious) (in)tolerance in education.’ (http://dx.doi.org/10.4102/hts.
v70i3.1977, Ed.) HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 70 (3), 1-8.

RATTANSI, A., 1992, ‘Changing the subject: racism, culture and education’, in:
Donald, J. and Rattansi, A. (eds.), Race, Culture and Difference, Sage and the
Open University Press, London.

SAULIUS, T., 2013, ‘What is “tolerance” and “tolerance education”?’ Philosophical
Perspectives. Ugdymas.Kuno Kultura. Sportas. Socialiniai Mokslai, 89 (2),
49-56.

SCHWEITZER, F. & BOSCHKI, R., 2004, What children need: co-operative religious
education in German schools: results from an empirical study’, British Journal
of Religious Education, 26(1): 33-44.

SWANN, L., 1985, Education for All: the Report of the Commission of Inquiry into
the Education of Children from Ethnic Minority Groups. Her Majesty’s Statio-
nery Office, London.




Page 8 of 12 Original Research

UNITED KINGDOM. 2010. Religious Education in English schools: Non-statutory
guidance 2010. [www.teachernet.gov.uk/publicatoins] [Datum van toegang: 8
Desember 2012].

VAN DER WALT, B.J., 2007, Transforming Power: Challenging contemporary secular
society, Institute for Contemporary Christianity in Africa, Potchefstroom.

VAN DER WALT, J.L. 2014. Measuring religious tolerance in education. http://www.
driestar-educatief.nl/research/ religious-tolerance. Datum van toegang: 2
Julie 2014.

VAN DER WALT, J.L., POTGIETER, F.J. & WOLHUTER, C.C., 2010, ‘The Road to
Religious Tolerance in South Africa (and Elsewhere): a Possible “Martian
Perspective™, Religion, State & Society, 38(1): 29-52.

VERMEER, P. & VAN DER VEN, J.A., 2004, Looking at the Relationship between
Religions: An empirical study among secondary school students, Journal of
Empirical Theology, 17(1): 36-59.

WOLHUTER, C.C., 2012, Godsdiens in onderwys in Suid-Afrika: Beligting vanuit in-
ternasionaal-vergelykende perspektiewe’, Tydskrif vir Christelike Wetenskap,
2012(1&2): 171-201.

WOLHUTER, C.C., VAN DER WALT, J.L. & POTGIETER, F.J.,2014. Modelle van Inter-

religieuse Toleransie in die Onderwys van die Een-en-Twintigste Eeu’, In die
Skriflig, 48(1), Art. #1798, 8 pages. http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i1.1798.

www.koersjournal.org.za




Page 9 of 12

Original Research

BYLAAG 1: DIE VRAELYS EN DIE
PERSENTASIEFREKWENSIEVERDELING VAN
RESPONDENTE SE ANTWOORDE

Dui aan met ‘n kruisie watter een van die volgende op jou van toepassing is (kies telkens net een opsie)

Ek beskou myself as behorende tot een van die georganiseerde geloofsgroeperinge:
Ek glo wel in ‘n bonatuurlike mag/krag, maar ek beskou myself nie as behorende tot een van die georganiseerde

geloofsgroepe nie

Ek beskou myself nie as behorende tot een die georganiseerde geloofsgroeperinge nie, en ek glo nie in ‘n bonatuurlike

mag/krag nie

Indien jy die eerste opsie in a gekies het, tot watter een van die heersende godsdiensbeskouinge beskou jy jouself as

behorende? (kies slegs een opsie)

Christendom:

Taoisme

Islam

Judaisme

Hindoeisme

Sikhisme

Boeddhisme

Tradisionele Afrikagodsdiens

VRAAG PERSENTASIES VAN RESPONSE
Stem Stem nie Neutraal Stem Stem
gladnie saam nie saam heeltemaal
saam nie saam
1. Inmy godsdiens/lewensbeskouing is alles 6 6 24 38 26
vasgelé in reéls en dogma
2. Ekleef streng volgens die reéls van my 1 9 19 54 18
godsdiens/lewensbskouing
3. Asek‘nbelangrike keuse moet maak, is ek 3 3 6 36 52
altyd bewus van my geloof en/of oortuigings
wat by my godsdiens/lewensbeskouing hoort
4. Indie algemeen voel ek veilig en seker (o] 7 23 33 37
wanneer ek ander mense ontmoet
5. Ek konsentreer op my eie sake en bemoei my 21 28 28 19 4
so min moontlik met ander mense
6. Dit kan my nie skeel wat ander mense dink en 17 22 38 15 9
doen nie
7. Ekwil graag op vriendskaplike voet met ander 3 1 3 30 63
mense verkeer
8. Ekvoelin my manier van leef nie bedreig deur | 3 10 31 33 23

die wéreld om my nie

www.koersjournal.org.za




Original Research

Ek kan gemaklik omgaan met iemand wat
ander norme en waardes as ek het

12

26

27

28

10.

Alle mense behoort goed met mekaar te
kan omgaan, ongeag hulle godsdiens/
lewensfilosofie

10

37

40

11.

Daar is waardes en norme wat vir alle mense
belangrik behoort te wees, ongeag hulle
godsdiens/lewensfilosofie

33

56

12.

Ek deel waardes en norme met mense wat ‘n
heel ander godsdiens/lewensbeskouing as ek
huldig

25

37

25

13.

In my verhoudinge met ander hou ek altyd vas
aan my eie norme en waardes

33

57

14.

Waardes en norme wat uit ‘n ander
godsdiens/lewensfilosofie voortvloei kan
geen rigting vir my lewe gee nie

13

11

37

25

15

15.

Die waardes wat vir my belangrik is, het
almal te make met my eie godsdiens/
lewensbeskouing

15

32

41

16.

Waardes wat ek as belangrik ag maak dat ek
my van ander mense onderskei

11

11

20

32

26

17.

Die waardes wat deesdae vir my belangrik is,
verskil min van die waardes wat ek as kind
geleer het

13

12

21

32

23

18.

Die waardes en norme wat deesdae vir
my belangrik is, het ek te danke aan die
opvoeding wat my ouers vir my gegee het

26

61

19.

Die waardes wat deesdae vir my belangrik is,
het ek op skool geleer

10

18

34

28

10

20.

Waardes en norme wat vir my belangrik is,
kan ek goed aan ander mense verduidelik

12

36

49

21.

Waardes wat vir my belangrik is, kan ek in
sulke algemene stellings verduidelik dat
selfs ander mense hulleself daarmee kan
vereenselwig

27

46

25

22.

Dit kan my nie skeel wat ander mense dink en
doen nie

11

25

34

18

12

23.

Ek voel myself heeltemal tuis in die geselskap
van ‘n ander persoon wat handel volgens die
reéls van sy eie godsdiens/wéreldbeskouing

15

30

31

18

24.

Ek gee nie om wat ander mense dink en doen
wat betref hulle godsdiens/lewensbeskouing
nie

17

34

29

11

www.koersjournal.org.za




Page 11 of 12

Original Research

258

Die opvattinge en handelinge van ander
persone betreffende hulle godsdiens/
lewensbeskouing steur my glad nie

17

42

26

26.

Ek dink dat ek bydra tot die welsyn van my
medemens as ek sy/haar idees en oortuigings
verdra

20

45

26

27.

Ek verdra dikwels dinge van ander waaraan ek
self geen waarde heg nie en /of wat ek self nie
aanvaarbaar vind nie

24

42

22

28.

Ek kan myself verbeeld (verplaas) in ‘n
godsdiens/lewensbeskouing wat totaal anders
as my eie is

34

24

27

29.

Ek het ‘n sterk neiging om mense met ‘n ander
godsdiens/lewensbskouing te vertrou

16

31

31

18

30.

Ek het baie vertroue in my eie oortuiginge

11

25

60

31.

Ek meen dat andere die reg het om hulle eie
oortuiginge te volg, selfs al vind ek sulke
oortuiginge verkeerd

16

25

53

32.

Ek glo aan een samelewing met een stel
waardes wat deur almal gedeel word

22

16

31

24

33.

Ek is daarvan oortuig dat my lewensbeskouing
die enigste korrekte is

22

16

31

24

34.

Ek dink dat ander mense die waarheid alleen
deur/via my godsdiens/lewensbeskouing kan
vind

10

13

20

24

34

35.

Ek glo dat alle godsdienste/lewensbeskouinge
uiteindelik na dieselfde waarheid lei

31

11

26

17

15

36.

Ek dink dat my eie godsdiens/lewensbeskouing
deur dialoog met ander godsdienste/
lewensbeskouinge verryk kan word

11

24

28

34

37.

In my eie lewe is persoonlike vryheid vir my
die belangrikste doel om na te streef

28

29

30

38.

Ek meen dat mense die beginsels moet
aanhang wat hulle in hulle godsdiensboek of
heilige boek vind

20

35

37

39.

Ek meen dat mense hulle moet gedra en moet
lewe volgens reéls wat nie uit ‘n godsdiens/
lewensfilosofie voortvloei nie

28

14

32

15

11

40.

Ek respekteer die godsdienstige opvattinge
van mense wat ‘n ander godsdiensoortuiging
as ek huldig

28

29

31

www.koersjournal.org.za




>age 12 of 12

Original Research

41.

Weens my godsdienstige /lewensbeskoulike
oortuiginge voel ek ontevrede met die
maatreéls van die regering van die land

16

31

44

42.

Dit is nie vir my belangrik of my land regeer
word deur Christene, Moslems, Hindoes,
Boedhhiste of New Age-aanhangers nie

36

16

23

12

14

43.

Ek dink dat ek moet deelneem aan die
samelewing as dit geen groot konflik met my
diepste oortuiginge oplewer nie

10

44

22

16

44.

Ek wil graag verhuis na ‘n samelewing waar
alle mense die lewe benader op dieselfde
manier as ek

22

23

29

14

13

45.

Ek dink dat verskille tussen mense so groot is
dat ‘n vreedsame samelewing onmoontlik is

15

31

27

16

11

46.

Ek is van mening dat mense soveel vertroue
in mekaar behoort te hé dat ‘n werklike
vreedsame naasbestaan moontlik is

30

32

24

47.

Ek dink dat mense maniere moet soek om
verskille in ‘n samelewing te oorbrug

13

33

45

48.

Ek meen dat mense verskille wat in ‘n
samelewing bestaan moet respekteer

10

29

57

49.

Ek vind dit moeilik om myselfin te leefin
die gedagtegang van mense wat heel ander
oortuigings as ek het

12

12

40

25

12

50.

Ek respekteer mense met ander opvattinge en
veroordeel hulle ook nie

15

37

41

S,

Ek dink dat mense wat ook hulleself nie reken
as behorende tot ‘n bepaalde georganiseerde
godsdiens-/lewensfilosofiese gemeenskap nie
op soek na ‘n hoér mag in hulle lewe

33

31

19

528

Ek voel my vry om op ‘n respekvolle manier
om te gaan met mense wat ‘n ander oortuiging
as ek huldig

20

27

48

www.koersjournal.org.za




